

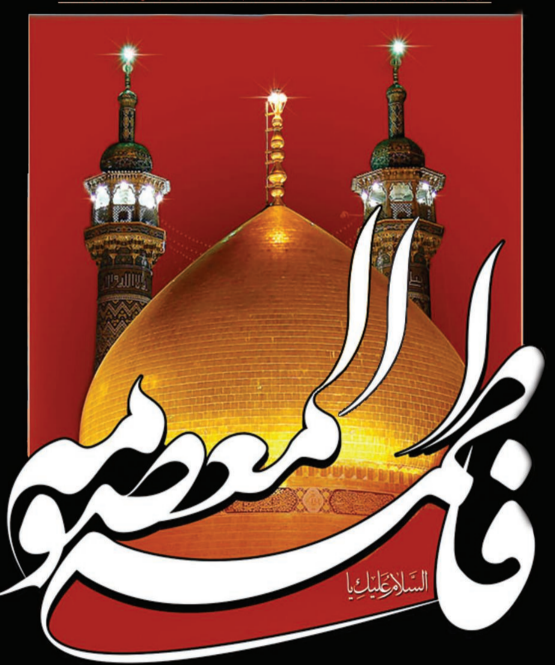
### ألسنة التاسعة

الخميس٢/٢ / ٢٠١٣ م ١٠ / ربيع الثاني / ٢٣٤٤هـ





أسبوعيت ثقافية يصدرها قسم الشؤون الفكرية والثقافية / شعبة الإعلام / وحدة الدراسات والنشرات في العتبة العباسية المقدسة





### أسباب مُطَالَبَة الزهراء الله بفُدك / ١

#### إعداد/ منيرالحزامي

قد يسأل سائل: أن السيدة فاطمة الزهراء ١٩١٤ الزاهدة عن الدنيا وزخارفها.. ما الذي دعاها إلى هذه النهضة وإلى هذا السعى المتواصل في طلب حقوقها؟ وما سبب الإصرار والمتابعة بطلب فدك والاهتمام بتلك الأراضي والنخيل، مع ما كانت تتمتع به الله من علوِّ النفس وسمو المقام؟ وما الداعي إلى طلب الدنيا التي كانت عندهم أهون من جناح بعوضة؟

وما الدافع لأن تتكلُّف هذا التكليف للمطالبة بأراضيها، وهي تعلم أن مساعيها تبوء بالفشل وأنها لا تتمكن من انتزاع تلك الأراضي من المغتصبين؟

هذه تصورات وتساؤلات قد تتبادر إلى الأذهان حول هذا الموضوع... ويجاب عنها بما يأتي:

أولاً: حين صادرت السلطة أموال الزهراء ١١٨ وجعلتها في ميزانية الدولة، كان هدفهم تضعيف جانب أهل البيت الللط الله فأرادوا أن يحاربوا علياً اللله محاربة اقتصادية، حتى لا يلتف الناس حوله، ولا يكون له شأن على الصعيد الاقتصادي. ثانياً: لم تكن أراضي فدك قليلة الإنتاج، ضئيلة الغلات، بل كان لها وارد كثير يُعبأ به.. فقد ذكروا أن نخيلها كانت مثل نخيل الكوفة.. وأن واردها كان ٢٤ ألف دينار في السنة، وفي رواية ٧٠ ألف.. فهذه ثروة طائلة واسعة، لا يمكن التغاضي

ثالثاً: كانت تطالب ـ من بعد فدك ـ بالخلافة الإلهية والسلطة الشرعية لزوجها الليان، تلك السلطة العامة والولاية الكبرى التي كانت لأبيها الله المالية.

رابعاً: إن الحق يُطلب ولا يُعطى، فلا بد للإنسان المغصوب منه ماله أن يطالب به، لأنه حقه، حتى وإن كان مستغنياً عنه وزاهداً فيه، وذلك لا ينافي الزهد وترك

خامساً: كل إنسان وإن كان زاهداً في الدنيار اغباً في الأخرة، فإنه يحتاج إلى المال ليصلح به شأنه، ويحفظ به ماء وجهه، ويصل به رحمه، ويصرفه في سبيل الله كما تقتضيه الحكمة.. أما ترى النبي عَنْ الله وهو أزهد الزهاد كيف انتفع بأموال خديجة الله في تقوية الإسلام؟

البقية في العدد القادم ﴿ شَهْرُ رَمَضَانَ الَّذِي أُنْزِلَ فيه القُرْآنُ هُدًى للنَّاسِ وَبَيِّنَات مِنَ الهُدَى وَالفُرْقَانِ فَمَنْ شَهِدَ مِنْكُمُ الشَّهْرَ فَلْيَصُمْهُ.... ﴿ (البقرة: ١٨٥)

لقد تقدُّم على هذه الآية أنَّ الصيام هو ﴿أَيَّاماً مَعْدُودَات ﴾ والمراد من الأيام هو: ﴿شَهْرُ رَمَضَانَ ﴾، وقيل: كان الناس يصومون قبل نزول الآية أيَّاماً، ثم نزلت هذه الآية لبيان فرض شهر رمضان ﴿الَّذِي أُنْزِلَ فِيهِ القُرْآنُ﴾، والنزول هو الورود على المحل من العلو، ويطلق القرآن على مجموع الكتاب وعلى أبعاضه، والآية تدل على نزول القرآن في شهر رمضان جملة، فأنزل دفعة على سماء الدنيا في شهر رمضان ثم نزل على النبي نجوماً وعلى مكث في مدة ٢٣ سنة وهي مجموع مدة الدعوة ﴿هُدًى للنَّاسِ ﴾ أي بياناً ودلالة لهم على أن الله تعالى هدَى الكافر إلى الإيمان، كما هدى المؤمن.

﴿ وَبِيِّنَاتِ ﴾ أي أن القرآن آيات واضحات ﴿ منَ الهُدَى ﴾ والإرشاد ﴿وَالفُرْقَانَ ﴾ أي معيار معرفة الحق والباطل، ﴿فَمَنْ شَهِدَ منْكُمُ ﴾ أي حضر ولم يكن مسافراً ﴿الشَّهْرَ ﴾ أي شهر رمضان ﴿ فَلْيَصُمْهُ ﴾، ثم تؤكد ثانية حكم المسافر والمريض وتقول: ﴿ وَمَنْ كَانَ مَريضاً أَوْ عَلَى سَفَر فَعدَّةٌ ﴾ أي فليصم قضاءً بعدده ﴿منْ أَيَّام أُخَرَ ﴾ بعد شهر رمضان، وفي أخر الآية إشارة لُعلة تشريع الإفطار والقضاء للمسافر والمريض، تقول: ﴿ يُرِيدُ اللهُ بِكُمُ اليُسْرَ وَلَا يُريدُ بكُمُ العُسْرَ ﴾، وإنما شرّع القضاء ﴿ وَلَتُكْمِلُوا العِدَّةَ ﴾ يعنى عدة ما فاته من الصيام ﴿ وَلتَّكَبِّرُوا الله عَلَى مَا هَدَاكُمْ ﴾ أي لتكبروه على ما وفّر لكم من سبل الهداية ﴿وَلَعَلَّكُمْ تَشْكُرُونَ﴾ تسهيله الأمر لكم.





# سلمان المحمديّ



### إسلامه:

وكان من ضرب في الأرض لطلب الحجة

سلمان الفارسي- رضى الله عنه - فلم يزل ينتقل من عالم إلى عالم، ومن فقيه إلى فقيه، ويبحث عن الأسرار ويستدل بالأخبار منتظراً لقيام القائم بسيد الأولين والأخرين محمد المائة سنة حتَّى بُشّر بولادته، فلما أيقن بالفرج خرج يريد تهامة فَسُبِي.. فتحمل المشاق حتَّى بيع غلاماً لرجل يهوديّ، ثمَّ باعه اليهوديّ إلى رجل من بني قرضة، فأتى به القرضيّ المدينة، فسأل عن النبي عَلَيْكُ، وعرف علامات نبوته، فأسلم، واشتراه النبي صلي وأعتقه.

#### مشاهده:

شهد مع النبي الله أغلب المعارك، وهو الذي أشار بحفر الخندق، فقال أبو سفيان وأصحابه إذ رأوه: هذه مكيدة ما كانت العرب تكيدها.

### من أقوال المعصومين الله ي حقه:

عن النبي عَلَيْهُ قال: «... إن الله أمرني بحب أربعة»، قالوا: ومَن هم يا رسول الله؟ قال: «على بن أبي طالب، والمقداد بن الأسود، وأبو ذر الغفاري، وسلمان الفارسي».

وعن أمير المؤمنين المليل قال: «ضاقت الأرض بسبعة، بهم تُرزقون وبهم تُنصرون وبهم تُمطرون، منهم: سلمان الفارسي، والمقداد، وأبو ذر، وعمار، وحذيفة رحمة الله عليهم... وأنا إمامهم، وهم الذين صلوا على فاطمة الله ».



### د. إحسان الغريفي

وعن الصادق المليط قال: «... إن سلمان كان عبداً صالحاً حنيفاً مسلماً وما كان من المشركين». وعنه اللي قال: «أدرك سلمان العلم الأول والعلم الأخر، وهو بحر لا ينزح، وهو منا أهل البيت».

#### إمارته:

ولاه عمر على المدائن، فلم يفعل إلا بعد أن استأذن أمير المؤمنين الليلا، فلمَّا أذن له

مضى، فأقام بالمدائن إلى آخر أيام حياته، وكان من المُعمَّرين، وله مناقب كثيرة، وفضائل جمة، ومن سيرته التقشفية في المدائن أنَّه كان يحطب في عباءة يفترش نصفها ويلبس نصفها، وكان يأكل من عمل يده ويتصدَّق بعطائه، فلا يدُّخر شيئاً؛ ففي ذات يوم وقع حريق في المدائن، ولم يكن في بيته إلا مصحف وسيف، فرفع المصحف في يده وحمل السيف في عنقه وخرج قائلاً: (هكذا ينجو المخفّون).

### نصرته لأمير المؤمنين المانين

وفاته:

لقد نصر سلمانُ أميرَ المؤمنين اللِّي بلسانه في مواطن عديدة، فكان يروي أحاديث الولاية الَّتي تبين منزلة أمير المؤمنين اللي ومن شواهد هذه المسألة ما رواه الحاكم الحسكاني بسنده عن سلمان قال: سمعت رسول الله ﷺ يقول: «إن وصيى وخليفتي وخير مَن أترك بعدي ينجز موعدي ويقضى ديني على بن أبي طالب».

توفي عِلِيلُمُنهُ سنة ٣٥هـ في أخر خلافة عثمان، واختلف في مقدار عمره، فقيل: ٢٥٠ أو ٣٥٠ أو ٤٠٠، وأنه أدرك وصبى عيسى الليلا. وكان له من الولد: عبد الله وبه كان يُكنى، ومحمد، وله عقب مشهور. ودُفن في المدائن، وقبره مشيد يزار.

#### طبقاً لفتاوي المرجع الديني الأعلى آية الله العظمي السيد على الحسيني السيستاني (دام ظله)

بواسطة الماء؟

السؤال: يخرج بعض المخرجين فيلما تاريخيا

عن النبي الله أو الأئمة للله:

أ- فهل يجوز أن يتقمّص شخصيّة النبي الكريم على السؤال: إذا أردت التمثيل في إحدى المسلسلات،

الجواب: لا ينبغي ذلك.

ممثّل يظهر أمام الجمهور على أنّه النبيُّ أو فما هي الأمور التي تخالف الدين في التمثيل؟

الجواب: هناك أمور كثيرة تدخل في هذا النطاق وهي

ب- وإذا كانت الإجابة بالجواز، فهل يشترط أن محرمة، ولا يكننا التحديد؛ فمنها ما يتعلق باختلاط

التمثيل

والمسرح

يكون ذلك الممثّل مؤمناً؟

الجواب: يجوز تمثيل شخصيّاتهم الماليني،

ولكن بشرط أن لا يسيء ذلك ولو في الزمان

المستقبل إلى مقاماتهم الشريفة وصورهم

المقدّسة في النفوس، ولعل لصفات الممثل

أحد الأئمة إلى ا

الرجال والنساء، ومنها ما يتعلق

بالموسيقي المستخدمة، ومنها ما يتعلق

بالمضمون؛ فلا يجوز أن يكون مخالفاً

للعقائد الحقة ولا مثيراً للشهوة ولا

محرضاً على إثم ولا مروجاً للباطل

الذي يؤدي دورهم الللط وخصوصياته بعض الدخل في ولا مدحاً للطغاة وغير ذلك.

السؤال: هل يجوز أن يعمل الشخص ممثلاً في

أحد الأفلام أو المسلسلات إذا لم يكن في دوره ما

يخالف الدين؟

**الجواب:** يجوز.

السيؤال: هل التمثيل الفني في المسرح أو

التلفزيون حرام أم حلال؟

السؤال: قام بعض الإخوة المؤمنين بإنتاج فيلم

سينمائي يوثق حياة وسيرة نبي الله إبراهيم للللخ

وابنه النبي إسماعيل الملال فهل يجوز عرض

تشخيص وجه الأنبياء من دون وضع هالة نورية

تُخفى معالم وملامح الوجه؟

الجواب: سماحة السيد (دام ظله) لا يرخص في ذلك. الجواب: في نفسه حلال، ولكن إذا صاحبه المحرّمات

السيؤال: ما هو حكم التمثل بشرب الخمر من جهات أخرى فيحرم.

ذلك.

## البراعة من أعداء الله

د.إحسان الغريفي

ذكرنا في الحلقة السابقة أنَّ بعض المخالفين زعم عدم الفرق بين معاوية وأمير المؤمنين المليلا، ووعدنا القارئ الكريم بذكر دليل بطلان هذا الزعم لأنَّ معاوية كان يبيع الخمر ويتعامل بالربا ويأكل أموال الناس بالباطل، فأمَّا الدليل على بيعه الخمر فقد روى في تاريخ مدينة دمشق أن عبادة بن الصامت وهو بالشام مرَّتْ عليه قطارة تحمل الخمر، فقال ما هذه، أزيتٌ ؟ قيل: لا بل خمر، تباع لفلان أي معاوية، فأخذ شفرة من السوق فقام إليها فلم يذر فيها رواية إلَّا بقرها، وأبو هريرة إذ ذاك بالشام، فأرسل فلان إلى أبي هريرة، فقال: ألا تمسك عنا أخاك عبادة بن الصامت! أما بالغدوات فيغدوا إلى السوق فيفسد على أهل

> الذمة متاجرهم، وأما بالعشي فيقعد بالمسجد ليس له عمل إلا شتم أعراضنا وعيبنا، فأمسك عنا أخاك. فأقبل أبو هريرة يمشى حتى دخل على عبادة فقال: يا عبادة ما لك ولمعاوية؟ ذره وما حمل فإن الله يقول: ﴿ تُلْكَ أُمَّـةٌ قَدْ

خَلَتْ لَهَا مَا كَسَبَتْ وَلَكُمْ مَا كَسَبْتُمْ... ..

قال: يا أبا هريرة! لم تكن معنا إذ بايعنا رسول الله عليه العناه على السمع والطاعة في النشاط والكسل وعلى النفقة في العسر واليسر وعلى الأمر بالمعروف والنهى عن المنكر(١).

وقد صرَّح إمام السنَّة أحمد بن حنبل بشرب معاوية للخمر، فقد روي عن عَبْدُ الله بْنُ بُرِيْدَةَ قَالَ: دَخَلْتُ أَنَا وَأَبِي عَلَى مُعَاوِيَةَ فَأَجْلَسَنَا عَلَى الفُرُش ثُمَّ أُتِينَا بِالطَّعَامِ فَأَكَلْنَا ثُمَّ أَتِينَا بالشَّرَابِ فَشَرِبَ مُعَاوِيَةُ ثُمَّ نَاوَلَ أَبِي، ثُمَّ قَالَٰ: مَا شَرِبْتُهُ مُنْذُ حَرَّمَهُ رَسُولُ اللَّهِ عَيَّاكُمْ ، قَالَ مُعَاوِيَةٌ: كُنْتُ أَجْمَلَ شَبَابٍ قُرَيْشٍ وَأَجْوَدَهُ ثَغْراً وَمَا شَيْءٌ كُنْتُ أَجِدُ لَهُ لَذَّةً كَمَا كُنْتُ أَجِدُهُ وَأَنَا

شَابٌّ غَيْرُ اللَّبَنِ أَوْ إِنْسَان حَسَنِ الحَديث يُحَدِّثُني (٢). وعلق عليه شعيب الأرناؤوط: إسناده قوى.

ومن شواهد تعامل معاوية بالربا ما رواه مسلم بإسناده عَنْ أبي الأَشْعَث ... قَالَ: غَزَوْنَا غَزَاةً وَعَلَى النَّاسِ مُعَاوِيَةً، فَغَنمْنَا غَنَائمَ كَثيرَةً، فَكَانَ فيمَا غَنمْنَا أنيَةٌ منْ فضَّة، فَأُمرَ مُعَاوِيَةُ رَجُلاً أَنْ يَبِيعَهَا في أُعْطِيَاتِ النَّاسِ فَتَسَارَعَ النَّاسُ في ذَلكَ فَبَلَغَ عُبَادَةَ بْنَ الصَّامِتِ فَقَامَ فَقَالَ: إنِّي سَمعْتُ رَسُولَ اللهَ عَلَيْكُ يَنْهَى عَنْ بَيْعِ الذُّهَبِ بِالذُّهَبِ وَالفضَّة بِالفضَّة... إلاَّ سَوَاءً بِسَوَاء عَيْناً بِعَيْنِ فَمَنْ زَادَ أو ازْدَادَ فَقَدْ أَرْبَى. فَرَدَّ النَّاسُ مَا أَخَذُوا، فَبَلَغَ ذَلكَ مُعَاوِيَة فَقَامَ خَطيباً فَقَالَ: أَلاَ مَا بَالُ رِجَال يَتَحَدَّثُونَ

عَنْ رَسُول اللهِ عَلَيْكُ أَحَاديثَ قَدْ كُنَّا نَشْهَدُهُ وَنَصْحَبُهُ فَلَمْ نَسْمَعْهَا منْهُ. فَقَامَ عُبَادَةُ بْنُ الصَّامِتِ فَأَعَادَ القصَّةَ ثُمَّ قَالَ: لَنُحَدِّثَنَّ بَمَا سَمعْنَا منْ رَسُول اللهِ ﷺ وَإِنْ كَرِهَ مُعَاوِيَةً، مَا أَبَالِي أَنْ لاَ أَصْحَبَهُ فِي جُنْده لَيْلَةً سَوْدَاءَ (٣).

وقد أجمع الفقهاء على أنَّ بيع العين بالعين يعدُّ ربا وهو محرَّم فلا يجوز بيع الذَّهَب بالذَّهَب وَالفضَّة بالفضَّة وَالشَّعير بالشَّعير وَالتَّمْر بِالتَّمْر، ومعاوية حالف سنَّة رسول الله عليه وأحلُّ الربا، وسنذكر في الحلقة القادمة مزيداً من هذه الشواهد.

تِلْكَ أُمَّةٌ فَذْ خَلَتْ لَمَا مَا كَسَبَتْ وَلَكُم مَّا كَسَبْتُمْ

وَلَا تُسْكَلُونَ عَمَّاكَانُواْ يَعْمَلُوكَ ١

(١) تاريخ مدينة دمشق: ٢٦/ ١٧٥ (٣٠٧١، عبادة بن الصامت).

(۲) مسند أحمد بن حنبل: ٥/٧٠٤ (٥/٣٤٧)، (ح٥٢٣٠).

(٣) صحيح مسلم: ٦٦٦، ح ٨٠ (١٥٨٧)- كتاب المساقاة/ باب الصرف وبيع الذهب بالورق

(٤) نفس المصدر:٨٠٢ ( ح٤٦ (١٨٤٤)- كتاب الإمارة/ باب وجوب الوفاء ببيعة الخلفاء

الأول فالأول).





إن اعتماد الإنسان المؤمن على الله تعالى في أموره يكون على ثلاث أنواع بدرجات متفاوتة، وهي:

١. التوكل.

٢. الرضا.

٣. التسليم.

### أولا: - التوكل:

وهو أول درجات الاعتماد على الله تعالى، وهو إيكال شؤون الإنسان إلى الله تعالى مع تعلق القلب بصلاح تلك الأمور، وعدم الضيق والحرج.. قال تعالى: ﴿ ﴿ وَمَنْ يَتَوَكَّلْ عَلَى اللَّهِ فَهُوَ حَسْبُهُ ﴾

(الطلاق: ٣).

وعن النبي الله الله الله الله أن رجلاً توكل على الله بصدق النية لاحتاجت إليه الأمراءُ فمَن دونهم، فكيف يحتاج هو ومولاه الغنى الحميد؟!» (روضة الواعظين: ص٤٢٦). وعن الإمام على اللياني: «مَن وثق بالله أراه السرور، ومن توكل عليه كفاه الأمور» (البحار: ج٦٨،

وأفضل جزاء يجزاه المؤمن إذا كان متوكلاً هو أن يكون محبوبا لله تعالى في الدنيا والأخرة.. ولكن يجب أن لا يكون التوكل سبباً في تعطيل أعمال الإنسان وسعيه الضروري في الدنيا.

### ثانيا: - الرضا:

وهو أعلى درجة من التوكل؛ لأن الرضا هو: (أن يكون طبع الإنسان موافقا لما يقضيه الله تعالى له من سعة وضيق).. وقد جاء في الحديث القدسي: «عبدي المؤمن لا أصرفه في شيء إلا جعلته

خيرا له، فليرض بقضائي، وليصبر على بلائي، وليشكر نعمائي، أكتبُه يا محمد من الصديقين عندي» (البحار: ج١٣، ص٣٤٩)، وعن الإمام السجاد المبير: «الصبر والرضاعن الله رأس طاعة الله» (البحار: ج٦٨، ص٥٥١).

### ثالثا: - التسليم:

وهو أعلى وأكمل درجات التفويض إلى الله تعالى وفوق التوكل والرضا، حيث يصل الإنسان إلى مرحلة من العبودية لا يرى سوى الله سبحانه، قال تعالى: ﴿فلا وَرَبِّكَ لَا يُؤْمنُونَ حَتَّى يُحَكَّمُوكَ فيمَا شَجَرَ بَيْنَهُمْ ثُمَّ لِا يَجدُوا فِي أَنْفُسَهِمْ حَرَجاً مَّا قَضَيْتَ وَيُسَلِّمُوا تَسْلَيماً ﴾

وهذا ما أوصى به إمامنا الصادق اللي بقوله: «لو أن قوما عبدوا الله وحده لا شريك له، وأقاموا الصلاة، وأتوا الزكاة، وحجوا البيت، وصاموا شهر رمضان، ثم قالوا لشيء صنعه الله أو صنعه النبي الله الله عنا خلاف الذي صنع، أو وجدوا ذلك في قلوبهم لكانوا بذلك مشركين»، ثم تلا قوله تعالى: ﴿ فَلَا وَرَبُّكَ لَا يُؤْمنُونَ ﴾ الآية، ثم قال (لللِّه: «وعليكم بالتسليم» (البحار: ج٢، ص٢٠٥).

ولقد كان أبو الفضل العباس اللي متحلياً به، فإنه قطع المسافات الأخلاقية ليصل إلى منتهاها وأرقاها، بل إنه في تسليمه منفردٌ عن غيره؛ لشهادة الإمام الصادق الله له بذلك أولاً، وتخصيصه به ثانياً، فقال: «أَشْهَدُ لَكَ بالتَّسْليم».

فقد وقعت عليه من الابتلاءات العظيمة ما لو وقعت على الجبال لنسفت وانهدِّت، إلا أنه لم يكن كذلك، بل كان في كل ابتلاء يزداد ثباتا وتألقا..

### وصايا الطاكرين ﷺ

### من وصية الإمام الحسن العسكري الله إلى شيعته:

اتقوا اللُّه وكونوا زيناً ولا تكونوا شيناً، جرّوا <mark>إلينا كلّ مودة، وادفعوا عنا كلّ قبيح، فإنه ما قيل</mark> من حَسَن فنحن أهلُه، وما قيل من سوءٍ فما نحن كذل<mark>ك. لنا حقّ في كتاب اللّه، وقرّابةٌ من رسول</mark> اللُّه، وتطهيرٌ من اللُّه لا يدَّعيه أحدٌ غيرنا إلاَّ كذَّابٍ. أكثروا ذكرَ اللُّه، وذكرَ الموت، وتلاوةُ القرآن، والصلاة على النبي على الصلاة على رسول الله عشر حسنات. احفظوا ما وصيّتكم به، واستودعكم الله، وأقرأ عليكم السلام. (البحار: ج٥٧، ص٣٧٢)

## 🤲 شرح الزيارة الجامعة الصغيرة /١٨ 🖟



### (وَحَرْبٌ لِمَنْ حَارَبْتُمْ):-

قال تعالى: ﴿إِنَّهَا جَزَاءُ الَّذِينَ يُحَارِبُونَ اللَّهَ وَرَسُولَهُ وَيَسْعَوْنَ فِي الْأَرْضِ فَسَادًا أَنْ يُقَتَّلُوا أَوْ يُصَلَّبُوا أَوْ يُصَلَّبُوا أَوْ يُضَلَّبُوا أَوْ يُنْفَوْا مِنَ أَوْ تُقَطَّعَ أَيْدِيهِمْ وَأَرْجُلُهُمْ مِنْ خِلَافٍ أَوْ يُنْفَوْا مِنَ الْأَرْضِ ذَلِكَ لَهُمْ خِزْيٌ فِي الدُّنْيَا وَلَهَمْ فِي الْآخِرَةِ الْأَرْضِ ذَلِكَ لَهُمْ خِزْيٌ فِي الدُّنْيَا وَلَهَمْ فِي الْآخِرَةِ عَذَابٌ عَظَيمٌ ﴾ (المائدة: ٣٣).

الحرب- لغة -: ضد السلم. والحرب المشروعة هي

التي تقام بأمر من القيادة الشرعية. فتكون الحرب ضد القيادة الشرعية حرباً غير مشروعة ويجب مقاومتها.

وطبيعة الحرب هي التضحية مادياً ومعنوياً، ولا يمكن للمحارب أن ينتصر إلا بالرؤية الواضحة كما كانت عليه سيرة النبي المختار وآله الأطهار من الخيار بين الجنة والنار

أو الذل والعار.

والمؤمن بشرعية القيادة لا بد أن يتحمّل المضاعفات التي تخلّفها الحرب، وقد أكّد القرآن الكريم على ذلك، فقال تعالى: ﴿وَلَا تَهنُوا فِي ابْتَغَاء الْقَوْمِ إِنْ تَكُونُوا تَأَلُونَ فَإِنَّهُمْ يَأْلُونَ كَما تَأْلُونَ وَتَرْجُونَ مِنَ اللّهِ مَا لَا يَرْجُونَ وَكَانَ اللّهُ عَليماً حَكِيما ﴾ (النساء: ١٠٤). وقال تعالى: ﴿وَلَنَجْزِيَنَ اللّهِ عَليماً حَكِيما ﴾ (النساء: ١٠٤). وقال كَانُوا يَعْمَلُونَ ﴾ (النحل: ٩٦)

فإن الصبر في الحياة طريق النصر، ومقرون بالنجاح في

ختلف شؤون الحياة من العلم والصناعة والتجارة، ولولا صبر الصابرين على تحمل المصائب التي تقتضيها طبيعة العمل لما وصلوا إلى هدفهم السامي في الحياة؛ فإن الإنسان لو لم يتحلّ بالصبر لوجب أن ينهار في حياته بسبب الكوارث والمصائب، ولوجب أن يشقى في هذه الحياة قبل المات. وفي الحديث عن الإمامين الصادق والباقر المهائل: «مَن لا يعدّ الصبر الإمامين الصادق والباقر الههائل: «مَن لا يعدّ الصبر

لنوائب الدهر يعجز» (الكافي: ج٢، ص٩٣، ح٢).

فالصبر إذاً مقاومة هوى النفس، وليس بمعنى النفس، وليس بمعنى الاستسلام للخوف من الحرب، فإنه ضَعف وجُبن. كيا لا يجوز الصبر على الجهل، لأنّه مرض اجتهاعي، وبالنتيجة مصيبة اجتهاعية، بل يجب الكفاح بالتعلّم. ولا يجوز الصبر على الظلم كذلك،

بل يجب مكافحته. فالصبر هو التدرّع لمكافحة السّر بأي وجه كان. ومن أجل ذلك ضحّى أصحاب الرؤية الواضحة في التاريخ من النبي والأئمّة هي والأئمّة هي وأتباعهم في سبيل الله لأنّ هذه المواقف كانت نابعة من الرؤية الواضحة في سبيل الله لتطبيق الثوابت الإسلامية في الحياة وسلوك طريق ذات الشوكة حتّى النصر أو الشهادة ؛ لإيهانها بشرعية القيادة قلباً، وعملاً بقوله تعالى: ﴿وَاصْبِرْ عَلَى مِنْ عَزْمِ الأُمُورِ ﴾ (لقيان: ١٧). وعلى النقيض تماماً الحرب غير الشرعية.





# المهدي الإمامي وحل الاختلاف

إعداد/السيد محمد العطار

من المؤكد أن البشارات السماوية الواردة في الكتب المقدسة تهدي إلى المهدي المنتظر الذي يقول به الشيعة، كما أثبتته دراسات متعددة في نصوص هذه البشارات.. فالتعريف بعقيدة أهل البيت المنظم في المهدي المنتظر في يفتح آفاقاً أوسع للاهتداء بالمصداق الحقيقي للمصلح العالمي الذي بشرت به كل الديانات.. وكنموذج على تأثير هذا التعريف نشير إلى استنتاج تحقيق القاضي جواد الساباطي من أعلام القرن ١٢هـ، الذي كان في

بداية أمره عالماً نصرانياً ثم تعرّف على الإسلام واعتنقه على المذهب السُني، وألف كتابه (البراهين الساباطية) في ردِّ النصارى وإثبات نسخ شرائعهم؛ استناداً إلى ما ورد في نصوص كتبهم المقدسة.

رأي القاضي الساباطي:

لقد تناول إحدى البشارات الواردة في كتاب أشعيا من العهد القديم بشأن المصلح العالمي، ثم ناقش تفسير اليهود والنصارى لها، ودحض تأويلاتهم لها ليخلص إلى قوله: (وهذا نصِّ صريحٌ في المهدى ويشف حيث أجمع المهدى ويشف حيث أجمع

ثم يقول: (... وقد اختلف المسلمون في المهدي، فأما أصحابنا من أهل السنة والجماعة قالوا: إنه رجل من أولاد فاطمة المنه اسمه محمد واسم أبيه عبدالله واسم أمه آمنة.

وقال الإماميون: بل هو محمد بن الحسن العسكري الذي ولد

سنة ٢٥٥هـ من جارية للحسن العسكري الملي اسمها نرجس في (سُرَّ مَن رأى) في عصر المعتمد ثم غاب سنة، ثم ظهر، ثم غاب وهي الغيبة الكبرى، ولا يرجع بعدها إلا حين يريد الله تعالى. ولما كان قولهم أقرب لما يتناوله هذا النص وإن هدفي الدفاع عن أُمة محمد من مع قطع النظر عن التعصب لمذهب؛ لذلك ذكرت لك أن ما يدعيه الإمامية يتطابق مع هذا النص). (البراهين الساباطية) ونلاحظ أنه يصرّح بانطباق البشارة على المهدى المنتظر طبق ما

يعتقده الشيعة، على الرغم من عدم انتمائه لهم، فخالف رأي المذهب الذي ينتمى إليه في هذا المجال ورجَّع رأي الإمامية، وصرّح بانطباق البشارة على هذا الرأي.

والذي أوصله إلى الاهتداء للمصداق الحقيقي هو التعرف على رأي الإمامية في المهدي المنتظر المالية الكان يقتصر إمّا على رد أقوال النصارى بشأن البشارة المذكورة أو إغفالها أصلاً أو تأويل بعض دلالالتها لتنطبق على رأي المذهب الذي ينتمي

والنموذج الأخر هو: ما فعله محمد

صادق فخر الإسلام الذي كان نصرانياً واعتنق الإسلام وانتمى لمذهب أهل البيت الله وألّف كتابه الموسوعي (أنيس الأعلام) في رد اليهود والنصارى، وتناول فيه دراسة هذه البشارات وانطباقها على الإمام (لله مثل ما فعله محمد رضا رضائي الذي أعرض عن اليهودية واعتنق الإسلام وألّف كتاب (منقول رضائي) الذي بحث فيه أيضاً موضوع تلك البشارات وأثبت النتيجة نفسها.

