

مجلة شهرية تختص بشؤون المرأة المسلمة تصدر عن قسم الشؤون الفكرية والثقافية/ مكتبة السيدة أم البنين المسلوية في العتبة العباسية المقدسة العدد ١٦٤٨/ شهر رمضان ١٤٤٢هـ/ آيار ٢٠٢١م، رقم الاعتماد في نقابة الصحفيين العراقيين ١٤٤٢ لسنة ٢٠١٠م

مصابيح العطاء في مشروع

(رحماء بینهم)

وحدة الفكر والنّشر

في العتبة العباسية المقدسة وقراءات للعمل الإنساني

تتضح معانيها في أزمة كورونا العالمية

طفلي في الشهر الفضيل





مجلة شهرية تختص بشؤون المرأة المسلمة تصدر عن قسم الشؤون الفكرية والثقافية شهر رمضان ١٤٤٢هـ / آيار ٢٠٢١م/ العدد ١٦٨ رقم الإيداع في دار الكتب والوثائق العراقية ١٦١١- ٢٠٠٨م

الإشراف العام عقيل عبد الحسين الياسري رئيس التحرير ليلى إبراهيم الهر هيأة التحرير نادية حمادة الشمري دلال كمال العكيلي التدقيق اللغوي على حبيب العيداني رحاب جواد القزويني التنضيد الإلكتروني هيأة التحرير التصميم والإخراج الفني حوراء حسن الهاشمي التصوير الفوتوغرافي إسراء مقداد السلامي

#### تنويه

ترحب مجلة رياض الزهراء 
بمساهمات القارئات العزيزات على أن 
لا تكون المساهمة قد نشرت في مجلة 
أو صحيفة أخرى أو موقع الكتروني 
وأن لا تزيد على (٢٠٠- ٢٥٠) كلمة 
علماً أنّ المساهمات تخضع للتدقيق 
وللمجلة الحق في الحذف أو التغيير 
ولا تُعاد المواد التي ترسل إلى المجلة 
سواء نُشرت أم لم تُنشر.

www.alkafeel.net/reyadalzahra reyadalzahra@alkafeel.net

reyadalzahra@alkafeel.net دار الكفيل للطباعة والنشر والتوزيع

#### في هذا العدد



## الحَقُّ الحَقيقُ...

# 

الإمام الحسن المجتبى في: هو أول مولود لسيّدة النساء في وقد وُلد في أفضل شهر من شهور السنة عند الله جلّ وعلا، وقد شوهدت في طلعته طلعة جدّه المصطفى وبدت فيه شمائل النبوّة والإمامة، توافرت فيه الصفات الرفيعة، وتجسّدت فيه صفات جدّه وأبيه اللذين أقاما صروح الفضيلة في الأرض.

لقد نشأ على غرائس الوحي ومركز الإمامة، فكان المَثَل الأعلى للتربية الإسلاميّة في سلوكه وسموّ ذاته. قدّم في سبيل مرضاة الله تعالى كلّ غال ونفيس، فقد خرج عن جميع ما يملك، وشاطر الله أمواله ثلاث مرّات، وهو أعبد أهل زمانه، حيث لم يُرَفِي وقت من الأوقات إلّا وهو يلج بذكر الله (۱).

اشتهر بحلمه، وعلمه، وشجاعته، وعبادته، وسمو أخلافه، واتهم اتهامات باطلة كثيرة، منها أنّه كان كثير الزواج والطلاق، ولو صحّت تلك الأقاويل لكان للإمام الحسن عدد كبير من الأبناء بما يتناسب مع عدد زوجاته، والحال أنّ الرقم القياسيّ لأولاده اثنان وعشرون فقط، وهذا لا يتلاءم مع كثرة النساء، ولو كان

تقلّد الخلافة الإسلاميّة بعد شهادة أبيه رائد العدالة الاجتماعيّة في الإسلام، وقد مُنيَ جيشه بالتمرّد والعصيان والخيانة، وخلد بعضهم إلى الراحة والسأم من الحرب، وقد سرت فيهم أوبئة الخوارج، فنخرت المعسكر وماج بالفتن والاضطراب، فاضطرّ الإمام الحسن إلى أن يصالح معاوية على ما في الصلح من قذى في لاعين، وشجاً في الحلق، وترك معاوية وطغيانه ليكشف سريرته وخبث طويّته للناس، وخلع عنه لباس الصفيق من أنّه من حُماة الدين، وتحقّق لباس الصفية من أنّه من حُماة الدين، وتحقّق ذلك بالفعل بعد إتمام الصلح مباشرة، وقد قام معاوية خطيباً فقال: "يا أهل العراق، إنّي والله لم أقاتلكم لتصلوا ولا لتصوموا، وإنّما ولا لتركوا، وإنّما قاتلكم لاتحجوا، وإنّما قاتلكم لاتكم لاتكم لأتامًم التكم لأتاكم لأتاكم لأتاكم لأتاكم لأتاكم لأتامًم لأتاكم للكري النواكم للكري النواكم للكري النواكم للكري للكري النواكم للكري للكري للكري النواكم لأتاكم للكري النواكم للكري النواكم للكري النواكم للكري النواكم للكري النواكم للكري للكري النواكم للكري الكري النواكم للكري الكري النواكم للكري النواكم للكري النواكم للكري النواكم للكري الكري الك

عليكم، وقد

أعطاني الله ذلك وأنتم كارهون. ألا وأنّ كلّ شيء أعطيتُه للحسن بن عليّ جعلتُه تحت قدميّ هاتين"().

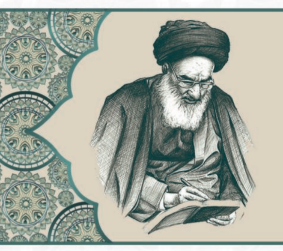
هذا الخُبث الأمويّ يكشف عن جاهليّة وتجرّد من جميع القيم والأعراف التي نصّ عليها الإسلام، وللصلح فوائد أخرى إذ إنّه وضع القاعدة التي استند عليها الإمام الحسين في نهضته، وهي أنّ مبادرة معاوية بنقض العهد والصلح كافية في رجحان الموازين السياسيّة وتعيين الصلح.

لقد اختار الإمام الحسن الصلح وكان هو المتعين عليه شرعاً، ولولاه لعانت الأمّة من الأزمات والخطوب ما لا يعلمه إلّا الله تعالى. بوركت الذريّة التي حملت رسالة الله وأضاءت الطريق وأوضحت القصد، وأنارت السبيل، إنّها ذريّة رسول الله الذي برّ بدنيا الإسلام، أقام دولة ونظاماً ساد فيها المسلمون على أمم العالم وشعوب الأرض.

۱- أمالي الصدوق: ص۱۰۸. ۲- صلح الحسن ﷺ: ج٤، ص٨.

رئيس التحرير

### نور الأحكام



ها هي مجلّة رياض الزهراء الله تفتح آفاقها لك، لترسلي لها ما يجول في خاطرك من أسئلة فقهية لتجيب عنها وفق فتاوى سماحة المرجع الديني الأعلى آية الله العظمى السيّد عليّ الحسينيّ السيستانيّ المُلِلة المناسمة المناس

### بَعْضُ وُبطِكَتِ الصَّومِ

(مسألة ٥٠٩): لو خرج شيء من الطعام، أو الشراب بالتجشّؤ، أو بغيره إلى حلق الصائم قهراً فابتلعه ثانياً بطل صومه وعليه الكفّارة على – الأحوط – لزوماً فيهما.

(مسألة ٤٩٠): لا يبطل الصوم بالأكل أو الشرب بغير عمد، كما إذا نُسي صومه فأكل أو شرب، كما لا يبطل بما إذا وُجِرَ<sup>(١)</sup> في حلقه بغير اختياره ونحوذلك.

(مسألة ٤٩١)؛ لا يبطل الصوم بزرق الدواء أو غيره بالإبرة في العضلة أو الوريد،

كما لا يبطل بالتقطير في الأذن، أو العين حتى لو ظهر أثر من اللون أو الطعم في الحلق، وكذلك لا يبطل باستعمال البخّاخ الذي يسهّل عملية التنفّس إذا كانت المادّة التي يبتّها تدخل المجرى التنفسيّ لا المرىء.

(مسألة ٤٩٢): يجوز للصائم بلع ريقه اختياراً ما لم يخرج من فضاء فمه، بل يجوز له جمعه في فضائه ثم بلعه.

(مسألة ٤٩٣): لا بأس على الصائم أن يبلع ما يخرج من صدره، أو ينزل من رأسه من

الأخلاط ما لم يصل إلى فضاء الفم ، وإلّا ـ فالأحوط استحباباً ـ تركه.

(مسألة ٤٩٤): يجوز للصائم الاستياك، لكن إذا أخرج المسواك لا يردّه إلى فمه وعليه رطوبة إلّا أن يبصق ما في فمه من الريق بعد الردّ أو تستهلك الرطوبة التي عليه في الريق.

١- وُجِرَ: أدخل الدواء في فمه مُكرهاً.
 المسائل المنتخبة (السيد السيستاني): ص٢٠٩-٢١٤.

### المَّوهُ... العِبَادَةُ المَّاوِتَةُ

قال تعالى: ﴿ يَا أَيُّهَا الَّذِينَ آمَنُوا كُتِبَ عَلَيْكُمُ الصِّيَامُ كَمَا كُتِبَ عَلَى الَّذِينَ مِن قَبُلِكُمْ لَعَلَّكُمْ تَتَّقُونَ ﴾ / (البقرة: ١٨٣).

حتى يعيش العبد في داخل نفسه الرقابة الذاتية على تحرّكاته بين يدي الله سبحانه وتعالى وبعيداً عن الناس، وليربّي فينا روح الإخلاص، وكتمان المعروف شرّع الله تعالى لنا هذه العبادة والتي افترقت عن باقي العبادات، حيث ورد في الحديث القدسيّ الشريف: "كلّ عمل ابن آدم له إلّا الصوم فإنّه لي وأنا أجزي به "(۱)، فالصلاة، والحجّ، والخمس، والزكاة وغيرها عبادات وجوديّة حركيّة قد

يصاحبها- والعياذ بالله- شيءً من الرياء، والمنّ وغيرها، أمّا الصوم فلكونه عبادة صامتة فلا يتخلّله ذلك، فلذا ترى العبد يعيش اللذة الروحيّة، وتقوى في داخله الإرادة النفسيّة، فيمتنع عن لذيذ الطعام والشراب في خلواته، وعن الشهوات واللّذات طوال النهار، ويترك ما حرّم الله وإن لم يشعر به أحد، وبهذا يتربّى العبد على الرقابة الذاتيّة، فيستشعر وجود الله في عناله النبيّ في عذاب الأخرة في غفلاته، فقد قال النبيّ وعذاب الأخرة في غفلاته، فقد قال النبيّ في وم المقيامة وعطشكُمْ فيه جُوعَ يوم المقيامة وعطشه "("). وورد أيضاً عن يوم المقيامة وعطشه "(").

السيّد محمّد الموسويّ (دام توفيقه) المصومين قولهم: "فلم أُمروا بالصوم؟ قيل: لكي يعرفوا ألم الجوع والعطش ويستدلوا على فقر الآخرة، وليكون الصائم خاشعاً ذليلاً مستكيناً مأجوراً محتسباً عارفاً صابراً على ما أصابه من الجوع والعطش، فيستوجب الثواب مع ما فيه من الإمساك عن الشهوات"(").

١- المجازات النبويّة، الشريف الرضيّ: ج١، ص١٩٣.

.....

٢- وسائل الشيعة: ص٢٣.

٣- علل الشرائع للشيخ الصدوق: ج١، ص٠٤٣.



# هَل الإنسانُ مجبورٌ على الهِدايةِ أَو الضَّكالِ؟

ولاء قاسم العباديّ/ النجف الأشرف

ولكن ربّما تُشمّ رائحةُ الجبر من بعض العبارات على لسان عوامّ الناس منهم نحو تعليقهم على الشخص الضالّ بقولهم: (الهداية من ربِّ العالمين)، أو ربّما تحدِّثُ البعضَ أنفسُهم بمضمون تلك العبارة؛ لحيرتهم في فهم بعض الآيات الكريمة كقوله أله ويُهدي مَنْ يشاء (إبراهيم: ٤)، وفي يشاء ويهدي مَنْ يشاء (إبراهيم: ٤)، وفي كلتا الحالتين تتشكّلُ في أذهانهم شبهةً إنْ تُركت دونما علاج فإنها قد تؤثّر في عقيدتهم سلبًا دونما يشعرون ولو على المدى البعيد.

إنَّ منشأ ذلك يعودُ إلى فهم الهُدى والضلالِ على أنهما مفهومان متواطئان، أي على مرتبة واحدة فقط؛ فلا يوجدُ إلّا هدى واحد وضلال كذلك، على حين أنهما مفهومان مُشكّكان، أي لكُلِّ منهما عدَّةُ مراتب؛ لقوله أنه أَنهُمُ فَنيَّةٌ آمَنُوا برَبّهمُ وَزدَناهُمْ هُدًى (الكهف: ٣١)، و ﴿..أِنَّ هُمْ إلَّا كَالَّأَنْعَامِ بَلُ هُمْ أَضَلُ سَبِيلًا ﴿ (الفرقان: ٤٤).

وعليه، يُمكنُ القولُ إنَّ هناك نوعين من الهداية، هما: الهداية العامّة والهداية الخاصّة، فأمّا الأولى فتشملُ جميعَ أفراد الإنسان، وهي بدورها تنقسم إلى قسمين:

\*الهداية التكوينية: أبرزُ أمثلتها إيجاده ... مقدّمات الهداية للإنسان من حواس وعقل وعقل وفطرة، قال ... (... وَجَعَلَ لَكُمُ السّمَعَ وَاللّأَبْصَارُ ... وَأَجْعَلَ لَكُمُ السّمَعَ وَاللّأَبْصَارُ ... وَاللّهُ مَا يَدُهُ ... (الملك: ٢٢).

\*الهداية التشريعية: هي إرشادُ الإنسانِ إلى ما فيه صلاحُه وتحذيرُه عمّا فيه هلاكه، كارسالِ الأنبياء وتنصيبِ الأوصياء وتشريع كارسالِ الأنبياء وتنصيبِ الأوصياء وتشريع التشريعات وإنزال الكتب، قال أن ﴿ وَإِنَّكَ مَنَ النَّهَدِي إِلَى صراط مُسْتَقيم ﴿ (الشورى: ٥٢). فَمَنَ اهتَدى بالهداية العامّة من الناس واستفاد منها على الوجه الأكمل، ولم تُحرفُه عنها عواصفُ المحن، أو تُزلّه مُزلّاتُ الفتن جعل من نفسه محلًا مُناسبًا لتلقي الرعاية الإلهيّة من نفسه محلًا مُناسبًا لتلقي الرعاية الإلهيّة والنَّذينَ اهتَدوا زادَهُمُ هُدًى ﴿ (محمّد: ١٧). ﴿ وَالَّذِينَ اهْ تَدكُه الشيئة الإلهيّة أَنْ تتركه باختياره، وقد تعلّقت المشيئة الإلهيّة أَنْ تتركه يُظ طريق الضلالة الذي اختارَه بإرادته، ممّا يُسبّبُ ذلك ضلالة الذي اختارَه بإرادته، ممّا يُسبّبُ ذلك ضلالة وانحرافه بصورة أشدً؛ لأنّه

الإنسانُ في الانحراف ازداد بعدًا عن الحقّ،

وذلك معنى الإضلال الإلهيّ، وهو ليسَ بقبيح؛ لأنَّ المنعَ لم يترتّبُ لُولا مُخالفة العبد شروطُ ﴿ فَلَمَّا زَاغُوا أَزَاغَ اللَّهُ قُلُوبَهُمْ وَاللَّهُ لَا يَهَدى الْقُومَ النَّفاسقينَ ﴾ (الإنسان: ٣)، وعليه، فإنَّ فهم قوله الله عَنْ يشاءُ ويَهدى مَنْ يشاءُ.. ﴿ [براهيم: ٤)، وأمثاله على أنَّه خطأً عقديٌّ فادحٌ، بل هو عينٌ نسبة الظلم والقبح إليه الله الله الله الله على الآية الآية المباركة وأمثالها هي الهداية الخاصة التي يستحقّها فقط من اهتدى بالهداية العامّة، وأمَّا الضلال في هذه الآيات فهو تركه على من لم يهتد بالهداية العامّة، وعدم شموله بالهداية الخاصُّة، لا ظلمًا منه الله الكلُّف نفسه قد حرم نفسه منها باختياره، فلا جبر من الله الله على كُلِّ من الهداية والضلالة؛ لأنَّه يخالف حكمته الله ولأجل ذلك فقد ختم الله بقوله: ﴿..وَهُوَ الْعَزِيزُ الْحَكِيمُ ﴿ (الجاثية: ٣٧).

# الْخُوَّةُ في ضَوءِ الْإِسْكِمِ

من العلاقات الإنسانيّة التي حثّ عليها الإسلام الأخوّة للّ لها من أثر نفسيّ واجتماعيّ، قال الله \*: ﴿إِنَّمَا اللَّهُ مِنُونَ إِخُوهٌ \* (الحجرات: ١٠).

"فتصميم القرآن على فهم الرابط الإنساني الذي يربط الأفراد دون النظر إلى عقيدتهم ضروري ضمن النظرية الإسلامية في تكامل النظام الاجتماعي، فالإنسان مُصمّم منذ نشأته على التحسّس والشعور والانفعال والتفاهم والتغير"(١)، والإخوة صنفان: إخوان الثقة، وإخوان المكاشرة، فالإمام أمير المؤمنين لله يقول: "الإخوان صنفان: إخوان الثقة وإخوان المكاشرة، فأمًا إخوان الثقة فهم الكفّ والجناح والأهل والمال، فإذا كنتَ من أخيكَ على حدّ الثقة، فابذل له مالك وبدنك وصاف مَن صافاه وعاد من عاداه، واكتم سرّه وعيبه، وأظهر منه الحُسَن، واعلم أيّها السائل أنَّهم أقلِّ من الكبريت الأحمر، وأمًا إخوان المكاشرة فإنَّكَ تصيب لذَّتكَ

منهم فلا تقطعنُ ذلك منهم، ولا تطلبنٌ ما وراء ذلك من ضميرهم، وابذل لهم ما بذلوا لك من طلاقة الوجه وحلاوة اللسان"(٢)، وجعل النبيّ محمّد المعاملة الحسنة مع الأخ عبادة، فقال الشخر إلى الأخ تودّه في الله ﴿ عبادة "(٢)، وذكر الإمام زين العابدين عق الأخوّة سقوله: "وحقّ أخيكُ أن تعلم أنّه بدكَ التي تبسطها، وظهركَ الذي تلتجئ إليه، وعزَّكَ الذي تعتمد عليه، وقوَّتكَ التي تصول بها، فلا تتّخذه سلاحًا على معصية الله الله الله المالة ال الله ولا تدع نصرته على نفسه"(٤)، وللأخوّة آداب، منها أن لا يحسد الأخ إخوانه على ما يراه من النعم عندهم، فالله الله فاوت بين العباد في العطيّات، ومن المواقف التي رسمت أبعاد الأخوّة العليا ما حدث مع النبيّ يوسف الله الرغم من التضحيات التي رافقته لمجابهة الهموم والمصائب، وما فعله إخوته به لم يجره ذلك إلى العداوة والقطيعة، بل جرّه إلى تعزيز العلاقة، فتغاضى عن

آمال شاكر الأسديّ/ كربلاء المقدّسة

إخوته عند هفوتهم وجرع غيظه عندما اتهموه بالسرقة: ﴿قَالُوا إِنْ يَسۡرِقۡ فَقَدۡ سَرَقَ أَخُ لَهُ مِنۡ فَبَلُ فَأَسَرٌهَا يُوسُفُ فِي نَفۡسِه ﴿ (يوسف: ٧٧) ، فَهُو مصداق لقول الإمام السجّاد \* عا فهو مصداق لقول الإمام السجّاد \* عا غيظ لا أكافئ بها صاحبها " (ه) ، فلم يؤثّر غيظ لا أكافئ بها صاحبها " (ه) ، فلم يؤثّر ذلك في صلة الرحم، بل إنّ الحسد مات وحلَّت المحبّة موضعه وعفا عنهم: ﴿قَالَ لَا تَثْرِيبَ عَلَيْكُمُ ﴾ (يوسف: ٩٢) ، وخاطبهم بقوله: ﴿ اللهُ أَمنِينَ ﴾ (يوسف: ٩٤) ، فهذه هي أصول التعامل الصحيح مع الأخ في النسب أو الدين التي يريد الإسلام أن نلتزم بها.

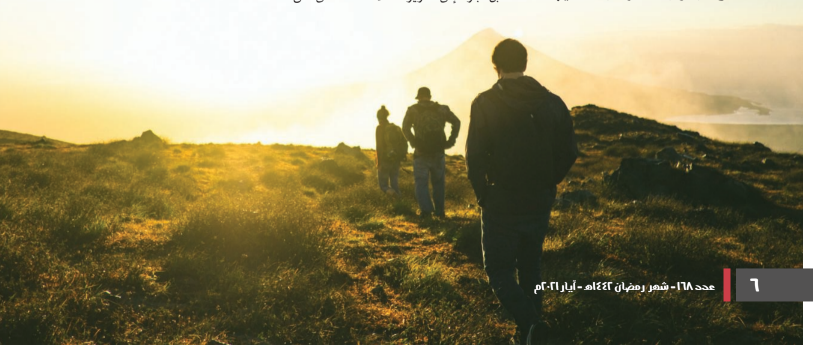
۱- النظرية الاجتماعية في القرآن الكريم، زهير الأعرجيّ: ۲٤٨.

٢- بحار الأنوار: ٦٤، ص١٩٣.

٣- بحار الأنوار: ج٣٨، ص١٩٦.

٤- شرح رسالة الحقوق للإمام زين العابدين ...
 ص٦٢٢.

٥- ميزان الحكمة: ج ٢، ص٢٢٦٧.





شفاء طارق الشمّريّ/ كربلاء المقدّسة

ألا يا نسيم الحبّ في سماء قلبي قد اشتقتُ إلى معشوق وجداني إنّه نور يشعّ في سماء الأكوان وشمس تسعى إلى نشر الدفء والأمان إنّه النور الذي وُلدَ يوم النصف من شعبان

كى يحرّر الأرض من الظلم والعدوان 

هذا هو إمامي وسيّدي تجسدت فيه الرحمة الإلهية والعطف النبويّ والشجاعة العلوية والحنان الفاطمي

والكرم الحسنيّ والجرح الحسيني والعبادة السجّاديّة والعلم الباقري والصدق الصادقي

وكظم الغيظ الكاظمي والغربة الرضوية والألم الجوادي

والحكمة الهاديّة والصبر العسكريّ

والحزن النرجسي إنّه العشق المهدويّ

يا سيّدى... يا طاووس الجنّة

يا أملى الذي طال انتظاره

من قصّة غيابكُ كتبتُ

ومن دمعة عينيكَ حزنتُ

ومن ذنوبي تألَّتُ

ومن حبّى إليكَ فرحتُ

ومن عينيّ ذرفتُ

دموعاً تصل إلى أعماق البحر فاستقرّت

ومن اشتياقي إليكَ حزنتُ

ومن جنوني عليكَ عُرفتُ

ومن الحزن على غيابكَ صمتُّ

لا أطيق التكلّم إلّا معكَ، هذا ما قرّرتُ

فيا مَن ملأتَ الفؤاد حبّاً

أقبل إلينا فقد زدتنا شوقاً

متى يا غالى تصلّى بنا؟

متى نغاديكَ ونراوحكَ فنقرّ عيناً؟

يا إمام زماننا..

نقرأ في دعاء الافتتاح هذه الفقرة: "اللُّهم إنَّا نشكو **إِلْيكُ غيبةُ وليّنا"(١)**، إذ إنّ الشكاية - عادة- تُصدر عن الإنسان عندما يرى أمرًا خارجيًا يؤثّر سلبًا فيه، سواء كان مادّيًّا أم معنويًّا؛ لذا فالشكاية هي كاشفة ليقظة فيه، ومحاولة جادّة للسعى إلى التغيير، والتحرّك نحو

وكذلك غيبة الإمام أله فهي أمر مؤذ ومؤلم بكلِّ الأحوال، وشكاية المُنتظرة تُنبئ عن وجود شعور الاضطرار والافتقار والحاجة إلى ظهوره، لكن تبقى هناك مراتب

فهناك شكوى بمرتبة أدنى: هي تلك التي تتمحور فيها الداعية حول ذاتها ومآلها وراحتها، فهي تشكو لأجل نفسها، متألمة لما يجرى عليها من أثر غيبة إمامها الذي انتمت إليه، وارتبطت به، تريده ظاهرًا لينقذها ممّا تعيشه من استضعاف وتضييق!

وهناك شكوى بمرتبة أعلى: هي تلك التي تبثّها المُنتظرة لأجل إمامها، فهي ما بين شعور الاشتياق والترقب لرؤيته، وبين العارفة بضرورة تعجيل فرجه الذي فيه عمارة الأرض وصلاح أهلها.

وهناك شكوى أرقى: هي شكوى المُسلّمة لقضاء الله تعالى الذي أوجب أن تكون هناك غيبة، فهي شكاية غايتها التعرّض إلى رحمة الله تعالى؛ لكى تثبت في زمن تُزلزل فيه الأقدام بعد ثبوتها، وطلب العون كي تصلح ذاتها فلا تكون هي من أسباب الغياب.

١- مفاتيح الجنان: ص٢٢٦.

#### همسات روحية

السؤال: نعلم أن لكل فاكهة تأثيرها الخاص، وهذا من الجانب للصائم في شهر



الفسيولوجيّ، فماذا عن الجانب النفسيّ رمضان؟ وأيّ طابع يغلب على الصائم بشكل عامّ ؟





الشيخ حبيب الكاظمى

#### مضمون الرد:

شهر رمضان بمثابة بستان فيه أشجار، وثمرته هي التقوى، والتقوى تحتاج إلى التهيئة الفكريّة للمواسم، وهي: أن يطّلع الإنسان على أسرار ذلك الموسم، كأن يطالع أعمال شهر رمضان المبارك قبل حلوله، ويكتب لنفسه برنامجاً كي يوفّق للمحطّات العباديّة المختلفة، والتحديد في العمل أمرٌ مطلوب، ولهذا وضعت الشريعة محطَّات من التركيز العبادي، منها: شهر رمضان المبارك ثلاثون يومًا، وغيرها من المواسم العباديّة، فالعبادات لها مدّة زمنيّة مؤقتة؛ ليتسنّى للمؤمن أن يستجمع كلّ طاقاته وقواه؛ فالقضيّة ليست قضيّة تلقائيّة، وشهر رمضان ليس شهر التقوى بشكل تلقائيّ.. وليس كلّ من صام شهر رمضان يحوز على ثمرة التقوى.. وإنّما يحتاج إلى أمور أخرى غير الصيام المتعارف.

والذين يريدون أن يصلوا إلى شهر رمضان متميّز، فتحقيق ذلك يتمّ عن طريق القرآن الكريم؛ لأنّ الصيام بحسب الظاهر هو: عمليّة كفّ عن الطعام، والشراب، وباقى المفطرات.. ولكن هذا الكفّ أو هذا الصوم يحتاج إلى منهج، وإلى خلفيّة فكريّة؛

والقرآن الكريم هو الجزء المكمّل عن طريق إعطاء الإنسان الرؤية الكونيّة المناسبة؛ فعن طريق هذا التدرّج نصل إلى مقدّمات الكنز وهو (ليلة القدر). كذلك فإنّ لهذه العشر ليال من الشهر الفضيل تأثيرات عميقة في النفس.. ويغلب عليها الجانب التوحيديّ، وهذا ما يتجلّى بشكل واضح وصريح عن طريق: الصلاة، والصيام، والعمرة، والزيارة، وإحياء ليالى القدر المباركة.. والقرآن الكريم أيضاً من صور الضيافة الإلهيّة.. فشهر رمضان هو شهر الدعوة إلى الضيافة، إذ ليس بمقدور كلّ أحد الدخول في ضيافة الله عز وجلِّ الله عرب فشهر رمضان ليس شهر السِّحر والإعجاز، وليس كلِّ من دخل الشهر، يكون قد دخل الضيافة؟!

قمّة الجوائز تُعطى في شهر رمضان، لذا نحاول تهيئة الجوّ لاستقبال هذا الشهر، ليكون أوج اللقاء في ليالى القدر؛ ففي هذه الليلة يجرى تغيير المقدّرات.. ﴿ قُلُ يَا عِبَادِيَ الَّذِينَ أَسْرَفُوا عَلَى أَنْفُسِهِمَ لَا تَقْنَطُوا مِنْ رَحْمَة اللهِ إِنَّ اللهُ يَغْفِرُ الذُّنُوبَ جَمِيعًا إِنَّهُ هُوَ الْغَفُورُ الرَّحيمُ ﴾ (الزمر: ٥٣).



### إِمْرِيْنَى مَا مِنْ جُعَيْنَةً...

هو حافلٌ بالأفكار الإبداعيّة، ممتلئٌ إلى حدّ التخمة، لديه نَهُم بقراءة الكتب على اختلاف أنواعها، مثلما أنّه يحمل أرقى عناوين الشهادات، حيث إنّه لم يأخذ منها سوى العناوين التي لم تترك أثراً يُذكر في أفكاره أو سلوكه، فتجده يمشي مختالاً ليرى من حوله صورته الخارجيّة الملفتة للأنظار، وكلّما اقتربتَ منه تنوي اغتراف النزر القليل ممّا يتباهى به، وجدته جداراً صَلداً لا يسمح بنفاذ أيّ شيء إليه.

لعلَّكم عرفتم مُن المقصود؟

كانت تلك إشارات بسيطة تصف آفة البخل المؤذية المنهي عنها في شريعتنا السمحة، ومنها ما قاله الإمام علي في: "... وإياكم والبخل، وعليكم بالسخاء فإنه لا يدخل الجنّة بخيل"(۱)، فمن تتمكّن منه تلك الصفة السلبيّة ستُدخله في نفق مظلم لا نهاية له، بل سرعان ما تتحوّل إلى وحش كاسر يغرس أنيابه في ذات الشخص البخيل أولاً ويرديه قتيل الأفكار السوداويّة، ومن ثمّ ينقض على مَن حوله ليُحيل حياتهم إلى بؤرة من التعاسة وتمنّي ما في أيدي الآخرين.

ولعلٌ من أخطر أنواع البخل هو عدم تقديم ما أنعم الله به عليه من علم نافع للمجتمع الذي هو في أشدٌ الحاجة إلى كلّ جديد ومفيد، وهنا يُقال عنه: ضنينٌ بعلمه، ولا يقال: بخيل بعلمه، فقد كتم

العلم ولم يؤدِّ حقّه في النشر، وعنه الله أنَّه قال: "إنّ العالم الكاتم علمه يُبعث أنتن أهل القيامة ريحاً، يلعنه كلّ دابة حتى دوابّ **الأرض الصغار"(٢)**، يا لها من رسائل للبشريّة جمعاء تبيّن أهميّة تبليغ العلم، وإيصال الكلمة الناجعة التي تحمل بين طيّاتها الكثير من الفائدة والمشاعر الإيجابيّة لمن يحتاج إليها في حينها، فتكون البلسم والترياق الذي لا يُنسى مَن قدّمه على مرّ الزمان، ولربّما تكون معلومة علميّة دقيقة تثرى أحد جوانب الحياة المهمّة لدى المتلقّى لها، فيكون الأجر مضاعفاً من الله سبحانه وتعالى. والبخل وكتمان العلم وبقاء المعلومة لدى الشخص بدون تحديث لها أو مشاركتها مع الآخر هي إحدى أسباب تلاشى العلم من الذهن، فالوفرة والثراء في العلم تأتى عند المشاركة والتبليغ، مثلما قال الإمام الباقر الله الزَّكاةُ العلم أن تُعَلِّمهُ عبادُ

خلود إبراهيم البياتي/ كربلاء المقدّسة

الله"(۲)، وعند تتبّع خطوات البخل سنجد النهاية لكل المخلوقات هي الموت الحتميّ، فكم من شخص بخيل حافل الذهن بأنواع المعارف والعلوم غمر كلّ ذلك وطمسه تحت التراب كي لا يتمتّع به غيره، فكان مصداقاً لقول رسول الله ":
"البخيل بعيد من الله، بعيد من الناس، قريب من الناس،

فليكن الحرص على أن تُفرغي ما في جعبتك من أفكار وعلم نافع، وتحرّكي كلّ الطاقات الكامنة في المجتمع؛ لتتحوّل إلى واقع ملموس مفيد لك ولمن حولك مغلّف بمشاعر الحبّ والسعادة والطمأنينة.

۱- بحار الأنوار: ج۱، ص۱٤۱. ۲- ميزان الحكمة: ج۲، ص ۲۷۸.

٣- الكافي: ج١، ص٥٤.
 ٤- ميزان الحكمة: ج١، ص ٢٤٤.





ليلى:

في نهاية الحديث عن موضوع الكسل سأذكر بعض الآيات التي تحدّثت عن الكسل والكسالي.

ثم نتذاكر بعض ما ورد من أدعية عن رسول الله الله الله الله الله الله السلامة من الله السلامة من آفة الكسل.

قوله تعالى: ﴿إِنَّ الْمُنَافِقِينَ يُخَادِعُونَ اللَّهُ وَهُوَ خَادِعُهُمَ وَإِذًا قَامُوا إِلَى الصَّلَاة قَامُوا كُسُالَى ﴾ (النساء: ١٤٢)، والآية الأخرى: ﴿وَلَا يَأْتُونَ الصَّلَاةَ إِلَّا وَهُمْ كُسَالَى ﴾ (التوبة: ٥٤)، أمَّا الآية الثالثة: ﴿ يَا أَيُّهَا الَّذِينَ آَمَنُوا مَا لَكُمْ إِذًا قِيلَ لَكُمُ انْفِرُوا فِي سَبِيلُ اللهِ اتَّاقَلْتُمُ إِلَى الَّأْرُضِ ﴾ (التوبة: ٣)، اتَّاقلتُم أي تكاسلتم.

الآية الأولى والثانية تشيران إلى أنّ الكسل من صفات المنافقين، وهذا يضاف إلى المخاطر السابقة بوصف الكسل يضرّ بالدين والدنيا، وأنَّه مفتاح كلِّ شرّ، وأنَّه يضيّع الحقوق: حقّ الله والناس، وأنّه يحرم الإنسان من حظّ الدنيا والآخرة.

إذن صفة هذه آثارها تتطلّب حذراً ومراقبة، تتطلّب لجوءاً إلى الله وتعوّداً منها، وهذا ما نجده في أدعية رسول الله الله البيت الله البيت الله البيت الله البيت الله البيت الله البيت الله البيت

#### منى إبراهيم الشيخ/ البحرين

والنهل من فيوضاته لا تتحقّق مع وجود صفة الكسل.

ليلى: لاحظنا أنّ بعض الفقرات تناولت الكسل من زاوية محدّدة أو مجال واحد من الحياة والبعض الآخر تناول كلّ مجالات الحياة كدعاء رسول الله ﷺ.

ونختم الحديث بدعاء الإمام الرضالة لولده الإمام المهدي الله تَبْتَلنا في أمْره بالسَّامَة وَالكُسَل، وَالفَتْرَة وَالفَشَل، وَاجْعَلْنا ممَّنْ تَنْتَصرُ به لدينكً"(١)، الإنسان أمام امتحان ومسؤوليّة تجاه إمام زمانه على يض زمن الغيبة، وفي زمن الظهور، والكسل والتكاسل في زمن الغيبة كسل وتكاسل في زمن الظهور، فالإنسان يطلب من الله التسديد بأن يكون من الموفّقين في علاقته بإمام زمانه، وفي قيامه بوظيفته تجاهه بالثبات على عقيدته، فلا تزلّ له قدم ولا يتزلزل له دين. شكرت الأخوات الأستاذة ليلى والقائمين على هذا اللقاء المبارك داعين الله بالتوفيق للعمل بتعاليم رسوله الله وأهل بيته الله

(١) بحار الأنوار: ج٩٤، ص ٢٥٩.

نماذج منها:

بتول: ما هو منسوب إلى الرسول !! "امنن علينا بالنشاط، وأعذنا من الفشل والكسل، والعجز والعلل والضرر والضجر واللل"(٢)، بعد أن يطلب من الله النشاط يتعوّد من أمور، منها الفشل والكسل فلم يحدّد كسلاً في أمور معيّنة.

هدى: وعنه اللَّهُم إنِّي أعودُ بكَ من الهُمِّ والحُزنِ والعَجِزِ والكَسَلِ"(٢).

حوراء: ومن دعاء مكارم الأخلاق للإمام السجّاد لله ، وهذا الدعاء لا أمَلُّ من قراءته: ولا تَبْتَليني بالكُسَل عَنْ عبادَتكُ وَلا الْعَمَى عَنْ سَبِيلكُ "أُنْ)، الإمامُ اللهِ يرى الكسل بلاء يطلب من الله السلامة منه، فالكسل مضرّ بالعبادة، يُفقدها لذَّتها وحلاوتها وقيمتها.

حميدة: وعن الإمام السجّاد الله أيضا في دعائه في شهر رمضان: "... وأذهب عنى فيه النعاس والكسل والسأمة... "(٥)، منا الداعى يطلب من ربّه أن يُذهب ويُزيل عنه الكسل في أهم الأشهر، وأفضل الأيام والساعات وهو شهر رمضان المبارك.

فإنّ الاستفادة من بركات هذا الشهر الفضيل

<sup>(</sup>٢) ميزان الحكمة: ج ٩، ص٣٣.

<sup>(</sup>٣) ميزان الحكمة: ج٧، ص٢٥٥.

<sup>(</sup>٤) الصحيفة السجّاديّة: ص٢٠.

<sup>(</sup>٥) بحار الأنوار: ج٩٥، ص١٠١.

<sup>(</sup>٦) ميزان الحكمة: ج٩، ص٣٣.

### ﴿ فَمَن كَانَ يَرْجُو لِقَاءَ رَبِّهِ ﴾ (الكهف: ١١٠)

قال تعالى: ﴿ فَمَن كَانَ يَرْجُو لِقَاءَ رَبِّه فَلْيَعْمَلُ عَمَلًا صَالحًا وَلا يُشْرِكُ بِعِبَادَة رَبِّه أُحَدُّا ﴿ (الكهف:

لقاء الله لا يعنى اللقاء الحسّى؛ لأنّه سبحانه ليس بجسم ولا يُرى بالعين، بل تكون المشاهدة لآثار عظمة الله وقدرته رجاء لقاء الله، ويختلف باختلاف أحوال الناس الإيمانيّة والعباديّة، وإنّ العبد كلّما كان أكملُ توحيداً وأخلصٌ عملاً فسيتمنّى لقاء الله ويحبّه بخلاف غيره.

فاللقاء ليس بالأمانيّ؛ بل لابدّ من عقيدة صافية وأعمال صالحة ونيّات صادقة.

وللوصول إلى هذه الغاية على المؤمن تهذيب نفسه وتخليصها من الذنوب وسلطان الهوى والأنا، فيبدأ أولاً بالتفكّر بالحقُّ أله ثمّ يهيّئ نفسه بالعمل الصالح لقوله تعالى: ﴿ فَأَلْيَعُمَلُ عَمَلًا صَالحًا ﴾ (الكهف: ١١٠)، وردت بصيغة الأمر،

ولا يكون العمل صالحاً إلَّا إذا كان في مرضاة الله وخالياً من الشوائب الدنيوية كحبّ الجاه أو حبّ المال... وإلخ.

فالإيمان بدون عمل لا ينفع، والعمل الصالح وحده لا يكفى، فهما مقترنان معا، ففى رواية عن الإمام الباقر الله أنَّه قال: "لو أنَّ عبداً عمل عملاً يطلب به وجه الله الله الله الله المار الأخرة فأدخل فيه رضا أحد من الناس **کان مشرکاً"**(۱).

ولكي يكون المسير إلى لقاء الله صحيحاً لا بدّ من الاقتداء برُسل الله وحُجَجه لقوله تعالى: ﴿لَّقَدُ كَانَ لَكُمْ فِي رَسُولِ اللهِ أُسُوَّةً حَسَنَةٌ لَّكُن كَانَ يَرُجُو الله وَالْيَوْمُ الْآخِرَ ﴾ (الأحزاب: ٢١).

ولمَّا عزم الإمام الحسين الله على المسير إلى

إيمان صالح إلطيف/ بغ<mark>داد</mark> فليرحل معنا، فإنى راحل مُصبحاً إن شاء اللّٰه"(٢)، إنّ حبّ محمّد وآل محمّد (صلوات الله عليهم أجمعين) هو الذي صنع لوحة كربلاء بأبهى صورها.

وتوطين النفس على لقاء الله يكون عن طريق تثبيت المعرفة بالله بالتأمّل والمطالعة، وهذه المعرفة رغم قيمتها إلَّا أنَّها تبدو ناقصة، فلابدّ من إكمالها بالأعمال الصالحة كالصلاة، والصيام، وبرّ الوالدين، وإيواء اليتيم، ومساعدة المحتاجين، وغيرها من الأعمال.

فلقاء الله هو الوصول إلى الكمال الحقيقيّ الذي خُلق الإنسان لأجله.

١- بحار الأنوار: ج ٦٩، ص٢٩٧. كربلاء خطب في الناس قائلاً: "مَن كان فينا ٢- بحار الأنوار: ج٤٤، ص٣٦٧. باذلاً مهجته وموطناً على لقاء الله نفسه

الأسئلة:

س ١ / تقرأ في المناجاة الشعبانية: "إلهي هُبْ لي كمال الانقطاع

إليك"، لمن هذه المناجاة؟

اختاري الإجابة الصحيحة:

١ - الإمام المهديُّ ...

٢- أمير المؤمنين عليُّ ...

س ٢/ مَن مؤلّف كتاب (لقاء الله)؟

١ - الشيخ عبّاس القميّ

٢- الشيخ المطهّريّ

٣- الشيخ جواد ملكيّ التبريزيّ

أجوبة موضوع السابق، ﴿ نِ وَالْقَلَمِ وَمَا يُسْطُرُونَ ﴾

ج١/ النبيّ إدريس لللله.

ج٢/ فولتير.

## وُحدةُ الفِكر والنَّشر

ولم المُسْقِ وقرالمالع الأنساليق

> முடி [வழிவத்திய الرق كَرِرِيْنَا الْمَالُمُالُّهُ



على نطاق

واسع في العالم بغتة ففرض إجراءات عدّة، غدّرت كلياً نمط حياة

الناس، فألزمت الجهات الرسمية للمدن العراقية جميع مواطنيها بالحجر الصحي المنزلي، في ضمن الإجراءات الوقائية للتصدي لجائحة (كورونا) التي كان لها تأثيرها في حياة الأسّر المتعفَّفة، بينما خطّطت لها المرجعيّة حياةً كريمة تغني عن السؤال، فمن (وُحدة الفكر والنشر) بدأت الخطوة الأولى، تحتضنها العتبة العباسية المقدّسة وتكمل المسيرة أخريات.. منهن السيّدة (أشواق عبد الأميرشذر/ مسؤولة وُحدة الفكر



- كورونا وتبعاتها جعلت المرجعيّة تتّجه نحو (التكافل الاجتماعي) في غضون وقت زمني محدد، مع متطلبات تحتاج إلى خطط مدروسة مسبقًا؛ لوضع حلول آنيّة تُسهم في توفير السلَّة الغذائيَّة للأسر المتعفَّفة، فما الخطط التي وُضعت على طاولة واقع التصدي لسلبيّات جائحة كورونا من أجل الإلمام بالجانب الإنساني للأسر المتعفَّفة بوصفكم وَحدة نسويّة للنشر

الخطط نستخلصها من المرجعيّة الدينيّة العليا التي دائمًا وأبدًا تفكّر





بالإنسان الذي هو محور الحياة، واعتادت المرجعية الدينية اتخاذ القرار في الأوقات الصعبة لما تمتلكه من بصيرة في احتواء الموقف، وهذه المرّة الموقف يخصّ (الأسر المتعفّفة) التي تمثّل طبقةً من نسيج المجتمع الكربلائي، أو المجتمع العراقيّ بشكل عامّ، لتبدأ الخطوة الأولى من توجيهات المرجعيّة في توفير الموادّ الغذائيّة الفوريّة للأسر المتعفّفة في مدينة كربلاء المقدّسة، تبعتها جهود من الوَحدة، فوضعت لهذه الجائحة خطة عمل (خلية الأزمة)، وعُيّنت عن طريق المراكز القرآنية للوحدة في مدينة كربلاء المقدّسة من يحتاج من العوائل إلى سلّات

غذائية تتناسب مع احتياجاتهم اليوميّة الغذائيّة، والطبيّة، إضافةً إلى التوعية الدينيّة، والثقافيّة. المزايا النسيق

لكل مشروع من المشاريع الإنسانية العديد من المحددات والمزايا النسبية، برأيكم ما هذه المحددات التي امتاز بها النسيج الكربلائي والعراقي في المحن والأزمات بما أنّه عنصر مهمّ في المشاريع الإنسانية؟

يمكن القول إنّ توالى المحن والآلام على مدينة كربلاء المقدّسة قد أكسبت عناصرها النسوية خبرة في التعاطى مع الأزمات أيًّا كان نوعها، ففي إدارة أزمة كورونا

اختطَّت أنموذ جا خاصًا بها، وسعت إلى اتّباع مسارها الخاصّ في إدارة الأزمة، إدراكًا منها لاختلاف نظامها الاقتصادي والاجتماعي والثقافي، والتوزيع الديموغرافي للسكّان عن مجتمعات الدول الأخرى، مثلما أنّها تعلم أنّ كلّ دولة تحظى بميزات نسبيّة توظّفها في تحديد قدرات إدارة الأزمة وكيفيّاتها؛ ليرتكز الأنموذج الكربلائيّ على مجموعة من المحدّدات الاستراتيجيّة في مواجهة وباء كورونا الذي نهج منهج التدرُّج في الخطوات، فكانت الخطوة الأولى هي متابعة تعليمات منظّمة الصحّة العالميّة والمحليّة على حدٍّ سواء؛ ليكون الحلّ الأمثل هو الحُحر والتباعد الاحتماعيّ الذي سيترتّب عليه سوء الأحوال المعيشيّة الاقتصاديّة لعدد من الأسر المتعفَّفة، فاشترك المجتمع عن طريق تعزيز المبادرات المجتمعيّة الفرديّة، في إعداد مجموعات تشرف على وسائل التواصل الاجتماعي، وتتلقّى مساهمات الأفراد المادية والعينية والدعم اللوجستيّ، لننطلق وفق إطار (معا نحن بخير) في التحرّك الاستباقيّ لإدارة الأزمة عن طريق تجهيز الخطط والقدرات للتعامل مع الخطوات المقبلة، والاستعداد لكافّة السيناريوهات المحتملة، وهذا كفيل بأن يوفّر لنا مناهج مخطّطة في إدارة الموقف، فالمجتمع الكربلائيّ مجتمع يعتمد في حياته على العادات والتقاليد والتي تظهر مزيّتها في الكُرَم وإغاثة الملهوف، وبخاصة يكون واضحًا وجليًّا في العتبات المقدّسة في موسم شهرى محرّم وصفر، ومنتسبو العتبتين المقدّستين على موعد مع أعداد هائلة من الزائرين، إضافةً إلى ترتيب المواكب المشاركة في العزاء، لتكون موائد الإمام الحسين على فصبت قبل شهرى محرّم وصفر.

<u>@</u>

طبقة (الأسر المتعفّفة) توزيعها الديموغرافي واسع المساحات في مدينة كربلاء المقدّسة، فكيف استطعتم بوصفكم مسؤولين عن وَحدة الفكر والنشر الوصول إلى هذه العوائل؟

نتجت هذه الخلية من النقاسم في وضع الخطة بين ملاك الوُحدة وملاك التوجيه الدينيّ في

العتبة العباسية المقدّسة، إضافة إلى تبادل الحلول الناجعة للحدّ من الأزمة، ومن بين تلك الحلول متابعة التطوّرات للجائحة عالميًا ومحليًا ورصدها بالاستفادة من الخطوات الاحترازيّة الوقائيّة، هذا إضافة إلى المتابعة الاقتصاديّة للموادّ الغذائيّة وكيفيّة توفير الحلول للوقوف مع العائلة في توفير الاحتياجات اليوميّة وإيجاد حلقة وصل تعود بالفائدة على التاجر والمستهلك، إضافة إلى تفعيل دور (مراكز التبليغ) التابعة للعتبة العباسيّة المقدّسة، فتعاهدت خمسون شخصيّة كربلائيّة من النساء على مزاولة أول عمل إنسانيّ تطوّعيّ منظّم تحت عنوان: (مراكز التبليغ التبليغ التبليغ النسويّ) للعتبة العباسيّة المقدّسة لضمان



استفادة جميع العوائل من الطرود الغذائية.

الباصة على التكافل الجاهات خطوة وَحدة الفكر والنشر أولدت مساقات أخرى للتكافل الاجتماعي، فما المساقات الأخرى التي استطعتم عن طريق هذه الوَحدة توفيرها؟

نعم، فتحت هذه الوَحدة العديد من المساقات لتغطيتها هذه الطبقة، نتيجةً للانفتاح الإعلاميّ الذي هولغة العصر، فاستطعنا عن طريق وسائل الاتصال الاجتماعيّ توصيل احتياجات هذه الطبقة بالتعاون مع جهود ذاتيّة لبعض التجّار، وبمبادرات شخصيّة لبعض الأفراد في توفير الأدوية الطبيّة لبعض الأمراض المزمنة، وتوفير

مبالغ ماليّة لعدد من أصحاب الدُّور السكنيّة المستأجرة لهذه الطبقة، وهنا اتسعت الخطّة لنُكوّن في المجتمع باحثاً عن التكافل الاجتماعيّ، سواء فاستطعنا تفعيل دور الكافل الاجتماعيّ، سواء بالتقديمات العينيّة أم الزيارات الميدانيّة، وكلّ على طريقته في التكافل.

#### 

الثقافة الصحيّة، هل لا تزال عقيمة في مجتمعات طبقة (الأسر المتعفّفة)، وكيف استطعتم إيصال المعلومة الصحيّة؟

المسؤوليّة الاجتماعيّة مطلوبة في كلّ الظروف، ومطلوبة أكثر في الظروف الصعبة، وفيروس كورونا، كشف لنا عن مستويات الرعاية الصحيّة واحتياجات المجتمعات الإنسانيّة، وتفاوتها من طبقة إلى أخرى، فالمسؤوليّة الاجتماعيّة تحتّم علينا اتّخاذ الإجراءات من قبل المعتمدين والأفراد، لأنّ كلا الطرفين في قارب واحد، يعملون بوصفهم فريقًا متناغمًا من أجل المصلحة العامّة، فأزمة كورونا حتّمت على الصدّ الأول وهم الأطباء المساهمة في إيصال رسالة تطبيقيّة على أرض الواقع، والأدوات التي تُسهم في الحدّ من هذه الجائحة، ووجدنا تقبّلًا لكثير من النصائح الاحترازيّة التي تُسهم في حمايتهم، من ارتداء الكمامات، واستخدام المعقّمات، وهو المنهج الذي اعتمدناه في الزيارات الميدانيّة، إضافة إلى تفعيل دور لغة الجسد في الابتعاد عن أماكن التجمّعات، والمسافة التي يجب مراعاتها بين الفردين وفق النقاط التي وضعتها منظّمة الصحّة العالميّة، إضافةً إلى وضع ورقة لإعادة النظر في الأولويّات الصحيّة، من العمل على تنمية قدرات صحيّة للأسرة، فضلًا عن وضع جدولة ماليّة للاحتياجات الملحّة من قبيل تأمن المعدّات الطبيّة والأدوية.

في إطار المساعدات الماليّة والمقطوعة، تنتهج العتبة العباسيّة المقدّسة بوَحدة النشر والفكر المرونة والفاعليّة بهدف الوصول إلى أكبر شريحة من الفئات المحتاجة داخل مدينة كربلاء المقدّسة، بالاستدامة وتكريس توجيهاتها على مددأ التكافل الاجتماعيّ.



اهتم الإسلام بالطفل والطفولة أيّما اهتمام، وجعل رعاية المؤمن لأبناء من الواجبات، وتربيتهم التربية الإسلاميّة أمانة في أعناق الأبوين، عليهم القيام بها حقّ القيام، وتأديتها حقّ الأداء، ومن أهمّ ما ينبغي الاهتمام به والحرص عليه هو تعويد الأبناء على أداء فرائض دينهم، وتربيتهم عليها منذ وقت مبكّر؛ كيلا يُشقّ الأمر عليهم حين البلوغ، ولأنّ شهر رمضان يُعدّ من الشهور المباركة، وهو فرصة عظيمة يعرّ من الصلاة والصوم في نفوس أطفالنا وتدريبهم على أداء فريضته العظيمة مع مراعاة أعمارهم وحالاتهم الصحيّة، وهذه المهمّة ليست بالسهلة، وإنّما تحتاج إلى جهد كبير ويقظة تربويّة وتشجيع ومسؤوليّة.

كوننا نعيش اليوم أجواء الشهر الفضيل

استطلعت رياض الزهراء آراء بعض النساء اللاتي خضن تجربة تدريب الطفل على الصيام، فتعالوا لنطّلع على تجاربهن:

﴿ التعلُّم فِي الصغر

الأستاذة ولاء الموسوي تحدثت عن تنمية الوازع الديني لدى الطفل وأهمية التعلّم في المعفر، وما له من تأثير مستمر، فيل بأنّ التعلّم في الصغر كالنقش على الحجر، وإنّ حالات الأمّ التي تمرّ بها وما تفعله في أثناء حملها كلّ ذلك يؤثر في نشأة الطفل، لذا فإنّ الطفل يأتي الى الحياة وهو كوعاء خال، والوالدان وبخاصة الأمّ تملؤه وتقولبه كيف تشاء، وكلّ حركة وفعل يقوم بها الأهل أمام أطفالهم تؤثر فيهم، وما يرونه أمامهم، وما

دلال كمال العكيليّ/ كربلاء المقدّسة يلتقطون من كلام أو تصرّف من قبل عائلاتهم، حتى إن لم يقصد الأهل فعل أمر معين أمام الطفل، أو يغفلون عن التدقيق في تصرّفاتهم وأقوالهم، لكنّ الطفل يعمل كآلة الكاميرة التي تلتقط الصور وتسجّل الصوت لتوثيقه بأرشيف الذاكرة، وبهذا يتعلّم الطفل من أسرته قبل كلّ شيء، فلو أردنا تنمية الوازع الدينيّ لدى الطفل في شهر رمضان وبقية الأشهر فلا بدّ من أن يكون ذلك عن طريق تصرّفاتنا، فما يراه منّا يتعلّمه، والتأثير بهذه الطريقة أفضل من الأمر والنهي المباشرين، فعن الإمام الصادق أنّه قال: الكونوا دعاة لنا بغير ألسنتكم"(۱)، الذي يشير إلى أهميّة التطبيق والالتزام من الفرد نضعه ليعكسه على من حوله.

🚯 صيام العصافير

الأستاذة فاطمة صالح شاركتنا تجربتها مع توائمها الأربعة وشغف الشوق للشهر الفضيل: بدأت استعداداتي في تعليم أبنائي - وكانوا أربعة توائم: ولدين وبنتين حين بلغوا السبع سنوات - على كيفية صيام شهر رمضان، وعدم شرب الماء، والتحمّل والصبر لساعات طويلة، فكانت تجربة جميلة ذات روحانيّة، حيث بدأتُ أدرّبهم في أواخر أيام شهر شعبان على الصيام المتقطع فيصومون إلى حين وقت صلاة الظهر، وعندما تتبادر في أعينهم التساؤلات يجدونني أبادرهم بالمعلومة، فمثلاً أقول لهم: أنتم في مرحلة عمرية صغيرة وغير مجبرين على الصيام، ونحن في مرحلة تدريب نطلق عليها اسم: (صيام العصافير)، وهكذا حتى قدوم شهر رمضان للعام الثاني كانوا مستعدين لصيام يوم كامل، وكنت أقسم ساعات النهار بين النوم بعد صلاة الفجر والاستيقاظ قبل صلاة الظهر، وقد يعودون إلى النوم في ساعات الظهر الطويلة في نهار الصيف، وقبيل وقت الإفطار بساعتين تبدأ مرحلة إعداد وجبة الإفطار، ويبادرونني في اختيار أصناف الأكل والحلويات، والمشاركة في إعداد السَّلَطَة وتحضير المائدة ونقل الأواني، فتكون هاتان الساعتان تتسمان بالمتعة والتعاون بين أفراد أسرتي، والفرحة الكبري حين نجتمع على مائدة الرحمن وقراءة الدعاء الخاصّ بالإفطار، وبلوغنا صيام اليوم التالي حتى إتمام الشهر الفضيل بأكمله.

أمّ زهراء تحدّثت عن أهميّة مشاركة الأطفال في التحضيرات والاستعدادات لاستقبال شهر رمضان المبارك: نتلهّف لاستقبال شهر رمضان، وهذا ما شاركتُ به أطفالي إذ تكون أولى مساهمتهم في تزيين المنزل بأشياء منزليّة بسيطة تُبرز جمال أجواء شهر رمضان، سواء على مائدة الطعام أم أركان البيت المختلفة، كذلك إعطاء الفرصة للمشاركة

في اختيار نوع الطعام الذي سيتم تجهيزه لوجبة

🚯 فرصة المشاركة

الإفطار، فذلك يشعرهم بحبّ المشاركة في المائدة الرمضانيّة، ومن ثمّ حبّ الصوم للقيام بهذه المشاركة، كنوع من المكافأة لهم.

ابتدأتُ مع بناتي قبل مرحلة التكليف بالإعداد والتدريب والتعويد، إلى أن وصلنا إلى مرحلة التكليف، فكان سهلاً على أطفالي أداء الواجبات والفرائض، وشهر رمضان هو فرصة مناسبة جداً للبدء بتدريب الطفل على الصلاة والصوم لما يحمله من أجواء روحانية مناسبة.

🕸 طعام طفلي 🚯

تحرص كثير من الأمهات على تعويد أبنائهنّ وهم صغار على الصيام، وللأطفال رغبة في مشاركة أهلهم الصيام حبّاً وشوقاً؛ لكون شهر رمضان يحمل أجواءً روحانيّة وطقوساً خاصة، وفي هذا الجانب شاركتنا السيدة زينب الأسدي تجربتها قائلةً: سؤال قد يطرأ على بال الأهل مع بلوغ الأولاد سنّ التكليف الشرعيّ وضرورة التزامهم بالعبادات وعلى رأسها الصيام، لا يضرّ الصوم الطفل السليم الذي تعدّى عامه الثامن، أمّا من يعانون من الضعف وبعض الأمراض المزمنة فلابد لهم من مراجعة الطبيب ليتم معالجة الأمر قبل البدء بالصيام، وأهمّ ما يُشار إليه في هذا الصدد هو الاهتمام بغذاء الطفل بما أنّه في مرحلة النموّ، وإدراج الأصناف التي تضمن تنوّعاً غذائيّاً غنيّاً بالعناصر الضروريّة.

يُصاب الطفل بهبوط كبير في نسبة السكّر في المدّة الفاصلة بين السحور والإفطار، فيميل بشدّة إلى تناول الحلويات، ومن الممكن إضافة ما هو مفيد لصحّته مثل التمر والزبيب والعسل عوضاً عن الحلويات الصناعيّة الضارّة، وبسبب الجوع الشديد يكون الطفل متسرّعاً في تناول طعامه والانتهاء منه، لذا يجب تنبيهه على ذلك وتشجيعه على مضغ الطعام جيداً، والتناول بهدوء حتى لا يُصاب بسوء الهضم و مشاكل أخرى.

يتجاوز الأطفال هذه المرحلة بحيوية وبفرح غالباً؛ لأنها تشكّل لهم نوعاً من الإشراك في النشاط

الاجتماعيّ وتحدّي الذات، ومن ثمّ له تأثير بليغ في زيادة الثقة بالنفس، وبحسب تجربتي وجدتُ الصوم عند الأطفال في شهر رمضان هو الوقت الأمثل لتصحيح عادات طفلي الغذائيّة الخاطئة، حيث استطعتُ تنظيم أوقات الطعام والشراب وتحديد النوعيّات المثاليّة للطعام، لذا يمكنك استثمار الصيام لمصلحة طفلك وتعويده على نظام غذائيّ صحيّ، وفي الوقت نفسه تعويده على الصيام.

لكل أم تجربتها مع طفلها وهي كثيرة ومتنوعة وعن طريق تلك التجارب نستفيد، وهناك أساليب وطرق تُستحدث في تربية الطفل تربية دينية وليكون فردا صالحاً في المجتمع يجب علينا اتباعها واستثمار شهر رمضان المبارك، ونسألُ الله تعالى أنْ يرزقنا خيرات هذا الشهر وبركاته، ويُرْزقنا من فضائله وأجوره، ولا يحرمنا من العمل الصالح فيه وفي غيره.

(١) أحاديث في الدين والثقافة والاجتماع: ج١، ص١٩١.



# <mark>مُع</mark>ابيهُ ch ć <u>مَــشــروع</u> (رُحُماء بَينهُم)











#### <mark>خا</mark>ص رباض الزهراء <sup>للله</sup>

جوّ يسوده الودّ والرحمة والطمأنينة، وجد فيه الطفل ما تمنّى، وعدّه بيته الأمن، (رحماء بينهم) انطلاقاً من حرصهم على تنشئة طفل سليم من الناحيتين الاجتماعيّة والنفسيّة، سعوا إلى توفيرجو أسري طبيعي للطفل عن طريق إطلاق مشروع أشبه بالمدارس الداخلية المعروف عالميّاً، وذلك لتهيئة طفل سليم ينفع المجتمع ويكون له دور أثناء تواجدهم. فاعل فيه.

> للاطّلاع على ماهيّة المشروع ومعرفة تفاصيل أكثر حدّثنا الأستاذ أميرحسن عبّاس، أحد أعضاء الهيئة التأسيسيّة لمشروع الزهراء المبيّناً: تصوّر جديد غير ملحوظ سابقاً في العراق عن التربية والتعليم شبيه بالمدارس الداخليّة في العالم، يمثّل معايشة للأطفال المدمجين أسريّا مسبقاً

في بيئة جديدة مجهّزة بوسائل الراحة كافة، والوسائل التعليميّة المتطوّرة، ويُسهم هذا البرنامج في إعداد الأطفال ليكونوا أناساً فاعلين في مجتمعاتهم، وهناك جزء كبير من الأنشطة التطوعيّة التي يقوم بها الأطفال خلال تواجدهم في ضمن البرنامج المتكون من (٩٦) يوماً في السنة الواحدة بمعدل يومين كلّ أسبوع، إضافة إلى مجموعة كبيرة من الأنشطة الإثرائيّة يتعلّم الأطفال فيها لغات جديدة في

وأضاف الأستاذ أمير عبّاس: وسيتمتّع الأطفال بمواهب جديدة، منها: الخطّ، والرسم، والإنشاد، <mark>والمسرح، والتص</mark>وير، ويحصلون على فرصة جديدة في معرفة أفضل المشاريع الاستثماريّة التي تدعم المنتج الوطنيّ العراقيّ عن طريق جولاتهم على مشاريع العتبات المقدّسة، ومشاريع القطّاع

الخاصّ ليصبح لديهم القدرة على التفكير ي الطرق المشروعة لكسب الأموال لخدمة أنفسهم ومجتمعهم، والأطفال يشعرون بالقوة عندما يكونون في برنامج (مصابيح العطاء) كونهم يح<mark>صلون على تدريبا</mark>ت بدنيّة وتمارين رياضيّة، إضافةً إلى الطعام الصحيّ الغنيّ بالفيتامينات، ويتعلّمون الاستقلاليّة والاعتماد على النفس في أثناء تواجدهم في البرنامج، ممّا يساع<mark>دهم على أفضل ان</mark>دماج في المجتمع. في هذا البرنامج هناك أفكار كثيرة، منها الاهتمام بالبيئة عن طريق زراعة النباتات، وإطعام الطيور، وكلّها أهداف مدروسة مسبقاً لها آثار طويلة الأمد في المشتركين، وستؤتى أكُلها في المستقبل على المجتمع.

وهذا ما حقّقه ويسعى إلى تحقيقه مشروع (رحماء بينهم) عن طريق هذه المبادرة وغيرها من المبادرات الأخرى.

#### ألفة نساء

- زهراء: إنّي أشفق على آمنة حبيبتي، إنّها لا تزال صغيرة وطاقتها قليلة، أخشى أن يرهقها الصيام.
- أمّ علي: ابنتي الغالية، إنّ الله تعالى من رأفته ورحمته لم يكلّف الإنسان إلّا ما دون وسعه. أمّ زهراء: وهو بحكمته جلّ وعلا إذ شرّع الصوم لا ليزيد في ملكه، إنّما شرّعه لما فيه من آثار إيجابيّة نفسيّة وجسديّة للإنسان.
- أمّ حسين: آمنة بذرة طيبة فإذا ما سُقيت بماء طاهر صارت شجرة يانعة، وتأدية تكاليفها الشرعية هو بمثابة ذلك الماء، وهذا هو أوان سقيها.
- أمّ زهراء: لقد أثبتت الدراسات في دول الغرب بأنّ الصيام علاج ناجع لكثير من الأمراض، بما فيها المستعصية، بل إنّه أهمّ أساليب الوقاية.
- أمّ جعفر: نجد إشارة إلى ذلك في كتاب الله الكريم: ﴿وَأَن تَصُومُوا خَيْرٌ لَّكُمْ ﴾ (البقرة: ١٤٨).
- أم زهراء: أتذكرين حبيبتي أول يوم لصيامك؟ كنت أيضاً صغيرة.
- زهراء: كأن يوماً جميلاً في حياتي على الرغم من شدّة جوعي، وعلى الرغم من كلّ المغريات بقيتُ صائمة، ويا لها من فرحة عظيمة عندما جاء وقت الإفطار.

فقد احتضنتني جدّتي وهي تدعو لي وكذلك أنت وأبي تحضنانني وتدعوان لي، كان شعوراً

- بالفخر والاطمئنان.
- أمّ جعفر: من الطبيعيّ جداً أن يكون هناك شعور بالفخر ممزوج بالطمأنينة؛ لأنّنا في ضيافة الله تعالى.
- أم حسين: هذا ما تضمنته خطبة النبيّ الأكرم ألا والتي قال فيها: "هو شهر دُعيتم فيه إلى وجُعلتم فيه من أهل كرامة الله"(١)، يا لها من ضيافة ويا لها من كرامة.
- أمّ علي: في هذه الخطبة مضامين عظيمة، ومناهج تربوية واجتماعية تهدف إلى نشر المحبّة والإحسان بين الناس.
- أمّ حسين: إضافة إلى تقوية الارتباط بربّ العالمين جلّ وعلا بما يجعل الإنسان يرتقي درجات الكمال النفسيّ والروحيّ.
- أمّ جعفر: (كأنّها تتنفّس الصعداء وهي تقرأ بعض فقرات الخطبة): ما أعظم كرمك ربّي: "ومَن تطوّع فيه بصلاة كتب الله لله براءة من النّار، ومن أدّى فيه فرضاً كان له ثواب مَن أدّى سبعين فريضة فيما سواه من الشهور"().
- أمّ حسين: وما قولك في هذا الجزء من الخطبة؟: "أنفاسكم فيه تسبيح، ونومكم فيه عبادة"(٢).
- أمّ جعفر (مُردفةً): "ومَن حسّن منكم في هذا الشهر خُلُقه كان له جوازاً على الصراط يوم تزلّ فيه الأقدام"(٤).

- أمّ علي: كرم ما بعده كرم، لذا علينا استثمار هذه الفرصة بأحسن ما يكون..
- أمّ زهراء: لطالما تصوّرتُ شهر رمضان بمثابة مخزن مليء بما لذّ وطاب والأخذ منه مباح للجميع، فالمحظوظ من وعى أنّ الفرصة قد لا تكرّر، فملأ أكياسه...
- أمّ جعض: أنا أشعر به وكأنّه دورة تدريبيّة علينا الجدّ والاجتهاد حتى لا تفوتنا صغيرة أو كبيرة، فالنتيجة لا تظهر إلّا بعد انتهاء الدورة، حيث يكون الاختبار.
- زهراء: أنا وزينب أعددنا برنامجاً للصائمين الصغار، فيه معلومات عن فوائد الصوم والأحداث المهمّة، وهدايا تشجيعيّة.
- زينب: لا يزال طعم الفرحة في قلبي حينما أهدتني العائلة صندوقاً مليئاً بالحلوى والإكسسوارات في ليلة النصف من شهر رمضان بذكرى ولادة كريم أهل البيت الإمام المجتبى في وأنا لم أنس كلمات الإعجاب والدعاء عندما قرأت قصيدة بذكرى شهادة الإمام علي في ليلة الواحد والعشرين من شهر رمضان.

١-٢-٣-٤- وسائل الشيعة: ص٢٣.

نَّتُ وَابِي تَحَصَنَاتُنِي وَتَدَعُونِ لِي، كَانَ شُوراً الصَرَاطُ يَوْمُ لَرِلُ فِيهُ الْأَفْدَامُ \*\*.

(الطَفَفِينَ: ٢٦)

عدد ١٦٨ - شُور رَمْجَانَ ١٤٤ أَهُ - آيار ١٦٠ ٦م

# إفطارٌ عَلَى لَحم مَيْتِ

من الرذائل الأخلاقيّة التي نهى عنها الإسلام وأكّد على تجنّبها هي الغيبة.

و"الغيبة، هو أن يتكلّم خلف إنسان مستور بما يغمّه لو سمعه، فإن كان صدقاً سُمّي غيبةً، وإن كان كذباً سُمّي بهتاناً"(١).

وتتأكّد حرمة هذا العمل السيّئ في شهر رمضان المبارك؛ لأنّ الصائم في هذا الشهر يحاول قدر الإمكان المحافظة على صومه وتعبه، سواء صوم الجوارح أم صوم الجوانح، وللتأكيد على هذه الجوانب وصَفت بعض الروايات الغيبة بأنّها تُفطر الصائم! مثلما ورد عن النبيُّ ": "الغيبة . تُفطر الصائم"(٢).

وفي وصيّة له قال الله الله الغيبة احذر الغيبة والنميمة، فإنّ الغيبة تُفطر، والنميمة توجب عداب القبر....<sup>"(۲)</sup>.

مثلما جاء عن النبيِّ ، أنَّه قال: "مَن اغتاب مسلماً أو مسلمة، لم يقبل الله تعالى

صلاته ولا صيامه أربعين يوماً وليلة، إلَّا أن يغفر له صاحبه"(٤)، وعنه الله المُن اغتاب مسلماً في شهر رمضان، لم يُؤجر على صيامه"(٥).

ولو تأمّلنا جيداً في ظاهر الروايات أعلاه يتبادر الى الذهن أنّ الغيبة تعدّ مفطراً مادياً للصائم، ولكن في الحقيقة الأمر لا يعدو كونه إفطاراً معنوياً بحسب رأى أغلب الفقهاء والمراجع، أي إنّ الصيام صحيح لكن لا يؤجر الصائم عليه، وهنا لا ينال الصائم المستغيب من صيامه إلَّا الجوع والعطش.

فيجب على الصائم أن يجتنب المفطرات المعنويّة كاجتنابه المفطرات الماديّة، فالصيام ليس امتناعاً عن طعام وشراب مادي، وإنما تجنّب للطعام والشراب المعنويّ أيضاً، فالصيام

والجسد في حركة تفاعليّة للارتقاء مفاهيميّاً وسلوكيّاً في هذا الشهر الكريم، وتكون ثمرة شهر رمضان الحقيقيّة.

عبير كاظم المنظور/ البصرة

فهل هناك شيء في الدنيا يستحقّ بأن نُفسد صيامنا من أجله، ولا نؤجر على تعبنا ونصبنا

وكلّنا يعلم أنّ القرآن الكريم شبّه لنا الغيبة تشبيهاً معنوياً دقيقاً بقوله تعالى: ﴿وَلَا يُغْتَب بُّغَثُكُم بَغَضًا أَيُحبُّ أَحَدُكُمُ أَن يَأْكُلُ لَحَمَ أَخيه مَيْتًا فَكَرِهَتُمُوهُ ﴿ الحجرات: ١٢ ).

فهل نتخيّل أنفسنا في شهر رمضان الذي اعتدنا فيه أن نتهيّاً لموعد الإفطار الماديّ، ونترقّب موعده إنّنا نسبقه ونُفطر معنوياً على لحم ميّت؟١

١- مرآة العقول في شرح أخبار آل الرسول: ج١٠، ص٤٠٦. ٢- مستدرك الوسائل: ج٩، ص٨٤.

الحقيقيّ هو معادلة التوازن ٣- تحف العقول: ج٦، ص١. ٤و٥- مستدرك الوسائل: ج٧، ص٣٣٨. بين صيام الروح عدد ۱٦٨ - شعر رمضان ١٤٤١ه - آيار ۲۱ ام

# العُنفُ الأمريُ

#### مناء ماشم الجبوريّ/ كربلاء المقدّسة

يتصدر الحياة الاجتماعية بالتعامل مع يتصدر الحياة الاجتماعية بالتعامل مع أفراد الأسرة في مجالات الحياة وبخاصة من طرف الأب أو الزوج، إذ إنّ المنافشة معدمة، ولا يُعطى لأيّ فرد في الأسرة حقّ النقاش وأخذ القرارات التي تخصّهم، فهناك أب يضغط على أولاده ويعنّفهم تجاه الدراسة، ومبتغاه أن يحصل ابنه على معدّل عال ليدخله كلية الطبّ، بدون الأخذ بنظر الاعتبار القدرة العقلية وطموح الولد في الحياة، وماذا يريد أن يدرس وفيما يتخصّص، وأبّ آخر يضغط على الزواج حتى بدون سماع رأيها وهي بعمر صغير غير بدون سماع رأيها وهي بعمر صغير غير

مهيّأة للحياة الزوجيّة والأسريّة، وهناك أزواج يتعاملون مع زوجاتهم وأبنائهم بالعنف اللفظيّ والجسديّ، ولا يعطون أيّ حقّ أو فرصة للمناقشة وبخاصّة الزوجة، فيحرمونها من أبسط حقوقها التي دعا اليها الدين الإسلاميّ، وتصبح حياتها قاسية لا تستطيع التكيّف معها، ممّا يؤدّي إلى اتخاذها قرار الانفصال للتخلّص من المعاناة، وبدوره ينتهي إلى تفكّك الأسرة وضياع أفرادها، وهناك بعض الزوجات يصبرن على عنف الزوج ويضحّين بحياتهن لأجل الأبناء، ولكن ينتج عن ذلك بحياتهن لأجل الأبناء، ولكن ينتج عن ذلك تصرّفاتهم في مراحل حياتهم القادمة.

ح*تی* ترسّب غیر ت**ص**رً

### ١- أن يخضع كل من الفتى والفتاة في مرحلة عقد الزواج إلى الإرشاد عن كيفية التعامل فيما بينهما من قبل ذوي الاختصاص.

٢- التوعية الثقافية والاجتماعية للآباء بكيفية التعامل مع الأبناء كل بحسب مرحلته العمرية وجنسه بدون التفرقة والتمييز بينهم.

٣- على الآباء إعطاء الحقّ للأبناء في اختيار نوع دراستهم وتخصّصهم بدون
 الضغط عليهم، وكذلك بالنسبة إلى الفتاة يجب أن يكون لها حقّ التعلّم وحقّ
 الموافقة عند الزواج، والأخذ برأيها مثلما دعا الدين الإسلامي إلى ذلك.



# طبقُ إفطارٍ

#### عمود فاهم العارضّ/ النجف الأشرف

لحياة أفضل

لم يتبقّ إلّا وقت قليل حتى يُرفع أذان المغرب، وكانت الأمّ مشغولة جدّاً في إعداد وجبة الفطور في أجواء مُفعمة بالحبّ وذكر الله، فكان لصوت القرآن الكريم في تلك الساعة وقع قويّ وطاقة إيجابيّة تثير القلب وتقوي الجسم، ووسط كلّ هذه الأعمال يأتيها الصوت: ماما، أيمكن أن تُسمعيني درس القراءة؟ فأجابته: حبيبي أحمد سنراجعه بإذن الله معا بعد الفراغ من وجبة الإفطار، وما تمرّ إلّا دقائق وإذا ابنتها زينب تقول: أمّي أسرعي لإرضاع أخي الصغير فقد استيقظ من النوم وهو الآن يصرخ من الجوع. الأمّ: حالاً يا حبيبتي فقد أوشكتُ على إكمال إعداد المائدة.

أحمد: ماما لمن هذا الطبق الذي وضعت فيه نوعاً من كلّ أصناف إفطارنا؟ الأمّ: إنّه لبيت جيراننا الحاجّة أمّ حسن. أحمد وبتعجّب: ولكنّهم ليسوا فقراء، فلماذا تُرسلين إليهم الطعام، بل إنّنا أحقّ بهذا الأكل منهم، فأبي يتعب ويشقى في سبيل توفير لقمة العيش وأنت تقسّمينه بيننا وبين الجيران؟ الأمّ: أحمد حبيبي لقد أوصانا الرسول الكريم بإفطار الصائم ومدى استحبابه فقال: "مَن فطر فيه صائماً كان لله مغفرة للننوبه وعتق رقبة من النار"(۱)، يعني وإن لم يكن فقيراً. أحمد: أمّي إنّي خَجِلٌ من نفسي. وإن لم يكن فقيراً. أحمد: أمّي إنّي خَجِلٌ من نفسي. فأتمنّى أن تحفظ هذا الدرس دائماً ليكون لك باباً لكسب الحسنات ورفع الدرجات؛ لأنّك بذلك قد أفطرت صائماً وبررت جاراً، هيّا أسمعني حديثاً نبوياً شريفاً يخصّ حديثنا هذا.

أحمد: قال السلامة المراكم المراكم المحاد قال المحاد عند الما المام الما

١- جامع أحاديث الشيعة: ج٩، ص٢٦٧.

٢- بحار الأنوار: ج٧٤، ص٩٤.

# مَاذَا نَرِثُ مِنْ ٱبَائِنَا؟

لطالما عرفنا منذ القدم أنّنا نرث الجينات من آبائنا، والدراسات تؤكد أنّ للأب تأثيراً كبيراً في الجينات، فعلى الرغم من أنّ كلا الوالدين ينقلان نفس الكميّة من الموادّ الجينيّة إلّا أنّ الأب له تأثير أقوى في نموّ جسم الطفل، فنحنُّ نرث لون العيون، وشكل الجسم، ونرث حتى السلوكيّات والمُعتقدات، ولكن هل نرث الجراح؟ هل نرث خيبات الأمل؟

منذ الصغر وتفكيرنا يتمحور حول ذاتنا فقط، نشعر وكأنّنا محور الكون، بأجسادنا وتفكيرنا، بعقليتنا ومسيرتنا في الحياة، لكن ما معنى الأبوين أو الأهل ما التزاماتهم تجاهنا؟

وسؤال يطرح بين زوايا الحياة وهو: إنّنا لم نختر أهلنا، وُلدنا ولنا أبوان، لم ندرك معنى أن يكونا زوجين! أن يكونا موظفين، أو مواطنين، أو مُديرين.. أي تكون لديهم في حياتهم التزامات أخرى، وهموم،

ومشاكل، وصراعات داخليّة، هُل عاقبُوا أو تجاهلوا أو قلّلوا من أهميّة مشاعرنا؟ هل تجاهلوا أهميّة وضع الضوابط؟ هل كانوا غائبين عنّا أو أهملونا؟

لم نعرف أنّهم حين كانوا يمهّدون لنا الطريق للحياة، كانوا يداوون الكثير من الجراح، كثير منها لا يدرون بها، جراح لا يعلمون كيف يتعاملون معها، جراح ورثناها من الحياة، من صعاب السنين، من الأسى والحرمان، حتى تكوّمت كغيمة في كلّ مرة تمطر نعجز فيها عن المضىفي معترك الحياة.

هذه الجراح تنعكس بأشكال عدّة على حياتنا، البعض يكون بشكل تنمّر، والبعض الآخر بشكل عُقد نفسية تتكوم لتؤرق ليلنا فتمنع عنّا النوم،

زينب خليل آل بريميّ/ كربلاء المقدسة

بصورة نوبات من التفكير المستمرّ والخوف الذي يسكن أرواحنا.

هذه الجراح، لا مرهم لها سوى الأيام، لا خلطة سحرية من العطّار، ولا دواء من الصيدليّة لنداوى الصدمات أو الجروح التي نحملها بداخلنا.

ولكن قبل كلّ هذا، لابد من أن نسامح أهلنا قبل أن نحمل أعشاب اللوم والحقد الضارّة بحديقة أرواحنا، فلا شيء ينمو

وقد قال تعالى: ﴿...وَقُلُ رَبِّ ارْحَمُهُمَا كُمَا رَبَّيَاني صَغِيرًا ﴾ (الإسراء: ٢٤).





#### أحلام محمّد رضا اللواتي/ سلطنة عمان

فتحنا أعيننا في الماضي على ابتسامة أمهاتنا وجدّاتنا، واليوم نفتح أعيننا على وجود الملذّات التي أبعدتنا عن الأسرة وعن أفرادها بخبراتهم.

في الماضي كانت ألعاب الأطفال الأعظم الله عندما أمرنا بأن وتقديرهم لنا. كلَّها فيها حركة وحيويّة، والآن ألعاب الأطفال تخرج إلى العالم الافتراضيّ.

> فے الماضی کان الجمیع فے عون الأب من تدبير المنزل وتهيئة المستلزمات الحياتيّة، والآن أصبح الأب يحمل أعباء الحياة ومستلزماتها، زمن أصبح فيه

التفاهم بين الأجيال صعباً، عن طريق الحركة. فمتى سنطبق مبادئنا الإسلامية فأوصانا الرسول الله والأئمة لنحمي مجتمعنا وأسرنا وإطار ثقافتنا الاجتماعية؟

> نلاعب الأطفال سبعًا، فلم يقصد ألعاب العالم الافتراضيّ، وإنّما طلب منّا أن نلعب معهم، وعن طريق اللعب نُفهمهم المفاهيم البسيطة التي تتعلّق بالدين والحياة، وفي الوقت نفسه نستعين بألعاب تصرف طاقاتهم في

الأطهار الله بأن نستخدم الحوار

والنقاش الهادف لنقرّب بين لو تمعنّا في قول الرسول الأجيال حتى نكتسب احترامهم

فإذا أردنا مجتمعاً سويّاً علينا تقدير روح الطفولة وطبيعتها، وعلينا أن ندرك أنّ حماية أولادنا حقّ من حقوقهم، وأنّ مشاركة الآباء في أنشطتهم سيساعد في تكوين شخصيتهم المستقبلية وإرادتهم، وأن يكافحوا ويستمرّوا أشياء مفيدة وتزوّدهم بالصحّة فيعمل الخير لأنفسهم ولغيرهم.



#### لحياة أفضل

# اللَّحَالَّةُ جُندِيَّةُ مُخلِصَةً

و و اشراقة كل صبح جميل تهب إلى العمل، تنتقل من زهرة إلى أخرى لتصنع العسل، شعارها التعاون و دثارها الأمل، مخلوقة مباركة تحدث عنها الكتاب العزيز، وضُرب لنا بها المثل في الروايات، تُرى لم لا نكون مثلها في عملها ونشاطها، و حقتها وهمتها، و جميل صُنعها و عظيم أثرها؟ كوني كالنحلة .. سلسلة مقالات هادفة، تأخذكم في جولة رائعة إلى عالم النحل العجيب، و تدعوكم إلى العمل الدؤوب.

#### زينب عبد الله العارضيّ/ النجف الأشرف

يذكر علماء الأحياء أنّه عند بلوغ النحلة ثمانية عشر يوماً من عمرها، تقوم بالمناوبة للحراسة على باب خليّتها؛ ولأنّ لكلّ خليّة رائحة مميّزة تقف النحلات الحارسات على مدخل الخليّة لتفتيش النحلات القادمات، والتأكّد من أنهن من ضمن أفراد الخليّة ولسنَ غريبات متطفّلات! ويذكرون أيضاً أنّ الله تعالى قد زوّد كلّ نحلة بسلاح فتّاك، متمثّل بحويصلة من السمّ متصلة بإبرة حامية تطعن بها من يقترب منها، أو يدور حول خليّتها هنا أو هناك، وإذا هاجم الخليّة عدد كبير من الأعداء، فإنّ الكثير من النحل يخرج للدفاع بتفان وإخلاص ووفاء، فكلّ نحلة يخرج للدفاع بتفان وإخلاص ووفاء، فكلّ نحلة يُخ

مخلص للمملكة، مجبول بحسّه الفطريّ على الدفاع عنها بكلّ ما زُود به من أجهزة وقدرة على الصدّ والحركة، وكأنّها تُرسل بذلك رسالة إلى أعدائها من قلعتها الصامدة: الويل لمن يقترب منّا، فلن نتركه إلّا جثّة هامدة!

رسالتنا اليوم من عالم النحل: لن نسمح باستباحة أرضنا، وكلنا فداء لتراب وطننا وحماية مقدساتنا.

إنّ حبّ الأوطان من الغرائز المودعة في نفس كلّ إنسان، ولولا ذلك لما ازدهرت الحياة وعمرت البلدان، ولكن لا بدّ من أن يُترجم الحبّ للوطن إلى أفعال صالحة، ومبادرات متقنة ناجحة، تهدف إلى الارتقاء به والنهوض بمستواه لينال مكانته بين الأوطان، ويبقى مرهوب الجانب يخشاه أهل الباطل والطغيان، الذين لا والطغيان، الذين لا والسلطان، ولو همّ لهم إلّا الثراء والسلطان، ولو على حساب

ا لشعوب

وتدمير الإنسان، ومن هنا كان على مدى الأزمان رجال شجعان، ينذرون دماءهم للدفاع عن الأرض ورد العدوان.

وكان للمرأة دورها في سند أخيها عند كل محنة دفاعاً عن وطنها، وحبّاً لأرضها التي تأبي أن تُدنّس، وكلّنا رأينا بأمّ العين ما فعلته المرأة العراقيّة في دعم حشدنا الشعبيّ المقدّس، فكلّ ما شهدناه من بسالة الأبطال في ميادين القتال، كان نتاج الحجور الصالحة التي غذّتهم بحبّ الخالق المتعالى، ولم تكتف المرأة بذلك، بل عمدت إلى التبرع بالحكى والأموال، وحرست البيوت وربّت الأطفال في ظلّ غياب الرجال، مثلما كرّست جهدها لدعم إخوتها وأولادها عبر القلم والمنبر ووسائل الاتصال؛ لتقول للعالم بلسان الحال والمقال: إنّ بلداً يتواجد في الميدان بشيبه وشبابه، رجاله ونسائه وأطفاله، لن يُقهر، وسيبقى عزيزاً مهما كانت الظروف والأحوال، وقد صدقت وبرهنت على بطولاتها بالصبر والثبات والكفاح والتضحيات، حتى دُحر الأعداء وعادت الحياة، وسيبقى موقفها خالداً مهما مرّت السنين وتعاقبت الأجيال.

#### كيف أكون الزوجة الصالحة؟ كيف أستطيع أن أكون سنداً لزوجي؟ كيف أجعل أسرتي سعيدة؟

#### كيف أكون الزوجة والحبيبة والصديقة والرفيقة لزوجي؟

كلّ زوجة تتمنّى أن تصل إلى إجابات هذه الأسئلة حتى تصل إلى قمّة علاقتها الزوجيّة مع زوجها، وبناء أسرتها بالشكل والمضمون الصحيح التي تُرضي به ربّها وضميرها وأسرتها.

كلّ ذلك يُختصر في شخصية واحدة وهي السيّدة خديجة ، زوجة أعظم شخصية في تاريخ الإنسانيّة وهو سيّدنا وحبيبنا النبيّ ، نعم الزوجة ونعم المثال الذي يُحتذى به، لم يعرف التاريخ الإسلاميّ زوجة أخلصت في بيتها ودعمت زوجها وأيّدته ونصرته ونصرت فكرته كالسيّدة خديجة ، فهي أول من صدّقت وآمنت برسالة النبيّ محمّد عندما

أُنزل عليه الوحي، فبعد أن آمنت بالله النزل عليه الوحي، فبعد أن آمنت عياتها العالى، وبدعوة رسوله الستحالت حياتها الني جهاد ودعوة مستمرّين، فقد أخلصت للفكرة التي آمنت بها، وعندما فرضت قريش الحصار على المسلمين في شعب (بني هاشم)، رفضت السيّدة خديجة أن تترك الرسول وظلّت معه في الشعب ثلاث سنوات، تحملت فيها الجوع والتعب.

وقفت إلى جانب النبيّ مساعدة ومعاضدة حتى أنفقت ثروتها الطائلة في نجاح الرسالة وتحقيق الأهداف التي كان يرومها ، وكان رسول الله شديد الحبّ لها ولم يفتأ يذكرها ويُثني عليها، وكان يردّ على مَن كانت تقول له: إنّ الله أبدلك بخير منها: "لا والله ما أبدلني الله خيراً منها، آمنت بي إذ كفر الناس، وصدّقتني وكذّبني الناس وواستني في مالها إذ حرمني الناس ورزقني الله منها أولاداً إذ حرمني

#### أولاد النساء...".

إنّها فعلاً المثال الكامل للزوجة المسلمة، فكانت السند والحصن الحصين لسيّدنا محمّد ألله وقد حقّقت تلك المقولة التي تقول: وراء كلّ رجل عظيم امرأة عظيمة، وسيّدتنا خديجة المرأة عظيمة يُشار إليها بالبنان، وعلى النساء اللائي يسعين إلى سعادة أسرهن، وحبّ أزواجهنّ إياهن أن يجعلنَ من أمّ المؤمنين خديجة قدوةً لهنّ.

فقد وقفت مع الرسول في أصعب مواقفه وآزرته في محنه، قفي عزيزتي مع زوجك في المواقف والصعاب ولا تتخلّي عنه عندما يكون بحاجتك، كوني له الزوجة الرقيقة والصديق الوفي في المحن، والأخ العضيد في الصعاب، فهو سرّ سعادتك وسعادة أسرتك، واستمرارها رُهِن رضا زوجك عنك ومدى وقوفك إلى جانبه، فكوني خديجيّة السيرة حتى يكون لك محمّديّ الطباع.





#### نوال عطيّة المطيريّ/ كربلاء المقدّسة

وحكماً، وقواعد أخلاقية تحثّ المتعلّمين على تعزيز روح الجماعة، والتعرّف على تراث البلد، وتجديد الولاء والثبات على محبّة الرسول الأكرم وولاية أهل البيت والمناسبات التربوية التي تشمل يوم اللغة العربية، ويوم المعلّم، والاحتفالات الوطنية التي تشدّ وتؤطّر فيم الحبّ والانتماء للوطن، وتعدّ عنصراً مهمّاً وحيويًا يشكّل حافزاً اجتماعيًا ونفسيًا، ووسيلة اتصال جماعيّة في الأوساط المعرفيّة والمجتمعيّة، وهنالك شذرات نافعة الإقامة المناسبات في المدرسة، حيث إنّها تمنح التلاميذ أفكاراً جديدةً تدعوهم إلى التعبير عن الألفة والمسائدة والقيام بأنشطة متنوّعة، والتمتّع بفرصة استثمار المواهب والهوايات واحترام بفرصة استثمار المواهب والهوايات واحترام الذات، والتكيّف مع متغيّرات الحياة.

ويجد التلميذ متنفساً له ومساحةً لتفريغ الانفعالات، وتشيط الذاكرة، وتعمل على صقل شخصيته، والخروج عن الرتابة اليومية، وترسيخ مبدأ التكافل وإطلاق المبادرات والعمل النطوعيّ.

وفي الختام لابد من القول إنّ الترفيه جزء مهمّ في تحقيق الصحّة النفسيّة التي تحرّر فئة المتعلّمين من قيود الأفكار السلبيّة وفي الوقت ذاته بعد أحد وسائل التربية الإيجابيّة للأبناء.

مع بعضهم البعض تحت مصداق يسمّى (الاحتفاء بالمناسبات).

ولطائر السلام والأنوار وقفة نديّة عبر ميدان الفكر والعلم والمعرفة؛ ليحطّ بأجنحة الأصالة في باحة المدرسة وهو يرتقب زقزقة الإنشاد لمرتشفى نمير المعرفة لإحياء المناسبات الدينية والوطنية والمدرسية، وبثّ مشاعر التوافق والانسجام، وإشاعة روح التعاون وتجديد العهد وتوثيق الأحداث والوقائع وأرشفتها في حينها، وستبوح السرائر وتتأنق حدقات العيون ويسترق السمع بأمواجه ليرصد ظاهرة باهرة تسعى إلى إسعاد النفس وقضاء فسحة من الزمن للتجمّعات واللقاءات المثمرة، حيث تُسهم تلك المشاعر وأوبريت الإنشاد في تنشئة تلميذ يثق بنفسه ليسلك المسار الصحيح في كافّة الأنشطة، والسلوك في العمليّة التربويّة والتعليميّة، وتقدّم تلك المناسبات ذائقة توعويّة تهدف إلى خلق مجتمع مترابط يبدأ من الأسرة ويكتمل عطاؤه عن طريق بوّابة المدرسة ليجنى ثماره اليانعة لخدمة أبناء الوطن في المستقبل، وتتضمّن بعض الاحتفالات مواعظ،

بارقة الأمل تزهو بالبهجة والسرور، ومساعي الخير وعنوان السعادة تفيض وتملأ ملتقى الأحبة والأهل والأصدقاء؛ لتصدح القلوب قبل هتاف الحناجر وتمتمة الشفاه، ثمّة شغف يدعو إلى توطيد أواصر الأخوّة والمشاركة في الأفراح، ونيل رفيع درجات التقدّم والارتقاء في المجالات العلميّة والعمليّة عبر انعقاد المجالس العامرة واللقاءات الثريّة المنعقدة تحت رعاية أخيار المؤمنين لإضافة رصيد من الوئام والتواصل



يُعدّ التعليم القاعدة الأساسيّة لتقدُّم الأمم، وإصلاح البيئات التعليمية متطلب أساسي من متطلبات النهوض، فلا يمكن أن تنهض أمّة بدون الاهتمام بتعليم شعبها، وإعداد ملاكات تدعم التقدّم في المجالات المختلفة في المجتمع، مثلما أنّ بناء منظومة تعليميّة متطوّرة ومتجانسة مع النُّظم التعليميّة العالميّة الحديثة يفتح المجال أمام تقدّم الدولة على المستويات الاقتصادية والاجتماعية والسياسية وإلى ما غير ذلك، فالتعليم هو المحرّك الأساسيّ في تقدّم المجتمعات، ويقاس تطوّر الشعوب ونماؤها عن طريق التعليم، فيما واكب تطوّر العلوم والتكنولوجيا الشعوب المتقدّمة، فبعد التطور السريع للمعلومات وتقنيات التواصل الاجتماعيّ، لابدّ من تطوير منظومة التعليم لتكون عاملاً فاعلاً في بناء مجتمع مبتكر.

ومن الواضح أنّ عمليّة التعليم بدأت تفتقر إلى طرق وأساليب جديدة شعر بها الطالب وإن حاول أصحاب الاختصاص الإخفاء والإخفاق، حيث إنّ متطلّبات العصر والرؤية المستقبليّة بحاجة إلى بناء مسارات تعليميّة عديدة ومهمّة إذا كنّا نؤمن بأنّ مستقبل الدولة يبدأ من المدرسة، ولقد تكرّرت عبارة: "تطوير المناهج التدريسيّة" حتى تشبّعنا من

تناول هذا الموضوع، فكلّما ذُكرت وزارة التربية وبرامجها في التغيير والحداثة، جاء مفهوم تطوير المناهج الدراسيّة، نعم لا يختلف اثنان على أهميّة المناهج وتطويرها، ولكن إضافةً إلى بناء مسارات جديدة في التعليم نحتاج إلى بناء المناهج بطريقة تواكب عمليّة التطوّر العلميّ وتوظيف التقنيّات، وإكساب التلاميذ مهارة حلّ المشكلات، ولهذا فمن الضروريّ أن تتغيّر النظرة إلى المنظومة التعليميّة من نظرة تقليديّة قائمة على الحفظ والفهم والاستظهار إلى مفهوم أشمل وأوسع، قائم على إدراك المستجدّات والمتغيّرات التي يعيشها المجتمع. وإنّ تطوير بنية النظام التعليميّ بمكوّناته المادية والبشرية وتحسينها أصبحت ضرورة ملحّة، وخياراً استراتيجيّاً تُمليه طبيعة الحراك التعليميّ والتربويّ في الوقت الحاضر، فلابدّ

من حلول ومقترحات مستعجلة وهي أن تقوم

إدارات التربية والتعليم بدراسة تشخيصية

لواقعها التعليمي، والنظر في مخرّجاتها

التربويّة، إضافة إلى العمل على تأهيل مديري

المدارس والمعلّمين في مجال الجودة في التعليم

عن طريق برامج تدريبيّة تربويّة جادّة، وإدخال

تقنيّات حديثة ودورات خاصّة لتعلّم برامج

الحاسوب، وتطوير قدرات الملاك التعليميّ

والتقرّب من أفكارهم، وتعليم أساليب الحوار والمناقشة وفن الإصغاء للآخرين؛ لأنّ لغة الحوار تكاد تكون مفقودة لدينا، ممّا يشكّل فجوة بين الطالب والمعلّم، ويبقى التعامل الوظيفيّ السطحيّ هو السائد بينهما، أمّا إذا كان الطالب قريباً من أستاذه اتّخذه قدوة له وتعلّم سلوكيّاته وأخلاقيّاته، فالعامل النفسيّ للتلاميذ له دوافع إيجابيّة عظيمة، ويساعد في تفوّقهم العلميّ ونموّ سلوك أخلاقيّ جيّد لديهم، وتكوين حلقة وصل وتعاون بين إدارة التربية بالمتابعة من جانب الأسرة والمدرسة لسلوكيّات الطالب وتقييم سلوكه من أول مرحلة للتعلّم في رياض الأطفال حتى مرحلة الجامعة، فمَن شبّ على شيء شاب عليه.

جنان عبد الحسين كاظم الهلائي/ كربلاء المقدّسة عن طريق دورات تدريبيّة على كيفيّة توصيل المعلومة إلى الطالب، لأنّ منهجاً قوياً بدون معلّم قويّ يُفسد العمليّة التعليميّة.

والجانب الثاني الذي قد يكون مهملاً من قبل المختصّين هو عدم الاهتمام بتنشئة جيل جديد أخلافيّاً، يكون تحت إشراف أساتذة متخصّصين في مجال التربية الأخلاقيّة ونظام الأتكيت، فيتزوّد الطالب بكمال الأخلاق المهمّة بحياته إضافةً إلى العلم.

وتدريب المعلّم على كيفيّة التواصل مع الطلبة

# العَارِجُونَ

الشُهداء نُفوسٌ تغربلت ولم يخرج من غربالها إلا شرار من ضياء، عرجوا بسرادق من نور نحو سماوات المعشوق، تاركينَ في صدورناً غُصَة حُزن لا يُستطاعُ إمضاؤها، وقلوباً قَرحة وأفواهاً ضامزَة تصيح: "يا ليتنا كُتاً مَعكم"، علقوناً بأذيال ردائكم، لا تُغلقوا وراءكم بستان الشهادة.

بعض الأسئلة فضفاضة لغاية العجب، لا تكتفي بالشُروح المُبسَطة والأحاديث المُختصرة، بل تتفرّعُ إلى عددة أفرع، وتأخذ ألف منحى وزاوية، فما تكادُ تُنهي الإجابة بحديث، إلّا وتراكَ مُسترسلاً في حديث آخر، هكذا هي بعضُ الأسئلة، مثلُها كَمثلُ سلّم عبور، عتباته مُتراصّةٌ فيما بينها، ومترابطة بإحكام ومرسّخة، ما إن تُهدم عتبةٌ واحدة إلّا وتتداعى باقي العتبات، فهذه الأسئلة تحتاج إلى أجوبة متراصّة مُحكمة، كي يُنقل الجوابُ بصورة كاملةً وصحيحة من غير تنقيص أو قُصور، وصحيحة من غير تنقيص أو قُصور،

هي أسئلةٌ فسيحةٌ ومُنفرجة، لا تكتفي بالإجابات أحيانًا، بل تنبش ما في الصدور، كسؤال:

"كيف يُنتجبُ الشهداء" ا

الشهيدُ هو مَن تسنّم على ودائع صُدورنا، وملك شغاف قلوبنا، فكان طيبه كالشجرة الميكاليّة في قرار المجد والعلى، أصلها ثابت وفرعُها في السماء، وهو قلبٌ قد علا في الأرض بطيبه ورأفته، كان حنانه ينهمل على رفقته والمساكين مثلما تنهمل وريقات الخريف على ذريرة الأرض فتمور بها الريح الحنون، ومثلما يهطل المطر من وجنات الغيوم، يَركبُ بعضهُ بعضاً متدافعاً من شدّة الازدحام، هكذا كان حنانه يهطل، كان يأخذهم باليمين، ويركنهم على الرأس به كُل مسكين، شخصٌ ألقي الصوابُ في روعه، فحنكته مصائر الأمور ومعارف الدهور، فابرنشقت له البقاع والطيور وكل الدهور، فابرنشقت له البقاع والطيور وكا

رقيّة حسين عبد اللّه/ كربلاء المقدّسة

ذى روح، كان يُرقع خرق قلوبنا بظرافته ويجبُر فطر الصدور، طرز بالظلام رداءً للنهار، فأنار بذلك دُروبنا وأوقد مصابيح الوهج في قلوبنا، وأثقل بالمنن ظهورنا وصدورنا، في زمن تذبذب الخلق فيه، (فهُم بين شريد ناد، وخائف مقموع وساكت مكعوم وداع مُخلص وثكلان موجع قد حملتهم التُقيّة، وشملتهمُ الذلّة، فهم في بحر أجاج هائج، أفواههم ضامزة وقلوبهم قرحة)\*، قد أدرك غاية الخلق وقد عَلمَ أنّ هذه الدنيا قد أفلت، والآخرة قد أقبلت بجنودها، والنارُ تأجّجت بزفيرها، ولم يبقَ من هذه الدُنيا الواهنة إلّا صبابةٌ كصبابة الإناء، وإنها قد ولَّت حذاءً، لذا قد رغب في أن يكون من أبناء الآخرة، ولم يشأ أن يكون من أبناء الدنيا، فقد علم أنّ كلّ ولد سيلحقُ بأمّه يوم القيامة.

#### ذاك هو الشهيد..

\* شرح نهج البلاغة: ج٢، ص١٧٥.



# الاختيار

تأتي الفرصة مرة واحدة في الحياة؛ لتشقّ طريقاً طويلاً حتى تصل إلى ما تريد، جميلة تلك الفرصة التي تكون هدية من الله وطريقها يكون الجنّة، اختار فتى أحلامي طريقه بنفسه، اختار الموت على حياة العبودية، بينما كنتُ أنا أجهّز لتفاصيل زفافنا كان هو يجهّز حقيبة سفره ليشقّ طريقاً ليس له كنّا جالسين جميعاً نستمع إلى خُطبة كنّا جالسين جميعاً نستمع إلى خُطبة المنتظرة، المحدة، كانت هذه الخطبة المنتظرة، حيث انطلقت فتوى الدفاع الكفائي لصد الاعتداء الذي شنه كيان داعش الإرهابيّ الذي أراد الخراب لبلادي

ودمارها وإعادة العبودية والجهل من جديد، لكن شاء الله أن يكون هناك منقذ حكيم يأمر بما يأمر به إمام زماننا مرجعنا المفدّى أطلق الفتوى لينقذ أهل العراق من فتن الزمان وجور الطغيان.

ذهب فارس أحلامي على حصانه الأبيض مرتدياً كفنه، شاهراً سلاحه مدافعاً عن دينه وأرضه وعرضه، كاتباً في وصيته: ذهبتُ لأدافع عن وطني وشرفي، والله إني أفضًل الموت على حياة الذلّ ولن أعطي شبراً من بلدي حتى إذا سقيتُ الأرض من دمي ملتحقاً بشباب الطفّ، أنا هنا فداءٌ لوطني وشرفي، عندما أغمض فداءٌ لوطني وشرفي، عندما أغمض

يسرى حمزة النسديّ/ بغداد عينيّ سيأتي إمامي ويأخذ بيدي إلى الجنّة، وما هي إلّا أيام حتى أخبروني أنّ عريسي التحق بالحشد المقدّس، كنتُ فخورة به وبقيتُ أعدّ الساعات لعودته، وما هي سوى أيام قليلة حتى أتى الخبر الذي انتظرته، خبر عودة شريك حياتي.

عاد لكن عاد في تابوت، وبدلاً من أن أزف معه إلى منزلنا الجديد زُفّ شهيداً لوحده، وبدل زغاريد الفرح والسرور تعالت الصرخات وفُجعت قلوب الأحبّة، لكنّها راضية بقضاء الله وقدره، وأنا أنتظر يومي الذي أذهب فيه إلى عريسي لنتزوّج في الحنة.





في الوقت الذي بدأ العالم يتأقلم مع

بشكل كبير.

الأوضاع التي فرضتها الجائحة أثيرت المخاوف مجدداً بعد تفشّى السلالة الجديدة

للفيروس، وأسهمت الشائعات بتهويل الأحداث

تقول الأخبار الوافدة من أوربا التي تشهد انتشاراً

مهولاً لكورونا، وبحسب مراكز البحوث العالميّة:

إنّ السلالة الجديدة للفيروس شديدة العدوى،

ولديها القدرة على الانتشار بطريقة أسرع من

السلالة الحاليّة، ولكن يمكن السيطرة عليها،

مثل باقى السلالات الأخرى المعروفة للفيروس،

والأعراض الأوليّة هي نفسها، والتي تشمل

السعال المستمر وآلام الصدر والحُمّى وفقدان

ولكن نجد تضخيماً للحدث انتشر في مواقع

القدرة على التذوّق والشمّ والقشعريرة.

# السُّلُالَةُ الجَديدة والمراكبة المراكبة ا

إخلاص داود/ كربلاء المقدّسة

أنَّهم مصابون بهذا المرض، وكذلك ربَّما لا ينتبه لهم المحيطون بهم، فتزيد معاناتهم مع كلّ شائعة تطلق أو خبر حول الأمور التي يخافونها.

في الحقيقة الوضع لا يحتاج إلى التهويل، فهي

والبعض الآخر لديهم أهداف ومصالح وهم يعملون على هذه الفئة من الناس؛ لأنَّهم سيروَّجون لهذه الأخبار ويسهمون في انتشارها بدون قصد، ودافعهم الوحيد هو "الخوف

الأمر ليس مبالغاً فيه، فقد قرأنا في قصص التاريخ الكثيرة عن وُهُم المرض أو الخوف المرضيّ الذي أدّى إلى الموت.

تكمن صعوبة هذه الحالة في أنّ الكثير لا يعلمون

مدّة قاتمة غير معروف متى وكيف تنتهى، ومع هذا دائماً يعمل العقل الجمعيّ البسيط على تهويل الأمور، وأكثر المروّجين للشائعات التي تثير الترهيب وتخويف الناس يحسبونها منشوراً عادياً يكسبون من ورائه بعض الإعجابات وردود الأفعال، غير مدركين أنّ هناك من هم مصابون بحالة الخوف المرضى.

المرضيًّ".

يجب الحذر من الأفكار التي يشكّلها العقل فتقتل صاحبها، مثلما يجب توعية المجتمع بخطورة المنشورات التي تعمل على تضخيم الأمور، أو نقلها بدون تأكّد وتبيان إلى المتلقين والمدوّنين لما تحمله من سلبيّات تؤثّر نفسيّاً وتهدّد صحّة الكثيرين.

أحدها كانت لهتلر الذي حكم ألمانيا النازيّة في

المدّة ما بين ١٩٣٣ و١٩٤٥، الذي أصدر حكماً على

ثلاثة ضبّاط لأنّهم لم ينفذّوا أوامره بالحرف

فقال لهم: سأعذّبكم ستّ ساعات قبل أن تموتوا

وذلك بإطلاق الغاز السامّ عليكم، ولكنّه لم يطلق

هذا الغاز، وما فعله هو وضع كلُّ شخص في غرفة

مظلمة معصوب العينين مربوطاً بالكرسى،

ووضع أنبوباً ينقط ماءً وصوت موسيقى غريبة

يسمعها، وبعد أربع ساعات وُجدَ أحدهم ميتاً

والآخران كانا يصارعان الموت، فالذي حصل هو

أنَّ العقل لمَّا اقتنع بأنَّ هناك غازاً سامّاً تفاعل

الجسم وأفرز مادّة قاتلة.

التواصل الاجتماعي، وعلى الرغم من أنّه شعر الكثير من الناس بالخوف والقلق من كورونا وهي حالة طبيعية، إلَّا أنَّ هناك حالات غير طبيعيّة وتحتاج إلى تدخّل طبيّ بحسب علم النفس، وهو مرض الخوف ويسمّى علميّاً "الخوف الْمُرضَى " الذي يتحوّل من مجرّد خوف إلى فوبيا، أو رعب مبالغ فيه تجاه أيّ خبر عن هذا

الفيروس ويصل إلى الموت أحياناً.



(صاد باء راء) ثلاثة أحرف تشكّل كلمة صغيرة قليلة الأحرف، كبيرة المعنى، عميقة التأثير، سمعنا بها كثيرًا، وحاول المجتمع بأفراده والحياة بعناصرها تعليمنا الصبر؛ لكنّنا نأبى، أو بصورة

أكثر دقّة لا نفهم معنى الصبر.

الصبر حالة من السكينة وُسط الأعاصير، مظلّة في يوم ممطر، وشعاع وُسط الظلام، الصبر لا يعني ألّا نشعر بالألم، أو أن نتحمّل الألم فنبدو بخير من الخارج ومحطّمين من الداخل، الصبر هو أن نرى الخير حتى وإن تألّنا، أن نستشعر الرحمة في خضم الأزمة، أن نكون شاكرين الله وبصدق على كلّ ما نمرّ به ونحمده على الدروس المستفادة، والصبر على الحياة هو أول أشكال

الصبر التي نمر بها، فنصبر على المرض، وعلى عدم امتلاك كل شيء، وعدم استطاعتنا أن نكون الأفضل، وعدم قدرتنا على أن نكون في كلّ مكان، وعدم مُضيّ الوقت إلى الأوقات التي نحبّ ونريد، وجهلنا الدائم، بعد ذلك الصبر على الدين، وهو القيام بالصلوات الخمس يوميًا، والصيام لشهر سنويًا، وفعل البرّ والتصدق ومحاسبة النفس، ثمّ نتعلّم الصبر على الناس، فهم مثلنا خطّاؤون يفكّرون مثلما نفكّر، ويشعرون مثلما نشعر.

إن فكّرنا بالصبر يمكننا أن نعرف أنّه أحد متطلّبات الحياة التي قد لا نعطيها حقّها، ولهذا جاء القرآن الكريم ليذكّرنا بذلك أكثر من مرّة، ومثل ذلك قوله \*\*:

الله خَيْرٌ لَنَ آمَنَ وَعَملَ صَالِحًا وَلَا يُلقّاهَا وَلاَ يُلقّاهَا وَلاَ يُلقّاهَا وَلاَ الصَّابِرُونَ ﴿ (القصص: ٨٠). ربط الله ﴿ الفلاح فِي الدنيا والآخرة بالصبر، ورفعه منازل عليا، وأثابنا عليه، فهل نبدأ بالتدرّب على الصبر؟ للا أخد الخصال السامية في النفس، نحن بحاجة إلى السامية أنفسنا، وسقي بذور هذه الخصال بشكل مستمرّ، ومدّها بالغذاء والضوء والرعاية، لا أحد يستيقظ ذات صباح فيجد نفسه في أعلى مراتب الصبر، كلّ شيء يأتي بالتدريج، فلا تقسُ

على نفسك ولا تُهمل تدريبها، فذات

يوم ستقطف ثمرة الصبر، وستتذوّق

حلاوتها.

﴿ وَقَالَ الَّذِينَ أُوتُوا الْعَلْمَ وَيُلَكُّمُ ثَوَابُ



### دُرُوسٌ في أخلاقِ الإمامِ المجتبى الله

من مقومات الحياة عامل الأخلاق، وقد أدّت الأخلاق ولا تزال دورًا مهمًا في تقدّم الأمم وديمومتها، ويعد عامل الأخلاق صمّام أمان لكلّ مرافق الدولة، فهو الضابط المكين الذي يضبط النشاط الاقتصاديّ، والسياسيّ، والثقافيّ.

فجعلت الأمم جلّ اهتمامها بالأخلاق، فوضعت الضوابط الأساسيّة لحفظ القيم الأخلاقيّة.

والدين الإسلاميّ هو أهمّ الروافد الأساسيّة للأخلاق، فهو يمدّها بالروح والحيويّة عن طريق ربط الإنسان بالله ش وبالآخرة.

إذ تحتاج القيم الأخلاقية إلى مَثل مكين يستطيع تطبيقها بكل كفاية وجدارة، ومثلما هو ثابت فإن التطبيق الفذ يُكسب القيم الأخلاقية ميزة الحيوية والواقعية، فالأخلاق تنأى عن الوصف، وبمعنى آخر فإن القيم الأخلاقية لابد من أن تتحوّل إلى واقع يعيشه المحتمع.

من هنا فإنّ الأنبياء والأوصياء جاؤوا بطاقة خلّاقة لتطبيق القِيم الأخلاقيّة، ممّا سهّل

استيعابها وتطبيقها، قال الله ﴿ الَّذِينَ إِنَّ مَكَّنَّاهُمْ فِي الْأَرْضِ أَقَامُوا الصَّلَاةَ.. ﴾ (الحجّ:

وقد أحدثت أخلاق رسول الله أنقلة نوعية في مسار البشرية بحيث تسلّقت في مدّة قصيرة قمّة الفضائل والخُلق الرفيع، وقد خلقت أخلاق رسول الله محمّد أنقناعة لدى الكثير بواقعيّة القيم الإلهيّة وحيويّتها، وقد تمكّنت الأخلاق الإسلاميّة من قلوب الذين تمرّدوا على الجهل، وشقّت طريقها إلى نفوسهم، فتحوّلت إلى حقل خصب أخذ يحتضن الأخلاق الرفيعة، ويجسّدها بشكل رائع في الاستقامة والصمود.

فلقد تداخل الإمام الحسن في عمق رسول إلى الكون الامتداد الحيّ في الخُلق

سعاد مبارك العويض/ البصر<mark>ة</mark>

والأخلاق.

ومن أهم صفاته الكرم، فقد سُئل ذات مرّة: لأيّ شيء لا نراك تردّ سائلاً؟ فأجاب: إنّي لله سائل وفيه راغب، وأنا أستحي أن أكون سائلاً وأردّ سائلاً، وإنّ الله عوّدني عادة أن يفيض نِعمه على وعوّدته أن أفيض نِعمه على الناس، فأخشى إن قطعت العادة أن يمنعني العادة، وأنشأ الله يقول:

إذا ما أتاني سائلٌ، قلتُ مرحباً

بمَن فضلُه فرضٌ عليّ معجّلُ

ومن فضله فضلٌ على كلّ فاضل

وأفضل أيام الفتى حين يُسألُ (١)

ويجب أن نقرأ عن كرم الإمام الحسن المنهج للتسامح الاجتماعيّ، ونعمل على تأهيل المجتمع بهذه الصفة، علمًا أنّ أهل البيت جميعهم يتصفون بالكرم، إلّا أنّ الظروف التي عاشها الإمام الحسن اقتضت وساعدت على بروز هذه الصفة في شخصيته بشكل أجلى وأوضح؛ لأنّه كان حريصاً على رعيته من الفقراء والمحتاجين.

١- تذكرة الخواصّ: ص١٨٤.

# فُوزُ الشَّهَادةِ

#### خلود جبّار الفريجيّ/ بغداد

شهر رمضان الذي أنزل فيه القرآن، حيث تكون الشياطين مغلولة، ويكون العبد في بحبوحة رحمة ربّ العالمن، فيرجو العابدون الرحمة والمغفرة، وينشد السالكون القرب والزلفى، فقد شارف على الانتهاء، هي أيام قلائل وسيأتي العيد ويفرح المؤمنون بقبول الصيام والقيام، ولكن تلوح في الأفق ريح الغدر التي تريد أن تسلب اليتامي والدهم وملجأهم، ففي أزقّة الكوفة كانت شياطين الجنّ تترقب هذا اليوم، ستغتال شياطين الأنس روح عالم الوجود: سيّد الموحّدين وباب مدينة علم رسول ربّ العالمين الله يستطيعوا أن يطفئوا نور النبوّة، وهاهم يريدون إطفاء نور الإمامة، ولكن هيهات، فالله متمّ نوره ولو كره الكافرون، وما نقموا من أمير المؤمنين الله عبد الله مثلما يريد لا

مثلما يريدون، وأقام حدوده وأحلّ حلاله وحرّم حرامه، وأخذ بأيدي عباده إلى طريق الحقّ والمعرفة، وأمر بالمعروف ونهى عن المنكر، وذاد عن دين الله بسيفه وعلمه.

دوّت صرخة في محراب مسجد الكوفة: فزتُ وربّ الكعبة، هوى سيف اللعين على رأسه، فسال دمه الشريف حتّى خضّب لحيته مثلما انبأه حبيبه رسول الله أله ففازت الشهادة وتزيّنت بعلي أن فكانت وفاته في أفضل الشهور وأفضل الأوقات وأفضل الأماكن، فرجعت روحه إلى حيث كانت تتوق إلى موطنها في عليّين، حيث أرواح الأنبياء والأوصياء والأولياء، وفارق هذه الدنيا بعد أن أعيته محاربة النفوس الضالة المُضلّة، فمضى إلى ربّه شهيداً سعداً فعلى الدنيا بعده العناء.

# أُمبوعُ التَّغييرِ

#### ضمياء العوادي/ كربلاء المقدّسة

التجارب هي الوسيلة العمليّة التي تخبركُ بالصواب دائمًا، لذلك يُقال التجربة أكبر برهان، فمنها نستطيع أن نبني قاعدة نتشبّت بها ونحاول تعميمها. ولنعد قليلًا إلى ما قبل شهر رمضان، عندما كنّا نمارس طقوس الروتين اليوميّ والموازين معتدلة ومقسّمة بحسب النظام الكونيّ، الليل للنوم، والنهار لعمل، هذا هو النظام التي نستمدّه من الطبيعة، ومع حلول شهر رمضان بدأنا نعبت بالنظام الطبيعيّ ليتوافق مع ما يلائمنا، لنتذكّر كم استغرق منّا بعديد على تغيّر النظام؟ يوماً؟ أسبوعاً؟ لا يتعدى ذلك، حتى خضعت أجسامنا لبرمجة تؤهّلنا لنتعايش مع التغيير الجديد، لنرجع إلى قبل بضعة أيام حيث كنّا نحاول أن نعيد برمجة النظام، ومهما عجزنا فالمسألة لا تتعدّى الأسبوع أو أكثر بقليل.

هذه التجربة التي نكرّرها كلّ سنة لو نقف عندها ونحاول أن نتأمّل فيها، فكم ستكون مفيدة لتغيير أيّ سلوك، أو صفة، أو التغلّب على شعور ما!

حتى لو عدنا إلى ترتيب أوراقنا الحياتية من أعلى سلم الاهتمامات، حتى الصفات تتم معالجتها تدريجيًا إلى أن تختفي الظاهرة وتتم السيطرة عليها.

ما دمنا نمتلك تلك الطريقة إذّا لماذا نردّد كلمة (لا أستطيع) ونضع حولها مجموعة من العوائق، فمهما كانت الاهتمامات فيها صعوبة، يستطيع الإنسان عن طريق التدرّج التقليل منها وتركها، وهذه الطريقة نافعة أيضًا في كسب مجموعة من العادات التي يرغب بها أيّ فرد، والتخلّص من أيّ عادة سيئة، لأنّ العادات -مثلما نعرف- تغلب الطبع، بما أنّ لها قيوداً تفرض على الأشخاص، لذلك من الضروريّ أن نتخلّص من العادات الضارة وأن نتحلّى بالعادات الجيدة، بيّن أمير المؤمنين لله لعجه: "غالبوا أنفسكم على ترك العادات العادات الجيدة، الله تغليوها وجاهدوا أهواءكم تملكوها "(ن.

(١) ميزان الحكمة: ج٢، ص٢١٩٠.





الإنسان هو كائن اجتماعيّ بفطرته وفي تعامله، يجب أن تكون له حدود سواء مع نفسه أم مع غيره... ومع تقدّم الزمن وانضوائنا تحت ظل السرعة والتطوّر، وبسبب عدم تخصيص أوقات للخلوة مع النفس، أضحى قليلاً ما يلتفت الفرد إلى نفسه ويخاطبها، والنتيجة كالآتى:

لو تخيّلنا هناك دائرة كبيرة وفي وسطها دائرة الهدف فالدائرة الكبيرة هي تفكير الإنسان وانخراطه في محيطه وهواجسه، والدائرة الصغيرة هي التي تعود إلى ذاته، والتفكير هو وسيلة العقل لتحقيق غاية معيّنة، فالعقل هو الموجّه للتفكير حيث يشاء لا العكس، وبسبب انشغالنا وعدم كبح جماح التفكير، أصبح العقل ضحيته وأصبحت أفكارنا تغرس أنيابها في كلَّ شيء حتى في المحذور.

شبابنا اليوم محصورون في هذه الحلقة، وعدم وعيهم بأنّ التفكير إذا لم يُكبح جماحه يصول يميناً وشمالاً، ويمنع المرء حتى من النوم بهدوء... وهي مشكلة العصر (الأرق)، قال المشرف على دراسة الأرق، وأستاذ علم النفس الإكلينيكيّ، (دانييل فريمان): إنّ "مشاكل النوم شائعة جداً بين من يعانون من اضطرابات ذهنية لما كانت

هناك استهانة بالأرق لفترة طويلة، باعتباره عرضاً وليس سبباً".

نعم لقد كرّم الله الإنسان بالعقل وجعله أشرف مخلوق، فالعقل هو القائد الذي يوجّه التفكير كيفما يشاء لا العكس! وإنّ الإسلام دين دقيق جداً لم يترك شاردة ولا واردة إلّا وأحاطها بعلمه، وهذا ما يفسّر قوله تعالى: ﴿ وَوُضِعَ الْكِتَابُ فَتَرَى الْمُجْرِمِينَ مُشْفِقِينَ مِمَّا فيه وَيَقُولُونَ يَا وَيُلَتَنَا مَالِ هَذَا الْكَتَابِ لَا يُغَادِرُ صَغْيرَةً وَلَا كَبِيرَةً إِلَّا أُحْصَاهَا وَوَجَدُواً مَا عَملُوا حَاضِرًا وَلَا يُظْلِمُ رَبُّكَ أَحَدًا ﴾ (الكهف: ٤٩). فالإنسان محاسب حتى في طريقة تفكيره... ألا يستحقّ هذا الموضوع أن ننتبه إليه قبل أن تأكل النار الحطب؟!

لقد خصص البارى أوقاتاً للصلاة لتوحيد بوصلة النفس واتجاهها إلى ربّها ولتطمئنّ بذكر خالقها..

هذه الأوقات من شأنها أن تجعل النفس مطمّئنة ومتعلّقة بخالقها، ومن الأشياء الأخرى التي تجعل التفكير غير مشتّت هو ترك الإنسان ما لا يعنيه، فقد قال المنان ما لا يعنيه، حُسن إسلام المرء تركه الكلام فيما لا يعنيه"(۱)، وقال الإمام على " الا تعرض لما لا يعنيكُ بترك ما يعنيكُ". "كا

يمن سلمان سواديّ الجابريّ/ المثنى

والرواية الأخيرة تجيب عن سؤال القارئ الذى قد يتساءل عن ضرورة الأمر بالمعروف والنهى عن المنكر، وهو سؤال مهمّ لكنّ الدين وأحكامه من الأمور التي تعنينا مثلما وضّح الإمام على أذن مصدر راحة النفس تركها ما لا يعنيها وابتعادها عمّا يُعرف بـ (الفضول)، ومن ثمّ محو الدائرة الكبيرة وما يترتّب عليها من كبائر الذنوب، مثل الغيبة والفتنة والنميمة وقتل النفس، ولقد مدح كتابنا العزيز هذه الفئة: ﴿ وَالَّذِينَ لَا يَشْهَدُونَ الزُّورَ وَإِذَا مَرُّوا بِاللَّغُو مَرُّوا كَرَامًا ﴾ (الفرقان: ٧٢).

نعم الشريعة الإسلاميّة في تعاليمها خصّصت ساعات لخلوة النفس مع بارئها، ومن ثمّ حينما يصفو التفكير من الشوائب يكون تفكيراً مباركاً؛ لأنّ العقل غايته صعود سلّم الكمال، ولا يكون ذلك إلَّا بمعرفة الله سبحانه ومعرفة نبيّه وحجّته مثلما أشار (الدعاء في زمن الغيبة)، ومن دون ذلك تُصبح النفس أسيرة الضلال.

(١) الأمالي: ج١، ص٢٠.

- (٢) ميزان الحكمة: ج٤، ص٣٣.

### لَيِلَةُ القَدر بِينَ الْخُولِ والرَّجِاءِ

#### حوراء كاظم التميميّ/ كربلاء المقدّسة

عندما جاءت ليلة القدر طلّ القمر على استحياء محاطاً بهالته الباهتة، ليبدد قسما ضئيلاً من ظلمة السماء دون أن يطغى على ردائها الأسود، انتابتني مشاعر مترددة متسلسلة وسط الآهات والآلام الكثيرة التي غلَّفت قلبي، مددتُ مصلّاتي والتصقت قدماي بها، جلستُ والخجل قد اعتراني من كلّ جانب وصوب، لمحتُ السماء بنظرى، نبضت دموعى التي سالت أنهاراً تتلألاً فوق وجنتي، رنّ هاجس مجهول المصدر: أعلني التوبة في لحظات هذه الليلة النورانيّة، استيقظت حواسّی، تسارعت نبضات قلبی، تسرّب الخجل إلى عروقي، حلّقت طيور الذكريات فضاء ذاكرتي، أينَ، كيف، ماذا فعلتُ؟ أنا امتلأتُ تقصيراً مع الله، عادت دموع الرجاء تتجمّع في مقلتي، وانحدرت على وجنتيّ

صَومُ شُهر رَمضانَ

نور الهدى عبد الرضا الحسناويّ/ كربلاء المقدّسة جلس على بجانب والدته بعد أن أكمل فريضته وتلا ما تيسر له من القرآن الكريم، ونظر ببراءة إلى عينيها، ثمّ سألها: والدتى العزيزة لقد كنتُ البارحة في بيت صديقي سجّاد، وبعد أن أعدّت لنا والدته الإفطار تحدّثنا عن شهر رمضان، إلَّا أنَّنى لا أملك كثيراً من المعلومات، يا أمّى حدّثيني عن هذا الشهر المبارك، فأجابت والدته: يا ولدى وفلذة كبدى عليّ، هذا الشهر من أعظم شهور السنة، تتطاير فيه الذنوب وتبتعد مثلما تتطاير الفراشات حول الزهور، ومن شدّة عظمة هذا الشهر الكريم سمّى بشهر الله، تُغلق فيه أبواب جهنم وتفتح فيه أبواب الجنان، وسمّى رمضان لأنّه يرمض الذنوب ويحرقها مثلما تحرق الصحراء رمالها، وقد ضاعف الله فيه ثواب العبادات لدرجة أنّه جعل نوم الصائم عبادةً وأنفاسه تسبيحاً، وعليكَ يا ولدى العزيز أن تحصد في هذا الشهر الفضيل عظيم الثواب، ولا تتبع القنوات المضلّلة -قنوات الشيطان- التي تبثّ البرامج والمسلسلات المغرضة التي تهدف إلى إبعاد المسلمين عن ثواب هذا الشهر العظيم وأعماله العباديّة، فمَن قليل الحظّ هذا الذي يبتعد عن الجليل في هذا الشهر الفضيل؟



### شَّهرُ رَمضانَ وَالجِهَازُ الهَضميُّ

د. زينة نوريّ الجبوريّ/ بغداد

شهر رمضان هو شهر الحمية بامتياز، هذا إن التزمنا بالصيام عن الطعام والشراب دون إسراف أو مبالغات في السحور والفطور، الأمر الذي يجعل من الصيام إجازة سنوية يستمتع بها الجهاز الهضميّ، ويستعيد خلالها صحّته وعافيته، ويبقى لبعض الأمراض الهضميّة وعلاجاتها في شهر رمضان خصوصيّة تستدعى بعض التفصيل:



الالتهابات المعوية الحادة والمزمنة: الالتهابات المعوية التي يرافقها الإسهال والإقياء تستدعي عدم الصيام لتعويض السوائل والأملاح التي تضيع بالإقياء والإسهال، أمّا إذا كانت الالتهابات المزمنة مثل التهاب القولون التقرّحي، أو داء كرون فإنّه يمكن الصيام وتوزيع الدواء على وجبات السحور والإفطار.

الفلس المعدي المريئي والفتق الحجابي: يُقصد بالفلس المعدي المريئي (الحرقة والحموضة)، وتشتد في شهر رمضان، وأهم سبب لذلك هو تناول وجبة سحور ثقيلة ثم النوم بعدها بمدة قصيرة، وأفضل طريقة لتجنب ذلك هو تناول دواء مضاد للحموضة قبل السحور، وتجنب الأطعمة والأشربة الحامضة والحادة والبهارات والقهوة والمقالي، وتخفيف وجبة السحور وتأخير النوم بعدها بـ (٢- اساعات إن أمكن.





أمراض الكبد؛ ينطبق ما ذكرنا في التهاب الأمعاء الحادّ على التهاب الكبد الحادّ على اختلاف أسبابه، فالخوف من حدوث التفاف وضياع الشوارد والأملاح يستدعي الإفطار حتى تستقرّ الحالة، أمّا في الالتهابات المزمنة والمراحل المبكرة من تشمّع الكبد فإنّه يمكن الصيام ما لم يُوصِ الطبيب المعالج بعكس ذلك، أمّا في حالات التشمّع الكبديّ المتقدّم فيُنصح المريض بالإفطار بسبب الوهن الشديد الذي يشعر به، إضافة إلى تعدّد الأدوية المتناولة وتوزيعها على ساعات النهار والليل.

وبعد ذلك كلّه فإنّه يُنصح الصائم عموماً بالاعتدال في وجباته مع الاعتماد على النشويات مثل البطاطا والمعكرونة والخبز، والبروتينات مثل اللحوم والبقول في السحور حتى لا يشعر بالجوع من بداية اليوم، مثلما يُنصح ببدء الإفطار بطعام خفيف كالتمر أو الحساء أو السَلَطة مع الحذر من تعدّد أصناف الطعام في الإفطار، والعمل على توزيع السوائل التي يحتاجها الجسم من (٢-٣) لترات يومياً من وقت الفطور إلى السحور، ولا مانع من وجبة خفيفة في هذه المدّة مثل الفواكه أو المهلبيّة.



#### صحة العائلة النفسية

هناك الكثير من الناس الذين يتحدّثون باستمرار عن المستقبل، وعن خوفهم من أحداثه بشكل كبير فيضيّعون فرصة الاستمتاع بحياتهم ولحظاتهم الجميلة بتخوّفهم منه، وإنّ الخوف يكون على نوعين، هما:

الخوف الموضوعيّ: يعني وجود خطر حقيقيّ يُرعب الإنسان.

 ٢- حالة الرّهاب: هو الخوف الذي ينشأ نتيجة مواقف مرعبة ومخيفة قد مرّ بها الإنسان، وقد يُصاب به الفرد بدون وجود سبب حقيقيّ للخوف، ومن أنواعه الشعور بالخوف من الزواج وتفضيل العزوبيّة وعدم الارتباط لبقية العمر، والخشية المطلقة من تأسيس عائلة، وتخيّل الحياة الزوجيّة وكأنّها جحيم دائم للإنسان، وهذا الخوف هو أكثر الحالات النفسية شيوعاً والذي يُصيب الرجل والمرأة قبل الزواج، وهو أمر طبيعيّ لأسباب عدّة يمكن أن تكون بسبب تغيُّر الوضعين العائليِّ والنفسيِّ، أو الأمور الأخرى الكثيرة والمتشابكة، ومنها التعلّق بالأهل والخوف من الابتعاد عنهم، وبعض التجارب الشخصيّة الفاشلة في تكوين العلاقات خارج النطاق الشرعيّ، وسماع قصص زواج فاشلة وغير ناجحة، وانعدام الأمان الشخصيّ، والمشاكل العائليّة داخل البيت كانفصال

الوالدين في أثناء مرحلة الطفولة وطلاقهما، أو سوء معاملة الوالدين بعضهما البعض ممّا يؤدّي إلى تكوين صورة سيّئة ومخيفة عن العلاقات الزوجيّة، ولاسيّما إذا كان الوالدان في حال شجار دائم يتمثّل بالضرب، فضلاً عن الخوف من عدم القيام بالواجبات الزوجيّة عند الرجال، وعدم التمتّع بالجمال لدى النساء، والعديد من أنماط الاكتئاب المختلفة المؤدّية بطبيعتها إلى رفض الشخص فكرة الزواج والابتعاد عنه، وعدم تمكّن الشخص من تحمّل المسؤوليّة واتخاذ القرارات المصيريّة، مع اختلاقه الحجج والأعذار للهروب من الالتزامات، مثل ضيق الوقت والظروف الماليّة السيّئة أو عدم التمكّن الوقت والظروف الماليّة السيّئة أو عدم التمكّن من تحمّل مسؤوليّة إنجاب الأطفال.

إنّ مشكلة الخوف من الزواج مشكلة كبيرة، وهي نتاج طبيعي لمشاكل اجتماعية وتربوية وثقافية، ولحل هذه المشكلة لا بدّ من أن يهبّ طبيباً مختصًا للتعامل معها بشكل صحيح عن طريق العلاج السلوكيّ والمعرفيّ والتحليليّ، وتكون بتحديد مصدر الخوف من الزواج، وتكون بتحديد مصدر الخوف بدفّة، إذ إنّ الكثير من الأشخاص لا يشعرون بالخوف من الزواج بحدّ ذاته، وإنّما يشعرون بالخوف من الزواج بحدّ ذاته، وإنّما يشعرون بالخوف من

مقتضيات الزواج وما ينطوي عليه من احتمالات الفشل لكونه مصيراً غامضاً ومواجهة مشاعر الخوف، ولا بدّ من أن يعلم الأفراد أنّ الزواج يختلف تبعاً لاختلاف الأشخاص، فلا يعني فشل الحياة الزوجيّة بين الأب والأمّ أنّه سيؤدّي إلى فشل كافّة العلاقات الزوجيّة الأخرى، مثلما أنّ الحديث والتعبير عن مشاعر الخوف قد يؤدّي إلى تحسين مهارات التواصل الاجتماعيّ، ولابد من أن يدرك الأشخاص أنّ للحياة الزوجيّة الزوجيّة والانفصال، لأنّها تنطوي أيضاً على لحظات جميلة ملؤها السعادة والسرور، وأنّ لتخطيط الجيّد المسبق لها يعد أمرًا مهماً لنحاحها واستمرارها.

وأخيراً علينا أن نعرف أنّ الإسلام يحثّ على الزواج، إذ إنّه من سُنن الأنبياء والمرسلين مثلما ورد في كتابه الكريم: ﴿ وَلَقَدُ أَرْسَلُنَا رُسُلًا مِنْ قَبْلِكَ وَجَعَلْنَا لَهُمْ أَزْوَاجًا وَدُرّيّةٌ وَمَا كَانَ لرَسُول أَنْ يَأْتِي بِآية إلّا بإذْنِ الله لكّلِ أَجَل كَانُ لرَسُول أَنْ يَأْتِي بِآية إلّا بإذْنِ الله لكّلِ أَجَل كَانً لرَسُول أَنْ يَأْتِي بِآية إلّا بإذْنِ الله لكّلِ أَجَل كَتَابٌ ﴿ (الرعد: ٣٨) ، وهُومن آيات الله سبحانه وتعالى: ﴿ وَمِنْ آيَاتِه أَنْ خَلَقَ لَكُم مّنَ أَنفُسكُم أَزُواجًا لتَسْكُمُ مُّودَّةً وَرَحْمَةً أَزُواجًا للله لآيات لِقَوْم يَتفكرُون ﴾ (الروم: ٢١).



اجتمعت الأمّ (حنان) بأبنائها على مائدة الطعام وخاطبتهم بحنان: أبنائي الأعزّاء، أعددت لكم الأطباق التي تحبّونها، فبادرها عليّ بالشكر: شكرًا لك يا أمّي، وهل تعدينني يا أمّي بأن أحصل في كلّ يوم من أيام شهر رمضان المبارك على صنف جديد من الأطباق اللذيذة التي تعدّينها؟ أجابه أحمد: نعم يا عليّ، ستعدّ لكَ أمّي ما تحبّ من الأطعمة، ولكن علينا أن ستدكر طريقة أهل البيت في تناول القليل من الطعام.

فقالت الأمّ: حسنًا، بما أنّ عليّاً يحبّ أصناف الطعام المختلفة، ونحن نجلس على مائدة الطعام فهل يوجد في القرآن الكريم آية تتحدّث عن مائدة الطعام؟ أجاب أحمد: نعم يا أمّى: ﴿قَالَ عيسَى

ابْنُ مَرْيَمَ اللَّهُمَّ رَبَّنَا أَنزِلُ عَلَيْنَا مَائِدَةً مِّنَ السَّمَاء تَكُونُ لَنَا عيدًا لِأُوَّلِنَا وَآنِةً مُنكَ وَارْزُقْنَا وَأَنتَ خَيْرُ الرَّازَقَينَ ﴿(المَائِدة: ١١٤).

فسألت الأمّ ابنيها بعد أن أنهى أحمد قراءة الآية: فهل يا تُرى هناك موائد ماديّة وموائد معنويّة؟

تعجب عليّ من السؤال وقال: كيف تكون الموائد ماديّة ومعنويّة؟

أجابت الأمّ: الموائد يا ولدي تنقسم إلى موائد مادية وهي التي تحتوي على الأصناف التي تحبّها يا عليّ، وتستلذ بنكهاتها وتحتاجها لبناء جسمكَ حتى تكبر.

قال عليّ: وما هي الموائد المعنويّة يا أمّي؟ هل بوجد بها أصناف أخرى من الأطعمة

اللذبذة؟

ضحكت الأمّ وقالت: هي موائد نحتاجها كثيرًا في حياتنا، إنّها موائد القرآن الكريم، فبه تتغذّىأرواحنا..

ونُسقى من عذب كلماته ومعانيه رواءً وفهمًا وعلمًا، وكُلّما اقتربنا منه وخاطبناه زادت حلاوته وعذوبته..

وبعد أن أنهت الأمّ حديثها أسرع عليّ إلى المحتبة ليحضر القرآن الكريم، وقال: ما أجمل شهر رمضان، لقد انتهينا الآن من موائد الطعام، ولننتقل سوياً إلى الموائد المعنوية.

ابتسمت الأمّ في وجه عليّ بعد أن وضع بين يديها القرآن الكريم وقال لها: هلّا قرأتِ لنا آيات من القرآن الكريم.



# والمراجع المراجعة

\*تُطهى للدة ٣٠ دقيقة وتكفى لـ٤ أشخاص

#### spalioll

- حبنتان من الباذنجان المقطّع إلى مكفّيات.
- حبّة طماطم مفرومة فرماً ناعماً.
  - نصف كوب زبادي.
  - ملعقتان كبيرتان من الصنوبر.

#### - ٦ ملاعق كبيرة من زيت الزيتون.

- فصّان من الثوم المهروس.
- ٥٠ غراماً من الخبز الأسمر مقطع
  - إلى شرائح.
  - ملح بحسب الرغبة.
  - عصيرليمونة حامضة.

#### طريقة الشعشيره

قومي بوضع مكعّبات الباذنجان في صينية فرن مبطنة بورق الزبدة، وادهنيها بملعقتين كبيرتين من زيت الزيتون، وأدخلي الصينية إلى الفرن تحت الشواية لمدّة ٢٠ دقيقة، وعندما ينضج الباذنجان أخرجي الصينية من الفرن واتركيها جانبا، قومي بوضع قطع الخبز في صينية فرن ثانية مبطنة بورق الزبدة وادهنيه بملعقتين كبيرتين من زيت الزيتون وأدخلي الصينية إلى الفرن حتى يكتسب الخبز اللون الذهبي، وأخرجي الصينية من الفرن وضعيها جانبا، ومن ثمّ في مقلاة على نار متوسطة ضعي زيت الزيتون ثمّ أضيفي الصنوبر وقلبيه حتى يتغيّر لونه، وارفعي المقلاة عن النار واتركيها جانبا، وفي وعاء اخلطي الزبادي وعصير الليمون الحامض والملح، ضعي الباذنجان في طبق التقديم وأضيفي فوقه مزيج الزبادي ثمّ زينيه بالخبز والصنوبر.



#### مناسبات

هو المقتول ظلماً في بيت الله، وفي أشرف ليلة من ليالي شهر الله!!

أَو يُقال في حقّه: وهل كان عليُّ يصلّي؟! عجباً للحقائق كيف تُقلب وتغيّب بفضل أبالسة الشرّ، ودهاقنة السياسة الأمويّة الموغلة في الكذب والافتراء.

خليفة النبيّ ووصيّه لا يضرّه قول المرجفين، ولا تزيده كثرة المتزلّفين، ولا توحشه فرقة الناس عنه بمقدار أنملة؛ لأنّه ببساطة عابد ذاب حبّاً في معبوده، وهو القائل: "واللّه لو كشف لي الغطاء لما ازددتُ يقيناً"(١).

وما أدرى أهل الشام بعبادة علي 19 وقد تشبّعت أفتادتهم بمخافة السلطان، وامتلأت عقولهم بأضاليل أمرائهم، وهم ما انفكّوا يوهمونهم ويروّجون الإشاعات حول شخصية علي شخص عتى ينفروا الناس منه، ولكن هيهات أن تطفأ منارة الوصيّ ويخفت ضوؤها، ومهما تعاضد أهل الباطل فإنّ نور علي شيزداد ألقا شهادة فوق الشبهات، وبفضل شهادته هذه شهادة فوق الشبهات، وبفضل شهادته هذه خلفها، فهم لم يعرفوا مغزى العبادة الحقيقية.

امتزجت بالإخلاص لله تعالى، العبادة في عُرفه ليست معياراً لوزن الشخص، وإنّما عقله الضابط والمميّز له، حينها تكون العبادة شاخصاً جيّداً لمعرفة الناس وفهم درجة قربهم أو بُعدهم عن الصراط المستقيم، فإذا امتزجت تلك العبادة مع المسلك والخُلُق القويم كانت نغم العبادة، وعندها فقط تكون العبادة ضابطاً جيّداً، وهذا ما تعلّمناه من عبادة أمير المؤمنين لله والتي كانت مزيجاً بين البكاء واللهفة لوصل المعبود في جوف الليل، وبين السعى إلى قضاء الحوائج ومداراة الفقراء في النهار، لقد عُظُم المعبود في نفسه، فصارت عبادته يقيناً كلَّها؛ لأنَّه استشعر أهليَّة المعبود للعبادة، فارتقى بعبادته إلى أعلى درجات اليقين، ولقد كشف الإمام على عن جوهر علاقته بالله تعالى بقوله: "إلهي ما عبدتكُ خوفاً من عقابكَ ولا طمعاً في ثوابك، ولكن وجدتكُ أهلاً للعبادة فعبدتكُ"(٢).

يحدِّثنا أحد الرواة فيقول: "بتّ ليلةً عند أمير المؤمنين"، فكان يصلّي الليل كلّه، ويخرج ساعة بعد ساعة، فينظر إلى السماء ويتلو القرآن، قال: فمرّ بي بعد هدوء من الليل، فقال: يا نوف أراقد

أنتُ أم رامق؟ قلتُ؛ بل رامق أرمقكُ ببصري يا أمير المؤمنين، قال؛ يا نوف طوبى للزاهدين في الدنيا الراغبين في الأخرة، أولئك الذين اتّخذوا الأرض بساطاً، وترابها فراشاً، وماءها طيباً، والقرآن دثاراً، والدعاء شعاراً، وقرضوا من الدنيا تقريضاً على منهاج عيسى بن مريم"(آ)، هكذا كان علي في قمّة تعلّقه بربّه، ثم يأتي من تسوّل له نفسه بالسؤال عن صلاته وعبادته، متأثّراً بالدعايات الأمويّة المنفضة!!

ما كان حريّاً بأهل الشام بعد سماعهم نبأ الشهادة أن يقولوا قولتهم المشؤومة: وهل كان عليّ يصلّي...؟ بل كان حريّاً بهم أن يعودوا إلى أنفسهم فيسألوها: كم كنّا يا تُرى في غفلة وضلال؟ وكم كنّا مخدوعين بإعلام سلطاتنا؟ وكم استغفلتنا أراجيفهم وضلالاتهم؟

وحقاً قيل: الناس على دين ملوكهم، وكما تكونوا يولّى عليكم.

- (١) الصواعق المحرقة لابن حجر: ص ١٢٩.
  - (٢) بحار الأنوار: ج٤١، ص ١٤.
  - (٣) بحار الأنوار: ج٤١، ص١٦.

# شَهادةً فَوقَ الشُّبُهاتِ

نجاح حسين الجيزانيّ/ كربلاء المقدّسة



### حوارُ الأَصنامِ

الْعُزَى: يا ويلنا سنغدو تراباً بعد حين. اللّات: ما الخطب؟

مناة: ألم تسمع أنّ النبيّ محمّداً ألله قادم إلى مكّة لتهديمنا.

اللَّات: لن يستطيع، فقريش أجمع ستقف معنا في وجهه، ولن تتركنا.

العزّى: ها هو قادم مع عشرة آلاف مقاتل من المهاجرين والأنصار سينسفوننا نسفاً يا صاح.

مناة: لقد جاء فاتحاً بعدما انتهكت قريش الهدنة، ونقضت بنود صلح الحديبيّة.

العزرى: دقائق وسنكون هباء، فلقد دخلوا مكة من الجهات الأربع، ولا مقاومة تُذكر على الإطلاق. اللّات: أينَ سدنتنا؟ أيعقل أن يولوا هاربين؟ العزّى: أجل، لقد فعلوها، فهذا يوم تشخص فيه

مناة: لقد كنتَ يا عزّى أعظم الأصنام عند بني كنانة، أعظم منزلة ومكانة ألّا تحرّك سأكناً؟ العزي: لا شرف بعد اليوم إلّا للإسلام.

اللَّات: واحسرتاه.. أهكذا تكون نهاية الأصنام الثلاث بعدما شكّلن تاريخاً ثالوثياً أنثوياً عبده

الثلاث بعدما شكلن تاريخا ثالوثيا انثويا عبده العرب قبل الإسلام، معتقدين أنّنا الثلاث بنات الله..!

مناة: وا كُرباه... أهكذا نُدلٌ ونخزى؟! اللَّات: لقد كانوا يحملونني في أثناء الحروب في قبّه، وينصبون لي بيتاً في معسكر الجيش لبتّ الشجاعة بين الجنود، مثلما في معركة أحد.

مناق: أمّا عنّي أنا فقد غُرُبت أيام عزّي، وكنتُ المعظّم عند الأوس والخزرج، وكانوا لا يصلّون إلّا بقربي، ويحلقون رؤوسهم ويقيمون عندى.

العزّى: أنا أولى منكم بالندب، فلقد كانت العرب وقريش تُدعى باسمي: (عبد العزّى)...لكن اليوم سنيُدكدك مع أصنام الكعبة الثلاثمائة والستين.

اللّات: يا ويلنا، وكأنّي أسمع صوتاً يردّد: اليومُ يومُ المُحرمة (١) اليومُ تُسبى الحُرمة (١) العزّى: أصغوا جيداً، لقد وصلني نداء على النقيض:

اليوم يوم المُرحَمة اليوم تُحمى الحُرمة (٢) مناة: إنّ رحمة الدين الجديد تؤطّر مكّة بنورها الوضّاء.

العزّى: ها قد دخل النبيّ محمّد على يطرق أرجاء مكّة على ناقته القصواء واضعاً رأسه على الرحل؛ تواضعاً لربّه، وهو يقول: "اللّهم أنَّ العيش عيش الأخرة"(٢)

اللّات: نعم، لقد دخل فتحه المجيد من دون فتال، وبدون أن يحرّك غمدٌ، أو يُشهر سيفٌ، أو تجرّد فتاة.

منتمى محسن محمّد/ بغداد

مناة: حقّاً.. إنّ هدير موجة الحقّ: (لا إله إلّا الله) هو السلاح الأمضى من أيّ سلاح. العذي: حتى أعظم أصنام الكعبة "هُبل" ناله الدمار، ودخل النبيّ الكعبة واستلم الحجر الأسود، وكلّما مرّ بصنم منها أشار إليه بقضيب في يده مردّداً: ﴿جَاءً الْحَقُّ وَزَهَقَ الْبَاطِلُ إِنَّ الْحَارَ الإسراء: ١٨).

اللاّت: يا لرحمة هذا النبيّ، فلقد عفا عن أهل قريش قائلاً:

- ما تظنُّون وما أنتم قائلون؟

أجابه أحدهم:

- نظن خيراً ونقول خيراً، أخ كريم وابن أخ كريم. فأجابهم:

- مَن دخل دار أبي سفيان فهو آمن، ومن دخل السجد فهو آمن، ومن دخل داره فهو آمن، فإنّي أقول كما قال أخي يوسف: ﴿قَالَ لَا تَثْرِيبُ عَلَيْكُمُ اللّيَوْمَ يَغْفَرُ اللّهُ لَكُمْ وَهُوَ أَرْحُمُ الرَّاحمينَ ﴿(يوسف: ٩٢).

وتحطَّمَت جميع الأصنام فالإسلام يعلو ولا يُعلى عليه. عليه.

(٢) المصدر نفسه.

(٣) بحار الأنوار: ج٢٠، ص ٢٣٨.



<sup>(</sup>١) شرح نهج البلاغة: ج ١٧، ص ٢٧٢.



زهراء أحمد المتغويّ/ البحرين وأسكت حنين الشهور الخوالي.. ففول عينها بحر دمع تهامي.. ولامس هجير الذنوب برودًا.. ركوعًا سجودًا قعودًا قياما وصِل رَحِم القلب حتى تناجي.. هداياكَ أوردتي والندامح.. سنفطر بالحبق فالحبق نهرٌ.. على راحتيا من ع السقاما.. ومطرقت الجوع تصقل صبرًا.. من الجانحات فتجلو الحراما.. وقرآنام الشمس بالنور يُتلى لتُورق فينا عطورُ الخزامي.. وخيط البياض إذا ما تدلى.. لينحدر الليل عنه لثاما.. ثلاثون كوكبت من ضياء.. فلمّا بدا القدرُ صار الوساما.. عليه المدارات فجراً تصلي.. ترشّف بالبركات المساما.. وفي ليلت العيد يصهل عمرٌ نقى لدقّاته القلب هاما.. كريماً يهدهد طفل الأمانيق.. وأحلامنا حفنت من يتامح..

متى يقرع الباب فينا سلاما؟

وأزرار خيمتنا تشتهيه..

أُذِبِتُ فؤادَ الفؤادِ غراما.. وجرّحت ليل الليالي ملاما.. وعفرت بالشوق خدَّ التمني... وهوّمت أسقى الكلام كلاما.. يفتّشُ بين المتاهات ظلى... وأهمزُ بين الشتات مقاما.. وفي هيدب الروح دمعُ انتحابي.. رفيفًا رفيفًا يصبق الغماما.. فمن أين آبيك والذنب يقفو.. ويقرض في رحلتي ما استقاما؟ وتتُّورُ جوعى يضجّ يباساً.. فأخبرُ بُرّ الفتاتِ حطاما.. فيا رمضان ببابك طين. تشاغل بالتيب حتى تنامون.. هلاللك من قنع لو تملى.. ففى قامت الضوء يرفع هاما.. وطهرك يجدل مولود عشقه.. وسنين تحبل بدراً تماما. تعيدُ الربيع الخرافي همساً.. بأُغنيت الكون عاماً فعاماً.. فكن في القوارير جذراً أصَيلاً يشفق وبرعمه قد تسامح... لتشهقام النفس صحوة طهر..

بذاكرة تستحث الصياما..

كلّ شيء في هذا الوجود يحوي طاقة كامنة، ورؤية هذه الطاقة يعتمد على الطريقة التي تُستخرج بها، لذا فإنّ كلّ تفاصيل الحياة من حولنا تحتضنُ جمالاً من نوع مختلف، التصدّع الذي على الجدار، وطاولة الخشب المهترئة والمنكسرة، أصيص الزرع الفخاريّ القديم المغلّف بالنسيان، وصحن الفاكهة حين تغمرهُ شمس ما بعد الظهيرة، وهكذا دواليك.

الاعتياد يولّد انعدام التجدّد في زوايا النظر، من الصعب أن ترى بأنّ ذلك اللحاف الفوضويّ على سريركَ قد يكونُ ذو تركيبة فنيّة ...! ببساطة لأنّكَ تراه كلّ يوم، وكذلك مع كلّ تفاصيل المنزل من حولك. الأمر لا يتعلّق بكونها خالية من مسحة جمال، بل لأنّ المنظار الذي نُبصر عن طريقه ثابت، ولذات السبب نندهشُ أيضًا بالأماكن التي نزورها لأول مرّة، ولو بتينا فيها شهراً لأصبحت رتيبة ومملّة، الخدعة التي تُبعد هذه الرتابة هي إعادة آليّة النظر وزواياه، وتغييرها مُناط بمحاولاتنا لرؤية هذا الجمال، ويأتي التصوير هنا كأحد التراجم المُنصفة، والمباشرة لهذا الإبداع المُخزّن بين طيّات العالم الذي يضمّنا.

التراجم المنصفه، والمباسرة لهذا الإبداع المُخزّن بين طيّات العالم الذي يضمّنا. العين البشريّة هي أكثرُ الكاميرات تطوّراً وإبداعاً، وهي التي ألهمت المبدعين

والمخترعين ليحاولوا محاكاتها، ورغم كلّ هذا التطوّر المجنون الذي وصلت إليه التكنولوجيا وعدساتها بالغة الدقّة، إلّا أنّها لا تُجاري نظرتنا بالعين الحقيقيّة لكثير من المشاهد التي نراها بشاعريّة ودفء، التي لن تظهر لنا في آلة التصوير، وربّما ستظهر بطريقة احترافيّة، لكن ليس مثلما تُبصرها العين البشريّة على الإطلاق.

التصوير وآلاته سلاح ذو حدّين، فهو يمكن أن يُستخدم كلُغة للأشياء غير الناطقة، أو يُصيبُ بالصمم الناطقة منها، وهذا يعتمد على المستخدم لها. فالكاميرا سلاحٌ ناريّ زناده زرُ الالتقاط، سواء في كاميرا احترافيّة، فوريّة، رقميّة أو في كاميرا الهاتف الذكيّ، وغيرها... قد تقتلُ زهرة جميلة وأنتَ تصوّرها بسبب عدم مراعاة اتجاه الضوء، أو قد تجعل نبتة عاديّة تبدو مبهرة بسبب زاوية الالتقاط.

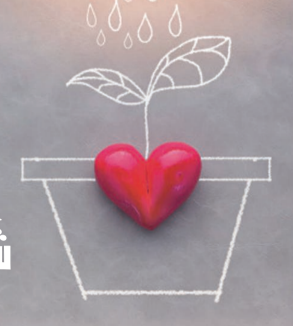
يرى البعض أنّ التصوير مخادع، فكيف تتقلُ نسخةً مدهشة لشيء عاديّ جداً ببساطة لأنّك تستخرج تلك الصورة من منظار جماليّ غير الذي اعتاده بصرك، وهو أداة التصوير، إنّه التغيير الذي يحصل في طريقة نظرتك إلى الشيء، فبدلاً من أن تغيّره بصريّاً فقط، وتبدأ في التمعّن فيما ترى، فإنّك تستخدم آلة إضافيّة لوسيلة ترى، فإنّك تستخدم آلة إضافيّة لوسيلة

البصر التي تملك، والمختلف في الأمر هو أنّ هذه الآلة تستطيع أن تُجمّد اللقطة التي تروقك، وتحتفظ بها بشكل ملموس وليس ذهنياً فحسب.

يرتبط التصوير بجوانب كثيرة من حياتنا، فهو يحتضن طفولتنا ويوثّق ذكرياتنا، الصور تشهدُ على أصحابها، تذكّرهم بما قد يتظاهرون بتناسيه، وتُنعش ذاكرتهم التي أتلفها الزمن، الصور تُؤنس وتُدفئ، تعانق وتُربّت، تُتأمل وتحكي، تقضي ليالي طوالاً تحت وسادة طفل، أو في مذكّرة عاشق، تختبئ في جيب جُنديّ وتعرّف هويّة آخر مقتول لم تُبقِ الجراح من ملامحه شيئاً.

الصور دليلُ دوليّ يتوجّب وجوده في إثباتنا الرسميّ، وهي التي تتوقّف عليها أمور مصيريّة، إنّها تنصفُ مظلوماً وتُدين مجرماً، تمتّعُ مسافراً وتُبكي أمّاً، تشهدُ سعاداتنا وأتراحنا، هي ببساطة كلّ شيء، إن لم يكن التصوير شغفاً فينا، فإنّه المسيّر لحياتنا، هو الذي يكوّن المواقع، البرامج، التطبيقات الهاتفيّة، التلفاز، الإعلانات، الكتب، المجلّات، واجهات المتاجر وغيرها الكثير، فلا يمكن تخيّل الحياة بدون التصوير، ونحن قد بدأ خَلقنا في الأرحام





# سِ جِلقًا وَ دُسِتُ

ماذا يحدث حينما يزورنا أشخاص أعزّاء على قلوبنا؟ وقرّر هذا الضيف العزيز بالوداع والرحيل نحن نستمرّ بوداعهم حتى نوصلهم قرب الباب، وإذا بالأحاديث تطول، وربّما تكون هي الأجمل والأمتع مقارنة بوقت الزيارة..

شهرنا العزيز على الأبواب الآن.. استمتعوا برفقته حتى آخر لحظة.. لقد حمل إلينا الكثير من الفرح والنور.. عانقوه بقوّة في أثناء سجودكم، وسلّموا على آيات الكتاب الكريم آية آية.. سلام الحبيب وليس المفارق، فهو العيد الحقيقي الذي يعزّ فراقه.. أمر أعلّمه لأصدقائي الصغار حينما يشاركوننا في إحياء ليالي القدر، في دعاء (الجوشن الكبير) بين كلّ فقرة ١٠ أسماء مختلفة مفردة لله تكرّر "اللهم مختلفة مفردة لله تكرّر "اللهم الني اسمك يا سامع ..يا

جامع...الخ"(۱)، ما المانع أن نضع أكفّنا على صدورنا، أعتقد أنّها تعيد تشغيل مفاتيح معطّلة بأرواحنا بنور اسمه الذي أضاء له كلّ شيء..

ثم إنّني لم أفهم لماذا كنتُ ولا أزال لا أستطيع أن أتجاوز أحدًا، أشمّ رائحة احتراق ما تنبعث منه من دون أن أحاول إطفاءه.. حتى علمت أنّ الله الله الذي أبحث عنه وأحاول فهمه موجود عند أولئك المتعبين المنكسرة قلوبهم.. ثمّ ذهلتُ ممّا توصّلتُ إليه! إذ ما الرابط بين علاقتى العامودية بالإله مع علاقتى الأفقية بالمخلوقين؟ كأنّه يعلّمنا أنّ وسيلة اتصالنا الحقيقية بيعضنا هي القلوب والأرواح.. فألم الإنسان الفعليّ مكمنه هناك.. هذا المخلوق العائمة به حكاياه السريّة ومشاعره المتوارية.. آلامه الوحيدة التي لا يعرف بها أحد، والتي يختزلها

بوعيه المخفيّ كالإسفنجة، ويدفنها بأصقاعه كالألغام فينفجر كالبارود إذا ما نكأته.. أنتَ تجسّ يدك إلى عالم المعنى الذي أتى وأتيتَ منه،

خديجة علىّ عبد النبيّ

موطنه وموطنك الأصليّ، تعيد نفسك إلى ما قبل الخليقة حيث لا مكان ولا زمان يُنشر ويُطوى، فتدرك أنّنا جميعًا موصولون بخيوط غير مرئيّة وإن تشابكت، وهنا يكمن الإنجاز وتحقّق شيئًا من هدف وجودكَ.. وهذا ما يجعل روحكَ موصولة بخيوط غير ناضجة متفرّدة خضراء باعثة على

الطمأنينة، تضرب بجذورها نحو الشمس، ترقّ إلى أن تصبح غيمة للبشر المغموسين بالجفاف.. ثمّ لا

١- بحار الأنوار، ج ٩١، ص٣٨٥.



ربيت سرق مصحبي مربعت مصحب الله الله موعد الله في الله موعد الله في الله موعد الله في الله مواها، وجه سيّدة جليلة تفيض خشوعاً وحنيناً

وجه سيده جليله تفيض حسوعا وحليك تشرق نوراً على القبّة الذهبيّة، تتوكّأ على عكّازة الذكريات

اعتادت أن تظهر متهجدة، متعبدة في ليالي شهر رمضان، في عرس ملائكي مهيب على هيئة سرب حمام أو قافلة من أغصان الزيتون تحطّ السلام في دهاليز مدينتي القديمة وتمسح عن نوافذها غبار الألم والآهات في عتمة الليل. وتطفئ بيديها الحانيتين مواقد الحزن في القلوب، وتغسل أوراق اليُتم من تعب

الأفئدة، تهيم به المشاعر الإنسانية أنهاراً من فرح و ضياء ترتق الأرواح المثقوبة؛ لتعيد أفراحها المسلوبة بين غيابات الأسماء نعم فبين التسبيحات النهارية، والتراتيل

تحمل ترياقاً عجيباً تطلقه في أوردة

القرآنية جاء نهار يحمل الوجه الكريم لتلك السيّدة العظيمة (خديجة الكبرى<sup>®</sup>)، يُنثر عطرها مع حمامات بيضاء لتعيد إلى تجاعيد مدينتي الحزينة أحلامها الثكلى، وتدفع عن ذاكرتها أشباح الذكرى التي تركها حطام الفراق

جاءت لتحطّم كلّ المرايا الكاذبة التي لم تعد تعكس روح القداسة في الأرجاء وأنطقت لسان الزمن بعواطفه الثائرة بحبّ محمّد الرسول الكريم وأن جرحها مهما كان عميقاً فسيشفى وأن جرحها مهما كان عميقاً فسيشفى وسيزول الداء منها وأن الليل مهما كان ثقيلاً، فستقهره

وأنّ الليل مهما كان ثقيلاً، فستقهره الشمس وتهزمه الأضواء وتستمدّ الأرض عشقاً من روحها المتسامية وإخلاصها الفريد وإيمانها الصادق الذي عرف المعنى الحقيقيّ لحقّ

النبوّة وملاً قلبها دفء شعاعه واليوم ومع ذكرى رحيل وجودها الملكوتيّ، وبعد أن فقدت عينا حبيب الله ووهجها القدسيّ وغابت قسمات وجهها النورانيّة عن الكون

ها هي تهبط من عليائها ليطلّ جبينها الوضّاء في ساحات القداسة ويستحيل وجودها إلى قطرة من طُهر، وتنسكب ماء معيناً تغمر سامراء بفيض الحنان، وتضمّد برفق آهاتها، وتلملم أشواق المعصومين وتنثره عبيراً من أنفاسها الرقيقة يملأ كلّ الحواس، فتشرق بها الأرواح وتتقلّد باحات سامراء الخاشعة أوسمة الولاء والكرامة لتضيف بسمات أمّ المؤمنين العظيمة السيّدة خديجة الكبرى المشرقة إلى مدينة الحبيب نوراً من شرفها، وعظمة من عظمتها كأنّه الكوكب الدريّ من الساعة وحتى قيام الساعة.



برعاية الأمانة العامّة للعتبة العبّاسيّة المقدّسة فسم الشؤون الفكريّة والثقافيّة / مكتبة السيّدة أمّ البنين الله تدعوكم وحدة مجلّة رياض الزهراء الله إلى المشاركة في مسابقتها البحثيّة السنويّة النسويّة الإعلاميّة الخاصّة بالملتقى الإعلاميّ السادس المقام افتراضياً بمناسبة إيقاد الشمعة الخامسة عشرة من عمر المجلّة...

#### تحت شعار

#### "من وحي السيّدة فاطمة الزهراء ﷺ نستلهم أفكارنا"

ية إطار الخطّة الإعلامية التطويرية التي تسعى إليها إدارة مجلة رياض الزهراء الله للانطلاق بهوية إعلامية أكثر تفاعلاً في المجتمع، نعلن عن انطلاق مسابقة البحوث وفتح باب المشاركة فيها..

#### محاور البحوث

المسابقة

البحثتة

الإعلاميّة

السادسة

١. الوعي المجتمعيّ في الأزمات ودور الإعلام في ذلك.

في المنظم المنظم

- المعالجة الفكرية والعقائدية في مجلة رياض الزهراء إلى.
- ٣. آليَّة الحفاظ على هويَّة المرأة المسلمة في مجلَّة رياض الزهراء ﷺ.
- ٤. المنظومة القيميّة والأخلاقيّة في صفحات مجلّة رياض الزهراء ﷺ.
- ٥. القراءات الفقهيّة في ضمن باب نور الأحكام بمجلّة رياض الزهراء الله.
- ٦. الدعوة إلى مفهوم الحجاب في الإعلام النسوي الملتزم (مجلة رياض الزهراء في أنموذجاً).
- ٧. أثر الأسرة في تربية الطفل وتكوين العقيدة الإسلاميّة الصحيحة.
- ٨. الإعلام النسوي الملتزم والتنمية البشرية (مجلة رياض الزهراء ﷺ أنموذجاً).
  - ٩. القرآن الكريم في أبواب مجلة رياض الزهراء هيا.
- ١٠. مضمون رسالة مجلة رياض الزهراء ﷺ تربية الأسرة والطفل.
   ١١. الإعلام النسوي الملتزم ومسؤولية التعاطي مع الأزمات (مجلة رياض الزهراء ﷺ أنموذجاً).

#### شروط البحث

- ان لا يقل البحث عن ١٥ صفحة، ولا يزيد على ٣٠ صفحة، ويشمل العنوان من غير محور البحث، واسم الكاتبة والمعلومات المهمة عنها مثل الدولة والمحافظة.
  - ٢- أن لا يكون البحث منشوراً في مكان آخر، أو مشاركاً في مؤتمر أو غيره.
    - ٣- تخضع جميع البحوث للتقييم من قبل لجنة مختصة.
    - ٤ يكون ملخَص البحث في صفحة واحدة وباللغة العربيّة.
- ارسال السيرة الذاتية للباحثة، مع إرفاق رقم الهاتف المحتوي على
   واتساب أو تلغرام، والبريد الإلكتروني الخاص بالباحثة.
- ٦- يُكتب عنوان البحث والمحور المختار واسم الباحثة والدولة والمدينة
   التى تنتمى إليها باللغة العربية حصراً.
- ٧- يُرسل ملخص للبحث خلال مدة أقصاها (٢٠٢١/٤/١٥) على بريد مجلّة رياض الزهراء على المريد مجلّة رياض الزهراء على المريد المريد معلّة المريد المر

#### reyadalzahra@alkafeel.net

- أو على الرقم (١٨٤، ٥٧٨٠٣٥).
- ٨- تُرسل البحوث إلكترونياً خلال مدة أقصاها (٢٠٢١/٥/١م) على
   بريد مجلة رياض الزهراء ﷺ أو على الرقم (٧٨٤٣٥٩٤٦٨٤).

#### ملاحظات عامّة

- إنّ الملتقى سيكون افتراضياً على منصة Zoom.
- سيُمنح أصحاب البحوث الفائزة كتب شكر وتقدير من الأمائة العاملة للعتبة العباسية القدسة.
- جميع المشاركين في الملتقى سيُمنحون شهادات مشاركة.
- تُنشر البحوث الفائزة بالمراتب الثلاث الأولى الكترونيا في المواقع التابعة للمكتبة.