

أَشْهَدُ أَنَّكَ وَفَيتَ بِعَهدِ اللَّهِ وَجاهَدتَ فِي سَبيلِهِ حَتَّى أَتَاكَ اليَقينُ

## دور الشعائر الحسينية في الحفاظ على الهوية الثقافية



مبركز الدراسيات والمراجعة العلمية

كل أملة من الأمم لها هويتها، وكل مجتمع من الناس له هويته التي يمتاز بها عن غيره من المجتمعات.

ويمكن تبسيط مفهوم الهوية من خلال معرفة عناصره الأساسية مثل الدين والقيم النبيلة واللغة، فمَن يتكلم بلغة عربية صريحة تصبح العربية هويته اللغوية، وحين يتركها ليتحدث الإنكليزية -مثلاً- يقال له: تغرب عن هويته الأصلية. هكذا هي العقائد والأفكار والمعتقدات والقيم والأخلاق، كلها تمثل هوية للإنسان وترسم له ممارساته في الحياة.

من هنا يتوضح دور الشعائر الحسينية في الحفاظ على المعتقد والقيم الأخلاقية، فإن شعيرة الإطعام والإكرام هما من روح الشريعة الدينية السمحاء، كما أن البكاء والخشوع والتوجه إلى الأولياء والصالحين من صميم عقيدتنا، وكلما أخفق الإنسان في سائر أيام السنة وغفل عن هويته، أعادته الشعائر إلى قيّمه النبيلة وعقيدته الحقة..

فإن الممارسات الشعائرية التي يحث عليها العلماء والفقهاء العظام للطائفة؛ مثل (البكاء) و(إقامة المجالس) و (الزيارة) و (بذل الخدمة والجهد للزائرين) تؤثر بصورة مباشرة على بقاء المجتمع متمسكا بهويته العقائدية والأخلاقية.

الإشراف العام السيد عقيل الياسري رئيس التحرير الشيخ حسن الجوادي مدير التحرير الشيخ على عبد الجواد الأسدي سكرتيرالتحرير منير الحزامي

> التدقيق اللغوي عمار السلامي

المراجعة العلمية

الشيخ حسين مناحى

التصميم والإخراج الطباعي

السيد حيدر خير الدين

المراجعة الفنية علاء الأسدى

الأرشفة والتوثيق

منير الحزامي

المشاركون في هذا العدد

د. محمد على رضائى، الشيخ حسين التميمى،

ولاء قاسم العبادي مركز الرصد العقائدي.

رقم الإيداع في دار الكتب والوثائق ىبغداد: (۱۳۲۰) ئسنة ۲۰۰۹م.

اصدارات الكفيل الكفيل



نشرتا الكفيل والخميس







# حدث في مثل هذا الأسبوع

#### ١١ / صفر الأحزان

\* ليلة الهرير في وقعة صفين عام (٣٨هـ)، ورفع أهل الشام المصاحف والمطالبة بالتحكيم.

#### ١٢/ صفر الأحزان

\* حدثت غزوة الأبواء سنة (٢هـ)، حيث خرج النبي على مع جماعة من أصحابه، بعد أن عقد اللواء لأمير المؤمنين واستعمل على المدينة سعد بن عبادة، حتى بلغ ودان -وهي الأبواء يريد قريشاً وبني ضمرة، فوادع فيها بني ضمرة، وعقد معاهدة مع سيدهم (مخشى بن عمرو الضمري)، ثم رجع النبي على الدينة ولم يلق كيداً.

#### ١٣ / صفر الأحزان

\* يوم التحكيم بعد معركة صفين سنة (٣٧ه).

#### ١٤/ صفر الأحزان

\* شهادة عابد قريش وحواري أمير المؤمنين الشامحمد بن أبي بكر عصل عام (٣٨هـ)، في معركة نشبت بينه وبين عمرو بن العاص قائد جيش معاوية، وبعد شهادته وضعوه في بطن حمار ميت وأحرقوه في موضع بمصر يقال له: (كوم شريك).

\* وفاة الشيخ محمد تقي بن إبراهيم الناظر البجنوردي المشهدي الشهدي الشهدي الشهدي المستقالية المستقال

مشهد المقدسة، ودُفن في دار السيادة على

يسار الخارج منها إلى مسجد جوهرشاد في الصحن الرضوي الشريف. وهو من أبرز تلامذة الشيخ الأنصاري وصاحب الجواهر (رضوان الله عليهما).

#### ١٥/ صفر الأحزان

\* بداية أيام مرض الرسول الأعظم للله الذي أدى إلى وفاته في (٢٨/صفر/١١هـ).

\* وفاة العالم الرجائي الشيخ الحسين بن عبيد الله الغضائري في سنة (٤١١هـ)، وهو والد ابن الغضائري صاحب كتاب الضعفاء.

#### ١٦/ صفر الأحزان

\* اندلاع واقعة فخ سنة (١٦٩هـ) في المدينة المنورة أيام الهادي العباسي بين الثوار المعارضة للعباسيين بقيادة الحسين بن علي بن الحسن المثلث بن الحسن المثنى بن الحسن المجتبى في وبين القوات العباسية بقيادة عيسى بن موسى، ولكن سرعان ما قُمعت الثورة واستُشهد الحسين .

#### ١٧ / صفر الأحزان

استشهاد ثامن الحجج الإمام علي بن موسى الرضاية
 سنة (۲۰۳هـ) -على رواية - مسموماً على يد المأمون العباسي.



## من أحكام الشك في الصلاة / ١



الجواب: يجوز قطع الصلاة واستئنافها، كما يجوز أن يبني على الأربع ويتم صلاته، ثم يحتاط بركعتين في قيام إذا كان الشك بعد الدخول في السجدة الأخيرة.

السؤال: هل مطلق الشك في صلاة المغرب أو الفجر يبطل الصلاة أو أنه يقتصر على الشك في الأركان فقط؟

الجواب: نعم، إذا كان الشك في الركعات.

السؤال: إذا كان المصلي في السجود وهو يعلم أنه في السجدة الأولى أو الثانية، ولكنه شك في عدد الركعات، فهل يجوز له أن يرفع رأسه من السجود ولو بنية القربة المطلقة - ثم يتأمل ويفكر في عدد الركعات أو ينظر إلى العلامة التي كان قد استعملها لضبط عدد الركعات بالسبحة أو الحصاة أم يجب عليه البقاء في فترة التأمل ساجداً إلى أن يستقر فكره على حالة معينة ثم يرفع رأسه؟

الجواب: إذا كان ذلك في الركعتين الأُوليين من الرباعية أو في الثنائية أو الثلاثية لم يجز له المضى

على الشك فيبقى ساجداً إلى أن يستقر فكره على حالة معينة، وأما في غيرها فلا بأس بما ذُكر. السؤال: ما حكم مَن يشك في عدد السجدات عند الجلوس تقريباً في جميع الصلوات اليومية؟ الجواب: هذا كثير الشك، فلا يعني بشكه، بل يبني على أنه أتى بهما.

السؤال: ما حكم الشك في صلاة الفجر بين الركعتين الأولى والثانية؟

الجواب: إذا استقر الشك فالصلاة باطلة.

السؤال: ما حكم الشكّ في الإتيان بالتشهّد؟

الجواب: إذا كان الشك حال النهوض للقيام أو حال القيام أو بعده فلا يُعتنى به.

السيؤال: ما حكم من صلّى الفجر وبعد شروق الشمس أو بعد الصلاة شك في كونه على جنابة؟ الجواب: صلاته صحيحة.

السؤال: ما حكم من شك في الطهارة وهو في الفرض الأول؟

الجواب: يبني على الطهارة، إن كان قد توضأ قبل الصلاة.

(موقع مكتب سماحة المرجع الديني الأعلى السيد علي الحسيني السيستاني دام ظله الوارف في النجف الأشرف<sub>)</sub>

# من المباني القرآنية لنهضة عاشوراء (النصرة والجهاد)

#### نصرة الدين وإعزاز الشريعة:

إن هذا المبنى وهذا الهدف من أهم الأهداف في الإسلام، ومن الأسس التي تستحق أن يُبدل من أجلها الغالي والنفيس.. وهذا الهدف السامي قد صرح به الإمام الحسين في وبين أنه مأخوذ بنظر الاعتبار في نهضته المباركة من خلال قوله للفرزدق في منزل صفاح: «وأنا أولى من قام بنصرة دين الله، وإعزاز شرعه».

فإنَّ المنطلقات التي بينها الإمام الحسين في كلمته هذه مرتكزة إلى آيات قرآنية متعددة؛ بل إنَّ روح القرآن الكريم بشكل كلّي تدعو إلى نصرة دين الله وإعزازه، قال تعالى: ﴿ حَتَّى يُهَاجِرُوا وَإِنِ اسْتَنصَرُوكُمْ فِي الدّينِ فَعَلَيْكُمُ النَّصْرُ ﴾ (الأنفال: ٧٧).

نعم، لقد نصر الإمامُ الحسينُ دينَ الله سبحانه، كما نصر اللهُ تعالى نهضةَ الإمام الحسين، فقد انتصر دمُ الإمام الحسين، كما تحقق هدفُه في عزّة دين الإسلام؛ فقد استمر هذا الدينُ الحنيفُ بفضل تلك الدماء الزاكيات، فبعد أربعة عشر قرناً، لا تزال نهضة عاشوراء حيّة، ولا تزال قدوة لكل العالم، وأمّا أعداء الحسين فقد اندحروا واندثروا في غياهب الزمن.

الجهاد لحفظ الإسلام:

إن مبدأ الجهاد وتشريعه في الديانات السابقة من

الأمور المسلّمة؛ فقد نص القرآن الكريم على حدوث معارك بين جبهة الحق والباطل، وذلك في زمن النبي طالوت من فئة قليلة غَلَبَتْ فئة كثيرة بإذْنِ اللّهِ وَالله مَعَ الصَّابِرِينَ ﴾ (البقرة، ٢٤٩).

وهدا المبدأ والهدف جاء أيضاً في كلام الإمام المسين في عندما لاقى الفرزدق في مسيره إلى كربلاء، حيث قال: «يا فرزدق، إنّ هؤلاء القوم لزموا طاعة الشيطان، وتركوا طاعة الرحمن، وأظهروا الفساد في الأرض، وأبطلوا الحدود، وشربوا الخمور، واستأثروا في أموال الفقراء والمساكين؛ وأنا أولى من قام بنصرة دين الله وإعزاز شرعه، والجهاد في سبيله؛ لتكون كلمة

ونُقل أيضاً أنّه لما دعا مروان الإمام الحسين إلى بيعة يزيد في المدينة، قال الإمام في: «وعلى الإسلام السلام؛ إذ قد بُليت الأُمّة براع مثل يزيد» (الفتوح: جه/ص١٧). فكلمة الإمام الحسين في هنا تشير إلى الفساد الاجتماعي والسياسي والاقتصادي الذي تفشى في المجتمع آنذاك؛ فقد كان أصل الإسلام في تلك الظروف عُرضة للخطر، ونتيجة لهذا؛ أصبح الجهاد واجباً في سبيل حفظ الإسلام؛ لأنّ حفظ الإسلام أهم الواجبات

## أَشْهَدُ أَنَّكَ وَفَيتَ بِعَهدِ اللَّهِ وَجاهَدتَ فِي سَبيلِهِ حَتَّى أَتَاكَ اليَقينُ

الإلهية.

د. محمد علي رضائي

### موكب الإباء والوفاء

إن الكوكبة الطاهرة من بني هاشم، وهم يجسدون ثورة من الوفاء العظيم والعطاء الدائم لآل بيت الرسول على قد وقفوا وقفة مشرفة شهد بها الإمام الحسين عندما قال: «جزاكم الله خيراً عن أهل بيت نبيكم» (مقتل الحسين لله مخنف: ١٧٥).

في وقت سلمتهم الأُمة إلى سيوف الحسد والحقد الذي سفكوا به دماءهم وسبوا به نساءهم الهاشميات الطاهرات الزاكيات.

إن الحديث عن وفاء أصحاب الإمام الحسين المعلقة من أهل بيته الله الله من أن يمر رافده بمصب الإمام الحسين المعلقة وهدفه الأسمى، حيث الوفاء العظيم لقيم السماء ولجده الرسول المعلقة.

فقد وفى الإمام الحسين في وأوفى بجميع صنوف أنواع التضحية والفداء، وبكل غال ونفيس؛ لذلك صار القول سرمدي البقاء، ابتداءً من النفس الطاهرة

الزاكية التي بين جنبيه، إلى التضحية بكل ما يذهل العقول ويحير الألباب، ويفوق حتى مواقف بعض الأنبياء والصالحين علاليات.

نعم، إن نبي الله أيوب على قال: ﴿ أَنِّي مَسَّنِيَ الضُّرُ وَأَنِّي مَسَّنِيَ الضُّرُ وَأَنتَ أَرْحَمُ الرّاحمينَ ﴾ (الأنبياء: ٨٣)..

أما الإمام الحسين على فكان عطاؤه لا يقف عند حد ما، بل كان يضحى بكل شيء.

لقد كانت جميع مفاصل يوم عاشوراء حاضرة عند الحسين في ومن جملتها وأهمها هو: وقوع السبي في نسائه وعياله، وما نحن في طي ذكراه، وكما أخبرت به الأدلة النقلية من الروايات المستفيضة، وإن الذي قدمته النسوة السبايا من التضحية والفداء والوفاء لا يقل أهمية عما قدمه الرجال الأبطال، إنما كان مكملاً لما قدموه من قرع الدروع وضرب السيوف... إنهن جعلن من واقعة الطف أمراً وواقعاً بديهياً لا يقبل النكران من أي فرد على وجه الأرض.. وذلك



فحري بنا أن نذكر السيدة زينب الله الصديقة الثانية من بعد أُمها الزهراء الله وأن نشاركها العزاء في كل غدو وعشي؛ إجلالاً لها وإكراماً

ويزيد اللعين يضرب ثغر سبط الرسول الحسين اللها

أمامها، ذلك الثغر الذي يرتل آيات القرآن الكريم

ويشدو بالذكر وأنواع الدعاء والابتهال إلى الله عزّ

الشيخ حسين التميمى

محطات تارىخىة

وعدوانا، وقد ساء ان يرى خرمي ورهطي ونساني مشردين، وأطفائي مذبوحين مظلومين، مأسورين مقيدين، وهم يستغيثون فلا يجدون ناصراً ولا معيناً» (بحار الأنوار: ج١٤/ص٣٦١).

لقد كان لسبي النساء الوقع الأشد ألما على أهل بيت الرسالة المسالة المسا

عن أبيه الإمام زين العابدين الله بذلك قائلاً:

«سألتُ أبي عليَّ بنَ الحسين عن حمل يزيد له، فقال:
حملني على بعير يَظْلَعُ بغير وطاء، ورأسُ الحسين
عليه السلام على عَلَم، ونسوتُنا خلفي على بغالٍ أُكف

و جل شدواً.

ومواساة.

لعل

مانقل

धियायी छंत्र إلينا بشأن قطع أيدي زوار الإمام الحسين ﷺ بأمر المتوكل العباسي هو منقول بالمضمون أو بالمعنى، فإنّ أتباع أهل البيت السِّالسِّي قد عانوا كثيراً على مرّ العصور، وخاصة في زمن المتوكل العباسى؛ إذ يشعر الطغاةُ أنّ سلطانَهم في خطر حينما يشاهدون الناس تُقبل إلى زيارة سيد الشهداء الإمام الحسين الله

إنّ ما قام به المتوكل العباسي لهو من أشنع ما قام به الطغاة، وذلك أنَّه مارس أمرين شنيعين:

الأول: بالنسبة إلى مرقد الحسين ، فقد أمر المتوكل بهدمه مرات عدة:

١- جاء في (تاريخ الطبري: ١٨٥/٩): (ذكر خبر هدم قبر الحسين بن على: وفيها (سنة ٢٣٦هـ) أمر المتوكل بهدم قبر الحسين بن على، وهدم ما حوله من المنازل والدور، وأن يحرث ويبذر ويسقى موضع قبره، وأن يمنع الناس من إتيانه، فذُكر أن عامل صاحب الشرطة نادى في الناحية: من وجدناه عند قبره بعد ثلاثة بعثنا به إلى المطبق (سجن مظلم تحت الأرض)، فهرب الناس، وامتنعوا من المصير إليه، وحُرث ذلك الموضع، وزُرع ما حواليه).

ابن جعفر بن محمد بن فرج الرخجى قال: حدثنى أبى، عن عمه عمر بن فرج، قال: أنفذني المتوكل في تخريب قبر الحسين، فصرت إلى الناحية، فأمرت بالبقر فُمُرَّ بها على القبور، فمرَّت عليها كلها، فلما بلغت قبر الحسين الله الله الله عليه الله المال عمى عمر ابن فرج: فأخذت العصابيدي، فما زلت أضربها حتى

تكسرت العصافي يدى! فوالله ما جازت على قبره ولا تخطته! قال لنا محمد بن جعفر: كان عمر بن فرج شديد الانحراف عن آل محمد عَنِيْلًا، فأنا أبرأ إلى الله منه،

وكان جدي أخوه محمد بن فرج شديد المودة لهم رحمه الله ورضى عنه، فأنا أتولاه لذلك وأفرح بولادته)، أي بولادتي منه.

الثاني: مارس سياسة الاضطهاد تجاه زوار الإمام الحسين الله الم

أ- جاء في (مقاتل الطالبيين: ٣٩٥): (وكان المتوكل شديد الوطأة على آل أبى طالب، غليظاً على جماعتهم، مهتماً بأمورهم، شديد الغيظ والحقد عليهم، وسوء الظن والتهمة لهم، واتفق له أن عبيد الله بن يحيى بن خاقان وزيره يسيئان الرأي فيهم، فحسَّن لهما القبيح في معاملتهم، فبلغ فيهم ما لم يبلغه أحد من خلفاء بني العباس قبله. وكان من ذلك أن كَرَبَ قبر الحسين ﴿ وَعَفَّى آثاره، ووضع على سائر الطرق مسالح له، لا يجدون أحداً زاره إلا أتوه به، فقتله أو أنهكه عقوبة!

ومن الواضح في النص المتقدم أنّ الزائر الحسيني يتعرض إلى القتل، أو العقوبة بشدة فائقة، فقد تصل إلى قطع عضو منه.

ب- وجاء في (أمالي الطوسي: ٣٢٨): (بلغ المتوكل



سبع وثلاثين ومائتين، فثار أهل السواد به، واجتمعوا

عليه وقالوا: لو قتلنا عن آخرنا لما أمسك مَن بقى

منا عن زيارته، ورأوا من الدلائل ما حملهم على ما

صنعوا، فكتب بالأمر إلى الحضرة، فورد كتاب المتوكل

إلى القائد بالكف عنهم والمسير إلى الكوفة، مظهراً أن

مسيره إليها في مصالح أهلها، والانكفاء إلى المصر!

فمضى الأمر على ذلك حتى كانت سنة سبع وأربعين،

فبلغ المتوكل أيضاً مصير الناس من أهل السواد

والكوفة إلى كربلاء لزيارة قبر الحسين على ، وأنه قد

كثر جمعهم كذلك وصار لهم سوق كبير، فأنفذ قائداً

قبر الحسين، ونَبَشُ القبر وحرث أرضه، وانقطع الناس عن الزيارة. وعمل على تتبع آل أبي طالب والشيعة رضي الله عنهم، فقتل ولم يتم له ما قَدَّر).

وفي الختام نلخص إلى القول:

١- لا يمكن أن ننكر الظروف القاسية التي جرت على أتباع أهل البيت المسلم في سبيل منعهم من زيارة سيد الشهداء الإمام الحسين المسلم ال

٢- ورواية تقطيع الأيدي، وإنْ لم نعثر عليها في مصادرنا، ولكن الطغاة فعلوا أكثر من ذلك، حيث قاموا بقتلهم.

اعداد / وحدة النشرات

# يوم الحسين ﷺ من أيام الله تعالى

مما لا شك فيه أن كل ما في الوجود إنما هو ملكٌ لله تعالى، بما فيه الزمان، إذ إن كل الأيام والشهور والدهور إنما هي له عزّ وجلّ، إلا أننا نجده سبحانه ينسب بعض الأيام إلى ذاته المقدسة، كما في قوله: ﴿ وَلَقَدْ أَرْسَلْنَا مُوسَى بِآيَاتِنَا أَنْ أَخْرِجْ قَوْمَكَ مِنَ الظُّلُمَاتِ إِلَى النُورِ وَذَكَرُهُمْ بِأَيّامِ اللّهِ ﴾ (إبراهيم: ٥)، وعندئذ لا يمكن أن تفسر تلك النسبة إلا تشريفاً وتعظيماً لها.

وأيام الله تعالى: هي الأيام المصيرية والمهمّة في حياة الناس، سواء كانت أيّام نصرٍ عظيمٍ أم بلاءٍ جسيم؛ لأن كلتيهما تؤثّران في يقظة الشعوب ونهضتها؛ لذا جاء الأمر السّماوي بالتذكير بها وضرورة إحيائها.

والقرآن الكريم -كما هو معلوم-إنما يبيّن الأصولَ العامة فقط، وأما بيان المصاديق فأمرهُ موكولٌ إلى السُّنَة المطهّرة، وبالرجوع إلى الروايات نجد أنّ:

منها: ما صرّح بذكر بعض مصاديق أيام الله تعالى، كما روي عن الإمام الباقر الله عنها الله، يومٌ يقوم القائم ، ويوم الكرّة (أي: الرجعة)، ويوم القيامة ، (نور الثقلين: ٢٦/٢ه). ومنها: ما أشار إلى بعض الأيام ببيان عظمتها وأهميتها، ولعل من أجلاها وأوضحها تلك التي تناولت يوم الحسين ، منها ما روي عن الإمام الرضا ، «يابن شبيب، إن كنتَ باكياً لشيء فابك للحسين بن علي بن أبي طالب ؛ فإنه ذُبح كما يُذبحُ الكبشُ، وقُتل معه من أهلُ بيته ثمانية عشر رجلاً ما لهم في الأرض شبيهون، ولقد بكت السمواتُ السبعُ والأرضونَ لقتله، ولقد نزل إلى الأرض من الملائكة أربعةُ آلاف لنصره فلم يُؤذَن لهم، فهم عند قبره شُعثُ غُبرٌ إلى أن يقوم القائمُ ، فيكونون من أنصاره، وشعارهم: (يا لثارات الحسين). يابن شبيب، لقد حدثني أبي عن أبيه عن جده أنه لما قُتل جدي الحسينُ

(صلوات الله عليه) أمطرت السماءُ دماً وتراباً أحمر، (عيون أخبار الرضا الله عليه).

ولم يقتصر ذكر عظمة هذا اليوم على كتبنا فقط، بل ورد في كتب السنة أيضاً: منها: ما روي عن ابْن عَبّاس قَالَ: «رَأَيْتُ النّبِي لَيُّ في الْمَنَام بنصْف النّهَارِ أَشْعَثَ أَغْبَرَ مَعَهُ قَارُورَةٌ فيهَا دَمٌ يَلْتَقِطُهُ أَوْ يَتَتَبّعُ فيهَا شَيْئاً، قَالَ: قُلْتُ: يَا رَسُولَ اللّه، مَا هَذَا؟ قَالَ: دَمُ الحُسَيْنِ وَأَصْحَابِه، لَمْ أَزَلْ أَتَتَبعُهُ مُنْدُ اليَوْمَ، قَالَ عَمَارٌ: فَحَفِظْنَا ذَلِكَ اليَوْمَ، فَوَجَدْنَاهُ قُتَلَ ذَلِكَ اليَوْمَ، فَوَجَدْنَاهُ قُتَلَ ذَلِكَ اليَوْمَ، فَوَجَدْنَاهُ قُتَلَ ذَلِكَ اليَوْمَ، (مَسند أحمد: ٨٩٥).

ومن الجدير بالذكر أن الروايات لم تُعبِّر عن يوم استشهاد أيّ من الأنبياء والأئمة على الله عن يوم استشهاد أيّ من الأنبياء والأئمة على بما فيهم حبيب الله على وأخوه على وأبنته الزهراء الله الله (يوم) سوى في قضية الإمام الحسين في كما في الرواية عن الإمام الرضافي: «إنّ يومَ الحسينِ أقرحَ جفوننا، وأشبلَ دموعنا، وأذلَّ عزيزَنا» (مسند الإمام الرضافي: ٢٧/٣).

وأما علّة عظمة يوم الإمام الحسين على سائر الأيام، فلعلها هي العلّة التي وضّحتها رواية الإمام الصادق : «إنّ يوم الحسين أعظم مصيبة من سائر الأيام؛ وذلك أن أصحاب الكساء، الذي كانوا أكرم الخلق على الله كانوا خمسة، فلما مضى النبيُّ للله بقي أمير المؤمنين وفاطمة والحسن والحسين فكان فيهم للناس عزاء وسلوة، فلما مضت فاطمة الله كان في أمير المؤمنين والحسن والحسين للناس عزاء وسلوة، فلما فضى منهم أمير المؤمنين كان للناس في الحسن والحسين عزاء وسلوة، فلما فتل الحسين عزاء وسلوة، فلما مضى الحسن كان للناس في الحسين عزاء وسلوة، فلما قتل الحسين له يكن بقي من أصحاب الكساء أحد للناس فيه بعده عزاء وسلوة، فكان ذهابه كذهاب جميعهم، كما كان بقاؤه كبقاء جميعهم، فلذلك صار يومُه أعظم الأيام مصيبة» (الفصول المهمة: ٤٣/٤).

وتترتب على كون يوم الإمام الحسين هن أيام الله تعالى ثمرةٌ مهمةٌ جداً، مفادها: وجوب التذكير به بأمر الله عز وجل، وبالتالي فإن إصرار الشيعة على إحيائه إنما هو امتثالٌ لذلك الأمر، واتباعٌ لسنة نبيه منه وعترته المتثالٌ لذلك الأمر، واتباعٌ لسنة نبيه منه وعترته المتثالٌ لذلك الأمر، واتباعٌ لسنة نبيه منه المنه وعترته المنهالية.

ولاء قاسم العبادي

### هل توجد خطوات للثبات على العمل الصالح؟

إن الخطوات العملية والبرامج التفصيلية للعمل الصالح ليست مُجدية إذا لم يكُن الإيمانُ مُستقراً في القلب؛ لأنَّ رسوخَ قدم الإنسانِ في العمل الصالح هو نتيجة حتمية لرسوخه في الإيمان، والثباتُ على العمل الصالح لابدً من أن يسبقَه ثباتُ على الإيمان.

ولذا نجدُ مُعظم آيات القرآن التي أمرت بعمل الصالحات جاءَت مُقترنة مع الإيمان، قالَ تعالى: ﴿ الَّذِينَ آمَنُوا وَعَمِلُوا الصَّالِحَاتِ طُوبَى لَهُم وَحُسنُ مَآبٍ ﴾، وما يصيبُ الإنسانَ مِن إقبال وإعراض في عملِ الصالحات يعودُ إلى الإقبال والإعراض الذي يحدثُ على مُستوى الإيمان. الإقبال والإعراض الذي يحدثُ على مُستوى الإيمان. وقد أكّدت النصوصُ على أنَّ الذنبَ لا يصدرُ منَ المؤمنِ وهوَ مؤمنٌ، ففي الحديث عن رسولِ الله الله السارةُ حينَ الزاني حينَ يزني وهوَ مؤمنٌ، ولا يسرقُ السارةُ حينَ يشربُها وهوَ مؤمنٌ، ولا يشربُ الخمرَ حينَ يشربُها وهوَ مؤمنٌ،

وعليه لا بدَّ من أن يكونَ سعيُ الإنسانِ مُنصباً في مُراقبة إيمانه والعمل على تثبيته في قلبه، قالَ تعالى: ﴿أُولَئكَ كَتَبَ فِي قُلُوبِهِمُ الإِيمَانَ﴾، فمن يُكتَب الايمانَ في قلبه يكن عملهُ صالحاً بالضرورة، فعن الإمام الصادق في قالَ: «وقلبٌ مفتوحٌ فيه مصابيحٌ تُزهر، ولا يُطفأ نورُه

إلى يوم القيامة، وهو قلب المؤمن».

وقد ميزَت النصوصُ بينَ (الإيمانِ المُستودَع) الذي يكونُ عندَ الإنسانِ مُجرَد وديعة، وبينَ (الإيمانِ المُستقرِّ) الذي يكونُ ثابتاً تزولُ الجبالُ ولا يزول، فعن الإمامِ الصادقِ عنه قالَ: «المُستقرُّ ما استقرَّ الإيمانُ في قلبه، فلا يُنزعُ منهُ أبداً، والمستودَعُ الذي يُستودعُ الإيمانَ زماناً ثمّ بُسلهُ».

والإيمانُ المُستقرُّ لا يكونُ إلّا عن عقيدة قائمة على العلم واليقين، وعن إيمانِ نابع عن وعي وبصيرة، ولا طريقَ لنذلكَ إلّا بالعلم والتفكّر والتدبّر والاهتداء الدائم للحق، مُضافاً إلى تزكية النفسِ منَ الأهواء والشهوات... فمن دونِ العلم والبصيرة لا يكونُ الإيمانُ مُستقراً، ومن دونِ استقرار الإيمانِ لا يستقرُ الإنسانُ على عملِ الصالحات. وعليه، إذا كانَ العلمُ هوَ طريقُ الصلاح، والجهلُ هوَ طريقَ المصلاح، والجهلُ هوَ طريقَ المصلاح، المسالحات، فحينها تصبحُ كلُّ الخطواتِ العمليةِ لتحصيلِ العلم هيَ ذاتَها الخطواتُ لتحصيلِ الصالحات، وبذلكَ نفهمُ الرواياتِ التي تتحدّثُ عن (معرفةِ الله) و(وجوبِ طلبِ العلم والتفقّهِ في الدينِ) و(التدبر في الآيات) على أنّها أساسٌ لثبات الإيمان.

مركز الرصد العقائدي



## من التوجيهات الأبوية في الزيارة الأربعينية / ا

ينبغي أن يلتفت المؤمنون الذين وفقهم الله لهذه الزيارة الشريفة أنّ الله سبحانه وتعالى جعل من عباده أنبياء وأوصياء؛ ليكونوا أسوة وقدوة للناس وحجّة عليهم، فيهتدوا بتعاليمهم ويقتدوا بأفعالهم. وقد رغّب الله تعالى إلى زيارة مشاهدهم؛ تخليداً لذكرهم وإعلاءً لشأنهم، وليكون ذلك تذكرةً للناس بالله تعالى وتعاليمه وأحكامه، حيث إنهم كانوا المثل الأعلى في طاعته سبحانه والجهاد في سبيله والتضحية لأجل دينه القويم.

وعليه، فإنّ من مقتضيات هذه الزيارة: -مضافاً إلى استذكار تضحيات الإمام الحسين ﷺ في سبيل الله تعالى- هو الاهتمام بمراعاة تعاليم الدين الحنيف؛ من الصلاة والحجاب والإصلاح والعفو والحلم والأدب وحرمات الطريق وسائر المعاني الفاضلة؛ لتكون هذه الزيارة بفضل الله تعالى خطوة في سبيل تربية النفس على هذه المعانى، تستمر آثارها حتى الزيارات اللاحقة وما بعدها، فيكون الحضور فيها بمثابة الحضور في

إننا وإن لم ندرك محضر الأئمة من أهل البيت المناسلة لنتعلم منهم ونتربى على أيديهم، إلَّا أنَّ الله تعالى حفظ لنا تعاليمهم ومواقفهم، ورغبنا إلى زيارة مشاهدهم؛ ليكونوا أمثالاً شاخصة لنا، واختبر بذلك مدى صدقنا فيما نرجوه من الحضور معهم والاستجابة لتعاليمهم ومواعظهم، كما اختبر الذين عاشوا معهم وحضروا

مجالس التعليم والتربية على الإمام على.

فلنحذر من أن يكون رجاؤنا أُمنية غير صادقة في حقيقتها، ولنعلم أننا إذا كنّا كما أرادوه (صلوات الله عليهم) يُرجى أن نُحشر مع الذين شَهدوا معهم، فقد ورد عن أمير المؤمنين على الله قال في حرب الجمل: أنه «قد حَضَرَنا قومٌ لم يزالوا في أصلاب الرجال وأرحام النساء». فمن صدرة في رجائه منا لم يصعب عليه العمل بتعاليمهم والاقتداء بهم، فتزكّى بتزكيتهم وتأدب بآدابهم.

(موقع مكتب سماحة المرجع الديني الأعلى السيد علي الحسيني السيستاني دام ظله في النجف الأشرف)



### بطل الحرب والسلم

يعد أمير المؤمنين علي على فتوته وقوته مفرداً جيش الإسلام، وحامي حماه، وبـ (ذي فقاره) قام عمود الدين، واستوى جانبه، وقويت شوكته، وهو بما يمتلك من العنفوان وقوة الأيد وشدة البطش والفتك والبطولة المفردة النادرة وبواعث الزهو، مالك نزعات الذات وهوى النفس كابح جماحها، وإنما يطلق طرفاً من أعنتها حيث تدفع شراً مستطيراً، وترد عدواناً مدمراً، فتحق الحق وتزهق الباطل.

ولقد أفصح عن مشاعره وما تنطوي عليه جوانحه جنوحاً للسلم والسلامة ما وجد إلى ذلك سبيلاً، وحسماً للفساد واستشرائه إذا لم يجد من مقارعة الباطل بُداً. فلننصت لما يحدثنا به بطل السلم والحرب، وتفاعله وانفعاله فيما يحيط به من ضروب الخطوب وبؤر المحن وشوائك المكاره، فقد قال الشاحة للصحابه وقد استبطؤوا إذنه لهم في القتال بصفين:

ْ اَمَّا قَوْلُكُمْ: أَكُلَّ ذَلكَ كَرَاهيَةَ المَوْت؟ فَوَاللَّه مَا أُبَالِي 

دَخَلْتُ إِلَى المُوْتِ أَوْ خَرَجَ المُوْتُ إِلَيَّ. وَأَمَّا قَوْلُكُمْ: شَكَّا َ الْ

أَهْلِ الشَّامِ! فَوَاللَّه مَا دَفَعْتُ الْحَرْبَ يَوْماً إِلَّا وَأَنَا أَطْمَعُ 
أَنْ تَلْحَقَ بِي طَائِفَةٌ فَتَهْتَدِي بِي، وَتَعْشُو إِلَى ضَوْئي، فهُو 
أَنْ تَلْحَقَ بِي طَائِفَةٌ فَتَهْتَدِي بِي، وَتَعْشُو إِلَى ضَوْئي، فهُو 
أَحْبُ إِلَيٍّ مِنْ أَنْ أَقْتُلَها عَلَى ضَلالها، وَإِنْ كَانَتْ تَبُوءُ

بِآثَامِهَا، (نهج البلاغة: خ٥٥/٩١).

فَع المُوقفين بعقلك لتدرك تلكم الروح في لين جانبها، وميلها إلى الدعة وحب العافية للجميع، ولتدرك تنمّره في ذات الله وحسم مادة الفساد، وإنك لتقف على هديه لجيشه ليثبطهم عن المسارعة إلى النزال في ساحات المقتل إلا بعد الإعذار والإندار: «فَإِذَا لَقيتَ العَدُوَّ مَنْ فَقفْ مِنْ أَصْحَابِكَ وَسَطاً، وَلَا تَدْنُ مِنَ القَوْم دُنُوَّ مَنْ يُولِدُ أَنْ يُنْشَبَ الْحَرْبَ، وَلَا تَبْاعَدْ عَنْهُمْ تَبَاعُدَ مَنْ يَهَابُ الْبَأْسُ، حَتَّى يَأْتيكَ أَمْرِي، وَلَا يَحْملَنُكُمُ شَنَاتُهُمْ عَلَى قَتَالِهِمْ قَبْلُ دُعَائِهِمْ وَالإِعْدَارِ إِلَيْهِمْ، (نهج البلاغة: قتالهمْ قَبْلُ دُعَائِهِمْ وَالإِعْدَارِ إِلَيْهِمْ، (نهج البلاغة: الكتاب ۲/۲/۱۲).

(انظر: الأخلاق من نهج البلاغة، للمعلم: ص ٨٦ – ٨٨)



لقد أخرج أبو داوود في سننه، وابن حبان في صحيحه، والحاكم في مستدركه وغيرهم بأسانيدهم عن عبد الله بن مسعود قال: قال رسول الله عَنْ الله عَدْ الله عَالَمُ عَالَ عَمْ يَبِقَ مِنْ الدنيا إلا يومٌ لطوّل الله ذلك اليوم، حتى يبعث فيه رجلاً منى، أو من أهل بيتى، يواطئ اسمه اسمى، واسم أبيه اسم أبى، يملأ الأرض قسطاً وعدلاً كما ملئت ظلماً وجوراً» (سنن أبي داود ١٠٦/٤).

بتقريب: أنَّ مواطأة اسم المهدى واسم أبيه لاسم النبي عَيْنِ اللهِ واسم أبيه، تعني أن اسم المهدي: محمد بن عبد الله، لا محمد بن الحسن كما يذهب إليه الشيعة!!

والجواب:

١- إن هذا الحديث قد ورد بصيغ مختلفة، وهو مروي من طريق غيرنا، فلا يكون حجة علينا، وهو لم يصح عندنا. ثم إنه حديث لم يصل إلى درجة الصحَّة، بل أكثر ما يقال فيه عندهم: (إنه حديثٌ حسن)، فلا يصحّ لأجله أن نردّ الأدلة العقلية والنقلية الدالة على أن المهدى ﷺ هو الإمام محمد بن الحسن العسكري الله الإمام

٢- إن الحديث الذي ورد فيه قوله: (واسم أبيه اسم أبي) كل طرقه تنتهى إلى عاصم بن أبى النجود صاحب القراءة المشهورة، وهو معروف عندهم بسوء حفظه، رغم أنه ثقة

وثبت في القراءة. (راجع ميزان الاعتدال ١٣/٤). فإذا كان حال الرجل هكذا، فكيف يصح التعويل على روايته في مسألة مهمة، مع وضوح الأدلة الأخرى الدالة على أن المهدي المنتظر هو الإمام محمد بن الحسن

العسكري الله ؟

٣- إن الرواية عن عاصم قد اختلفت من هذه الناحية، فمنهم مَن رواها عنه من دون ذكر: (واسم أبيه اسم أبي)، ومنهم مَن رواها عنه مشتملة على ذلك، فقد أخرج الترمذي بسنده عن سفيان الثوري عن عاصم بن بهدلة عن زر عن عبد الله قال: قال رسول الله عَلَيْلَةُ: ﴿ لا تَدْهُبُ الدنيا حتى يملك العرب رجل من أهل بيتى، يواطئ اسمه اسمى» (سنن الترمذي: ٤/٥٠٥، وقال عنه: هذا حديث حسن صحيح).

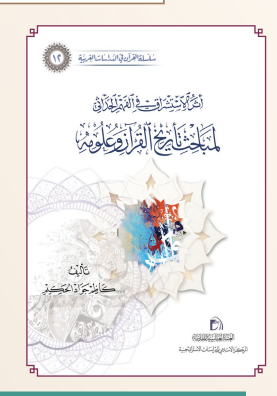
والذين رووا هذا الحديث عن عاصم خالياً من قوله: (واسم أبيه اسم أبي) كثيرون، وبعض الرواة الذين رووا هذا الحديث مشتملاً على هذه الزيادة، قد رووه أيضاً خاليا منها.

فإذا كان حال الرواية في الاضطراب هكذا، فكيف يصح التعويل عليها في إثبات اسم والد الإمام المهدى المنتظر على المنتظر

الشيخ على آل محسن

### صدر عن المركز الإسلامي للدراسات الاستراتيجية التابع لقسم الشؤون الفكرية والثقافية في العتبة العباسية المقدسة الكتاب الثاني عشر من (سلسلة القرآن في الدراسات الغربية)، وهو بعنوان:

## أثر الاستشراق في الفهم الحداثي لباحث تأريخ القرآن وعلومه



تأليف: كاظم جواد الحكيم

ويتناول الأشر الاستشراقي في الفهم الحداثي للنص القرآني، وما يتعلق به من مباحث في تأريخ القرآن، وبيان ما وقع فيه الحداثويون من أخطاء وزلات نتيجة تأثرهم أو اتباعهم مناهج المستشرقين في دراسة المدين والقرآن ومحاولة فهمهما، بالاستناد إلى المناهج الغربية.

ثم يستمر المؤلف بتحليل ومناقشة ونقد مناهج وآراء المستشرقين الحداثويين في هذا المجال، والبحث عن الآثار السلبية في فهم النص القرآني في ضوء تأثير المناهج الاستشراقية في المناهج الحداثية.

#### يُطلب من معرض الكتاب الدائم في:

(١) منطقة ما بين الحرمين الشريفين قرب صحن أبي الفضل العباس 🕮

(٢) النجف الأشرف -نهاية شارع الرسول ﷺ. (٣) بابل - الحلة - مقام رد الشمس.

تنبيه: تحتوي النشرة على أسماء الله تعالى والمعصومين الله في الرجاء عدم وضعها على الأرض؛ تجنباً للإهانة. كما ننوه بأنه لا يجوز شرعاً لمس تلك الكلمات المقدسة إلا بعد الوضوء والكون على الطهارة.