

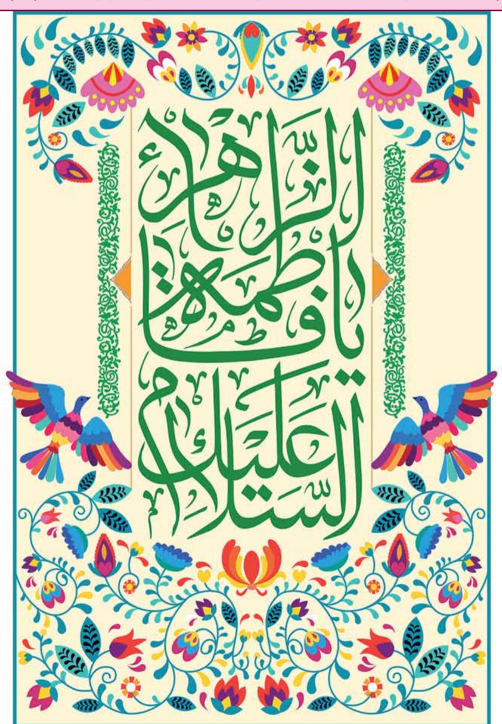
۱۹ /جمادی الآخرة / ۱۹۱هـ ۱۲ / ۲۰۲۲م





السنة التاسعة عشرة

نشرة أسبوعية ثقافية تصدرها وحدة النشرات التابعة لمركز الدراسات والمراجعة العلمية/ قسم الشؤون الفكرية والثقافية في العتبة العباسية المقدسة



الأم

بالتعبير

المألوف والمعروف: أصل

الشيء؛ فأصل الإخوة أمهم التي

ごとがら يعودون إليها. ويمكن توسعة الاستخدام في

هذا الاصطلاح ليشمل العديد من الحقائق والمفاهيم،

ومن ذلك: استخدام (أم البركات)، أي مرجع العديد من البركات

لهذه الشخصية المهمة الملهمة السيدة الجليلة فاطمة الزهراء على السالة

أم الأئمة الأطهار عَيْنَالِينَا، وأم عقيلة الطالبيين زينب الحوراء عَيْنَالِينَانَ،

فإن هذه الشجرة المباركة الطيبة مدّت الأمة ببركاتها.

وكان من عظيم تلك البركات: أولادها الأطهار عظيه، الذين صاروا كالشموس المنيرة لهداية الخلق، ومنها انطلق أصل الدين الرابع (الإمامة)، التي تُعدّ الحاضنة لميراث الأنبياء ﷺ ورسالة

ومن هذا البيت المعظم خرجت الهداية إلى الناس، فصارت بذلك مولاتنا الصدّيقة الكبرى ﷺ أم البركات والخيرات، وأصبحت حجة لله تعالى في أرضه، ثم بعد ذلك انتقلت الحجية منها وزوجها على الله الله أولادهما: الإمام الحسن ﷺ ثم الإمام الحسين ﷺ، ثم السجاد والباقر والصادق والكاظم والرضا والجواد والهادي والعسكري والمهدي للطَّالِيِّلْ.

وما أعظم البركة حين تكون هدايةً ونوراً إلى البشرية، وما أعظم البركة حين تكون مدرسة في الأخلاق والتربية والقيم المثلى والسجايا الحميدة، وما أعظم البركة حين تكون نبراساً للأمة ومشعلاً يقودها إلى العلياء والمجد

والفخر والإيمان والتقوى والرشد والحكمة والعقلانية والنبل

والخير كله.

نعم، إنها أم البركات والخير كله؛ لأن الخير كله في محمد وآله الطاهرين.





الإشراف العام السيد عقيل الياسرى رئيس التحرير الشيخ حسن الجوادي مدير التحرير الشيخ على عبد الجواد الأسدي سكرتيرالتحرير منير الحزامي المراجعة العلمية الشيخ حسين مناحي التدقيق اللغوي عمار السلامي التصميم والإخراج الطباعي السيد حيدر خير الدين

المراجعة الفنية علاء الأسدى الأرشفة والتوثيق منير الحزامي المشاركون في هذا العدد

الشيخ حسين التميمي، على الخباز، الشيخ حبيب الكاظمى، السيد صباح الصافي، الشيخ كاظم القره غولى رقم الإيداع في دار الكتب والوثائق ببغداد: (۱۳۲۰) لسنة ۲۰۰۹م



انشرتا الكفيل والخميس والمنا







# المديدة المدين المدين

إنَّ أهمية الدِّين للإنسان تكمن في ما يشتمل عليه من أنباء خطيرة في شأن الكون والإنسان؛ ولأنَّه في حقيقته ليس إلَّا رؤية كونيَّة تشرح أبعاد هذه الحياة، وتُثبِت فيه حقائق كبرى ثلاثاً، وهى:

١- وجود الإله الراعي للإنسان، والذي ينبغي بالإنسان
معرفته بعقله وتفكيره، وشكره على خُلقه وإنعامه
بضميره.

٧- رسالة الله سبحانه إلى الإنسان في توضيح الأنباء الكبرى، وتوضيح منهج السلوك الراشد في هذه الحياة.
٣- بقاء الإنسان بعد هذه الحياة سعيداً أو شقياً -بحسب مستوى تبصره وسلوكيّاته فيها-، فمَن عرفَ الله سبحانه في هذه الحياة واتّصف بالخصال الزاكية لَقيَ الحسنى في الحياة الأُخرى، ومَن جحد الله سبحانه أو

أهمل التحقُّق من وجوده أو اتَّصف بالخصال الرذيلة وارتكب الخطيئة لَقىَ سوءاً وعناءً وعسراً.

وهذه الحقائق ممًّا ينبغي على كلً إنسان فهمها والبتُ في شأنها؛ فإنَّ البحث عنها ليس ترفاً فكرياً يمارَس إشباعاً لحُبُ الاطلاع، كالبحث في الفضاء الكوني ومجرّاته، أو طلباً لمزيد من السعادة بتحرّي أساليب توفير الراحة ونحوها، بل البحث عن هذه الحقائق بحث في صلب حياة الإنسان؛ لأنّه يُعين القواعد الأساسيَّة لحياته العمليَّة بما تمليه عليه من منهج عمليً في حال توصله إلى إثبات هذه الحقائق أو احتمالها، وهذا بخلاف ما إذا توصل المرء إلى نفيها القاطع؛ فإنّه سوف يتحرّر من إملاءاتها ويكون في مأمن من خطورة مخالفتها.

السيد محمد باقر السيستاني





للأمة الإسلامية.

قال الله تعالى في محكم كتابه العزيز: ﴿إِنَّا أَعْطَيْنَاكَ اللَّهُ تَعَالَى اللَّهُ الْأَبْتَرُ ﴾. الكَوْثَرَ، فَصَلِّ لرَبِّكَ وَانْحَرْ، إِنَّ شَائِئَكَ هُوَ الْأَبْتَرُ ﴾.

اسم الكوثر جاء في القرآن الكريم في سورة الكوثر فقط. ونرى في شأن سبب النزول المبارك أن أغلب المفسرين قد اتفقوا أنها نزلت لتظهر لنا أمرين مهمين في مسيرة الرسول الأعظم عَلَيْدَالًا:

الأول: إقرار حقيقي يكشف لنا الخير الكثير الذي سيمتد عبر العصور والأزمنة، وقد اختاره الله لنبيه الكريم محمد عُنِيلاً، وأن الأبتر سيكون المقدر حصراً لأعدائه، (مناقب آل أبي طالب: ٢١/٢).

والثاني: أن هناك توجيهاً إلهياً للرسول الأكرم عَلَيْالله بالإخلاص والانقطاع في العبادة، شكراً لله على هذه النعمة العظيمة (بحار الأنوار: ٢١١/٨١).

وقد ذكرت أكثر الروايات وكتب التفسير أن من أسباب ودواعي نزول السورة: أن رجلاً كان مبغضاً رسول الله عنيالية، وهو عمرو بن العاص على ما قيل قد وصف النبي عَيْلاً بأنه أبتر لا ذرية له، لذلك أنزل الله يعالى سورة الكوثر لتكون له عَيْلاً مؤنساً، وبياناً شافياً

وذكر أرباب التفاسير أن القائل هو: العاص بن وائل السهمي، الذي تفوّه وتعدى على مقام الرسول الأعظم عَيْسًا بالتهامه بانقطاع النرية، فأنزل الله تعالى السورة رداً عليه، ونصرة لنبيه الكريم عَيْسًا.

وأبرز ما فُسرت به كلمة (الكوثر) وأكثر ما قيل وأقـرب ما تم الاتفاق عليه بين المفسرين هو: (كثرة الخير أو النرية)، أي: ذرية رسول الله عَيْسَة، التي لم تنتشر ولم يكن امتدادها إلا عن طريق وجود سيدة نساء العالمين فاطمة الزهراء المناور (بحار الأنوار: ١٧/٨).

الشيخ حسين التميمى

## زواج والدي

النبى الأعظم عَيْمَال

وكانت تحت

رعايته بعد أن مات

أبوها، و(كانت يومئذ

أفضل امرأة في قريش نسباً

وموضعاً) (السيرة النبوية: ١٦٥/١)،

فخطبها لولده عبد الله، وخطب في الوقت نفسه ابنة وهيب واسمها هالة لنفسه، فزوّجه إياها، فكان زواج عبد المطلب وعبد الله في مجلس واحد، فولدت هالة لعبد المطلب حمزة في ، وولدت آمنة لعبد الله محمداً، فحمزة هو عم النبي عَيْنَاكُ وابن خالته.

وهكذا شاء الله أن تكون هذه المرأة الطاهرة زوجة لعبد الله وأُمّا لسيد خلقه وخاتم أنبيائه عَيْنَالَهُ؛ ليكون أشرف الناس حسبا وأكرمهم نسبا، فطهره من الرجس ونقله من الأصلاب الشامخة إلى الأرحام المطهرة، فكان خاتماً لأنبيائه وسيّداً لعباده، فأصبحت من أكبر صانعات التأريخ، كما تُعبّر بنت الشاطئ في كتابها: (تراجم سيدات بيت النبوة).

وبالرغم من أن هذا الزواج قصير المدة جداً استمر لبضعة شهور، ولكنه كان عظيمَ الأثر؛ إذ توقي عبد الله عند سفره إلى الشام في تجارة، وكانت السيدة آمنة الشاه حاملاً بجنينها العظيم ألمالاً.

إعداد / وحدة النشرات



وأثـرهُ خاتم الأنبياء

سيدالكائنات،

والمرسلين محمد عَيْلاً، فأكرم به وأنعم من زواج؛ أمّا النوج فهو: عبد الله بن عبد المطلب وكفى أن ننسبه لولده ونقول: هو أبو سيد الخلق محمد عَيْلاً، وأمّا النوجة فهي: السيدة آمنة الله بنت وهب.

أمّا والدة عبد الله، فهي السيدة فاطمة الله بنت عمرو بن عائد بن عمران بن مخزوم، وهي والدة أبي طالب أيضاً، وقد خصّ الله هذه السيدة الجليلة بأن تكون جدة للنبي ألله والوصي دون غيرها من زوجات عبد المطلب.

ويذكر لنا التاريخ أنّ عبد المطلب عندما كان ينقب عن زمزم وواجهته قريش بالأذى، نذرَ إن وُلد له عشرة أولاد أن يذبح واحداً منهم لله عند الكعبة، فلمّا صار له من الأولاد عشرة واقترع عليهم وقع السهم على عبد الله والد النبيء الله فتأسّى بجده الخليل إبراهيم هي، ثم فدى ابنه عبد الله بمائة من الإبل. ولا سلم عبد الله من الذبح، قرر عبد المطلب تزويجه، فأخذه إلى وهيب بن عبد مناف، وهو عم السيدة فأخذه إلى وهيب بن عبد مناف، وهو عم السيدة

# مساعي فكرة في ولادة الزهراء على السلام

كلفتها لتتوغل في أحشاء التاريخ، وتجتاز بصحبة هاجس وُعُورة صحراء قاحلة، وتقف عند أطراف بيوت قريش عساها تلتقى ببعض نساء ذلك التأريخ.

وفعلاً، كان لقاء فكرتي مع حشد نساء قريش، فقالت لهن مستغربة: - أيعقل أن ترسل عليكن خديجة الكبرى عليه لتقفن معها لحظات الولادة فترفضن، وأنتن بنات عرب؟!

كان الجواب يصل ذروة المكابرة الفارغة والعنجهية القبلية والطبقية المقيتة:- نعم،

رفضنا الاستجابة لها؛ لكونها عصت أوامرنا، ولم تقبل قولنا، وتزوّجت مُحمّداً يتيم أبي طالب، الفقير الذي لا مال له، قررنا أن لا نمد لها يد العون..!

قالت فكرتي لتجوب في أعماقهن:-

وهل عرفتن أن مَن رفضتن هو نبي رحمة أرسله الله هداية إلى البشر؟! هل سمعتن قول النبي عُنِيلاً حين سمع خديجة السلام تحدّث جنينها، فقال لها: «يا خديجة، مَن تُحدّثين»؟ قالت: الجنين الذي في بطني يُحدّثني ويُؤنسني، فقال عُنِيلاً: «يا خديجة، هذا جبرائيل يخبرني أنها أنثى، وأنها النسلة الطاهرة الميمونة، وأنّ الله سيجعل نسلي منها، وسيجعل من نسلها أئمّة، ويجعلهم خلفاء في أرضه بعد انقضاء وحيه»؟!

وراحت فكرتي تسألهن: - وهل عرفتن أن خديجة الله اعتمت لما فعلتن، لكن الله عوضها خيراً؛ إذ دخل عليها أربع نسوة سُمر طوال، كأنهن من نساء بني هاشم، ففزعت منهن لمّا رأتهن، قالت إحداهن: «لا تحزني يا

خديجة، فإنّا رُسُل ربِّك إليك، ونحن أخواتك، أنا سارة، وهذه آسية بنت مزاحم،

وهي رفيقتُكِ في الجنّة، وهذه مريم بنت عمران، وهذه كلثمّ أُخت موسى بن عمران، بعثنا الله إليك لنقف إلى جنبك أثناء الولادة، فجلست واحدة عن يمينها، وأُخرى عن يسارها، والثالثة بين يديها، والرابعة من خلفها، فوضعت فاطمة الزهراء الله طاهرة مُطهّرة. فلمًا خرجت إلى الدنيا، أشرق منها النور حتى دخل بيوتات مكّة، فلم يبق في شرق الأرض ولا غربها موضعٌ إلّا أشرق منه ذلك النور، ودخلت عشر من الحور العين، كلُّ واحدة منهن معها طست وإبريق من الجنّة، وفي الإبريق ماء من الكوثر، فتناولتها المرأة التي كانت بين يديها فغسّلتها بماء الكوثر، وأخرجت خرقتين بيضاوين أشد بياضاً من اللبن، وأطيب ريحاً من المسك والعنبر، فلفّتها بواحدة وقنّعتها بالثانية، ثمّ استنطقتها، فنطقت فاطمة المناهدة الشهادتين.

ثم قالت النسوة: «خذيها يا خديجة طاهرة مطهّرة، زكية ميمونة، بورك فيها وفي نسلها»، فتناولتها فرحة مستبشرة، وأرضعتها فدر عليها.

أتعرفن يا نساء قريش، كم سيكون لكنّ الفخر والتأريخ لو شاركتن

فرحة النور الزهراء، ولَباركت لكنّ أُم الحسن، أُمّ الحسنين، أُمّ الريحانتين، أُمّ الأثمّة، أُمّ أبيها؟!

لتشرفتن بمولد الزهراء، البتول، الصديقة، المباركة، الطاهرة،

الزكية، الراضية، المرضية، المحدّثة؟ ا

وهي سيدة أهل العباءة والمباهلة والمهاجرة، وكانت فيمن نزلت فيهم آية التطهير، وافتخر جبرائيل بكونه منهم، وشهد الله لهم بالصدق، ولها أُمومة الأئمّة على وعقب الرسول عَيْلَاً إلى يوم القيامة، وهي سيّدة نساء العالمين من الأولين والآخرين. وكانت أشبه الناس كلاماً وحديثاً برسول الله عَيْلاً تحكي شيمتها

شيمته، وما تخرم مشيتها مشيته.

وقال عُيْلاً في فضلها: «فاطمة بضعة منّي، مَن سرّها فقد سرّني، وقال عَيْلاً فقد سرّني، ومن ساءها فقد سرّني، «فاطمة أعزّ البرية عليَّ».

صاحت حينها فكرتي بعلو الصوت:-

يا نساء قريش، يا من رفضتن العز والكرامة والخلود، أتكفي حسرة الندم؟ ١

:- لا أدري!

على الخباز



## التحفة الفاطمية

يعد تسبيح الزهراء الله من أفضل تعقيبات الصلاة، وهو هدية النبي الأكرم عليالة إلى ابنته فاطمة الله وهديتها إلى محبيها إلى يوم القيامة، فلولا مراجعتها النبي عليالة وحاجتها للخادمة، وعدم تلبية طلبها، وتعويضها بهذه الهدية؛ لما استمتعنا بهذا التسبيح.

ويذكر السيد اليزدي على العروة الوثقى، أنه من المكن أن يقرأ الإنسان تسبيح الزهراء السال من المكن أن يقرأ الإنسان تسبيح الزهراء الساوات في كل وقت؛ فالأمر ليس محصوراً على الصلوات الواجبة أو المستحبة، وروي عن الإمام الباقر أنه ما عُبد الله بشيء من التحميد أفضل من تسبيح فاطمة المسلم في المسلم في

### ثواب تسبيح الزهراء عَلِمُ السِّلانِ :

الكفيل ١٩٩

ا- الذكر الكثير: روي عن الصادق في فضيلة تسبيح فاطمة المسلسلة على تسبيح فاطمة المسلسلة كان من الذاكرين لله كثيراً والذاكرات.

٢- سبيل إلى الجنة: إن من امتيازات هذا
التسبيح أنه مرتبط بالكوثر، يقول تعالى:

﴿إِنَّا أَعْطَيْنَاكَ الْكَوْثَرَ﴾، والمصداق الأتم لهذه الآية هو السيدة فاطمة الله ... وتسبيح فاطمة الإمام الصادق أنّ مَن سبّح تسبيح فاطمة المحالية بعد الصلاة المحتوبة، من قبل أن يبسط رجليه؛ أوجب الله له الجنة.

"- أفضل من ألف ركعة: فعن الإمام الصادق الله أن تسبيح الزهراء فاطمة الله بعد كل صلاة أحب إليه من صلاة ألف ركعة في كلّ يوم.. وهنا وقفة: قد يكون المعنى أن الذي يسبح كل يوم، كأنه صلى ألف ركعة، وهناك احتمال آخر: أي مَن سبّح أعطي كل يوم ثواب ألف ركعة، أي كل تسبيحة أحب من ألف ركعة.

٤- رضا الرحمن: فعن الإمام الباقر أن من سبّح تسبيح فاطمة المسلم ثم استغفر، غُفر له... وهي مائة باللسان، وألف في الميزان، ويطرد الشيطان، ويرضي الرحمن.

ه- المغضرة: فعن الإمام الصادق أنّ مَن سبّح تسبيح فاطمة الزهراء الله قبل أن يُثني رجليه من صلاة الفريضة؛ غفر الله له...

وليبدأ بالتكبير.

٣- يثقل الميزان: فقد روي عن الصادق أن أمير المؤمنين قال: «التسبيح نصف الميزان، والحمد لله يملأ الميزان، والله أكبر يملأ ما بين السماء والأرض».

### كيفية التسبيح:

هناك كيفيتان لتسبيح الزهراع الله حيث إن الأخبار اختلفت في كيفية تسبيحها المسالة من تقديم التحميد على التسبيح والعكس، واختلف الأصحاب والمخالفون في ذلك، مع التفاقهم جميعاً على استحبابه.

فالأولى: - التكبير، ثم التحميد، ثم التسبيح. والشانية: - التكبير، ثم التسبيح، ثم التحميد؛ أي يقدم التسبيح على التحميد.. ولكن الأولى أن نحمد الله ثم نسبحه.

### سرالأعدادفي التسبيح:

لو أن هناك كنزاً في مكان ما، ولكي يصل إليه الإنسان يجب أن يتقدم إلى الأمام ثلاثين خطوة، ثم يميناً عشرين خطوة، ثم يساراً عشر خطوات، فهل يصل إليه إذا خالف هذه الأعداد؟!

ولنا، فإن هذه الأعداد مرسومة ومحسوبة في كل الموارد، والذي يخالف يفوته الكنز.

فإذن، يجب المحافظة على العدد، وعدم الزيادة والنقصان فيها، والعمل بها وبالأدعية المأثورة؛ ليستفاد منها الاستفادة المطلوبة.. ولكن بشرط

عدم ابتداع الأدعية؛ كمن سمع دعاءً في المنام فيوصي الآخرين به، ويهدد بأنّ مَن لم يعمل به يحدث له كذا وكذا (.. فهذا ليس من الدين في شيء، وقد يخالفون

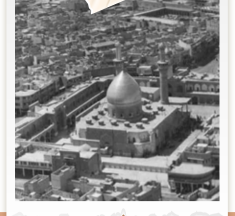
-أحساناً- حكماً

شرعياً، يكتبوا هذه التوصيات على قرآن في المسبحد، فبأى حق تصرف بمال وقفى، وكتب عليه هذه

الشيخ حبيب الكاظمى

فإيانا أن نجعلها باسم الدين.

الأباطيل؟ إن هذه الأمور من دواعي الجهل،



### السيد حسين خير الدين الله

تُعد أُسرة السادة آل خير الدين من الأُسر العلمية التي تبوأت مكانة رفيعة الشأن بالعلم والفضل والأدب، وظهر منها علماء أعلام وفقهاء أجلاء، ويرجع نسبها إلى الإمام موسى الكاظم في ونبتت أرومتها في كربلاء المقدسة في القرن الثاني عشر الهجري.

ومن أعلام هذه السلالة: السيد نوازش علي بن السيد مظفر علي بن السيد خير الدين الموسوي الهندي الحائري على جد السيد حسين المترجّم له، وكان من ذوي المكنة والثراء، ومعظماً عند السلاطين والأُمراء. هاجر من لكنهو (الهند) إلى العراق، فجاور مرقد الإمام الحسين على بكربلاء، ولشدة ورعه وكثرة تقواه وصّاه الحجة الكبير السيد إبراهيم المقزويني على صاحب (الضوابط)، وتوفي في حدود عام (١٢٧٠هـ).

ومنهم: السيد محمد علي بن السيد نوازش علي ﴿ لَكُنَّهُ ، والد المترجَم له وأستاذه.

ومنهم أيضاً: السيّد حسين آل خير الدين وَ المولود في عام (١٢٨٧هـ) بمدينة كربلاء المقدسة، وهو من علمائها المبرزين ومن سلالة آل خير الدين المعروفة بالعلم والفضل والورع.

باللغتين العربية والفارسية، وقد قضى عمرَه الشريف في خدمة الناس من تدريس وتأليف وتحقيق، كما أمَّ الناسَ في صحن أبي الفضل العباس في وتوفّي في (١٣٩٤هـ).

نشأ السيّد حسين والله على أبيه في الحائر الحسيني المقدس، وولع بطلب العلم، فقرأ المقدمات والسطوح، ودرس على يد أكابر علمائها ومدرسيها الأفاضل؛ أمثال الشيخ ميرزا علي نقي الحائري الصالحي، والميرزا العلامة الحائري البرغاني، والشيخ زين العابدين المازندراني، والملاّ علي سيبويه (رضوان الله عليهم)، حتى كمل وبرع وكتب تقريرات دروسهم، ليسافر بعدها إلى الهند ويصبح من كبار مراجعها الذين يُرجع إليهم بالتقليد.

ومن أشهر مؤلّفاته: سراج المتّقين، ومناسك الحَج، والأصول، وتقريرات درس أُستاذه الشيخ علي الحائريّ الصائحي في الأصول.

توفّي هُ العشرين من شهر جمادى الآخرة من عام (١٣٥٨هـ) ودُفن في مقبرتهم بالصحن العباسي الشريف.

(انظر: الندريعة: ج٤/صـ٥٧٥، وطبقات أعلام الشيعة: ج٢/ ص١٣٢، وج١٤/ص١١٤، ومستدركات أعيان الشيعة: ج٢/ص٨٦)



رُوي عن الإمام علي يوصي ولده الإمام الحسن في: «أَحْيِ قُلْبَكَ بِالمُوعظَة... وَاعْرِضْ الحسن في: «أَحْيِ قُلْبَكَ بِالمُوعظَة... وَاعْرِضْ عَلَيْهُ أَخْبَارَ المَاضِينَ، وَذَكْرُهُ بِمَا أَصَابَ مَنْ كَانَ قَبْلَكَ مِنَ الأَوْلِينَ، وَسِيرْ في دَيَارِهِمْ وَآثَارِهِمْ، فَانْظُر فَيْمَا فَعَلُوا عَمَّا انْتَقَلُوا، وَأَيْنَ حَلُوا وَنَزَلُوا الْفَائِدَ تَجِدُهُمْ قَد انْتَقَلُوا عَنِ الأَحبَّة، وَحَلُوا ديار الغُربة، وَكَأَنَّكَ عَنْ قليل قَدْ صِيرْتَ كَأَحَدهَمْ، الغُربة، وَكَأَنَّكَ عَنْ قليل قَدْ صِيرْتَ كَأَحَدهَمْ، (شرح نهج البلاغة، لابن أبي الحديد: ٢/١٦).

من القضايا التي تجعل الإنسان يعتبر ويتعظ هي: آثار الماضين من الأمم السابقة؛ إذ النظر فيها بمثابة العيش معهم، ومن عاش معهم نظر وتأمَّل في مسيرتهم، فما رآه من أفعالهم الصالحة ينبغي أن يقتدي بها؛ لأنها من المقدمات التي تورث النتائج المعظيمة، وما يراه من سوء أفعالهم ونتائجها المخزية ينبغي أن يجتنبها؛ لأنها طريق إلى السقوط في بئر الانحراف.

ومن المكن أن يؤدي ذلك إلى موت الإنسان معنوياً وإصبابت والمحرب بالعمى؛ فهذه الأرض التي نعيش عليها قد سار قبلنا العديد من الأمم، ونحن في

آثارهم آثارهم على الرغم

من التجدد في حياتنا؛ لكن تبقى قواعد التعامل والعيش والنظر والمعرفة هي ذاتها التي عاشتها الأمم التي قبلنا.

ومن هنا، نعرف أهمية القصص القرآني ودوره في مجال تربية الإنسان وتقدمه؛ فالمراد من سرد القصص للأمم والأقوام التي قبلنا ليس للترف الفكري فقط، بل لأجل العبرة والاتعاظ والتذكير؛ قال الله تعالى: ﴿وَكُلّا نَقُصُ عَلَيْكَ مِنْ أَنبَاء الرُّسُلِ مَا نُثَبَّتُ بِهِ فُوَادَكَ وَجَاءَكَ فِي هَدهِ الْحَقُّ وَمَوْعِظَةٌ وَذِكْرَى لِلْمُوْمِنِينَ ﴾ (هود: ١٢٠).

فسنن الله تعالى التي جرت على الأمم السابقة هي بناتها ستجري على اللاحقين، وإذا أراد اللاحقون أن لا يقعوا فريسة للآفات عليهم أن يرجعوا ويتأملوا في أحوال الماضين.

إنَّ آثار الأمم الماضية هي بحدً ذاتها مدرسة متكاملة تعرّف الإنسان بمبدئه ومنتهاه، ولكن بشرط أن تؤخذ من منبع الحقيقة، ولذلك قال تعالى: ﴿ لَقَدْ كَانَ فِي قَصَصِهِمْ عِبْرَةٌ لَأُولِي الألبَابِ ﴾ (يوسف: ١١١)، فمعرفة آثار الماضين له تأثير قوي في إصلاح النفوس والأعمال؛ لذا نجد أن القرآن الكريم يأمر بالسير والتدبر في عاقبة من كان قبلنا؛ لما لهذا التدبر من أثر بالغ.

# الأمل يخفف ثقل الابتلاء

إنّ الأمر المرتبط بقيام الدولة المهدوية الحقة

الكفيل ١٩٩٨

١٩ / جمادى الآخرة / ١٤٤٤هـ

الشيخ كاظم القره غولي

العدل وسيادته، بنحو ساغ أن يعبر في الروايات الشريفة أنَّ المهدي من آل محمد الله «يملؤها التي ستبسط فيها يد المعصوم على جميع قسطاً وعدلاً كما مُلئت ظلماً وجوراً». الدنيا، وانتشار أرجاء فشدت النفوس للمساهمة في صياغة المشروع الإلهى الكبير وصنع مضرداته، وأبعد الناس عن استثقال ضريبة الدفاع عن الحق والثبات عليه، حيث لم الاستجابة لأوامر الحق تعالى مما يرتبط بتحمّل المسؤولية تجاه هذا المشروع الكبير الذي تُساق له كل التجمعات البشرية سوقاً، حيث إنّه يشكّل مَعلماً شاخصاً في تاريخ كل البشرية،

ومحطُّة أساسية في مسيرة الأمم في طريق التكامل على المستوى الفردي والمستوى الاجتماعي، بل هي

المحطة الأهم من كل المحطات.

لم تُجعل الاستجابة لأوامر الحق مقتصرة على التعبّد المحض الذي لا دافع له إلا الأمر الشرعي مهما كانت النتائج، حيث إنّ انحصار الدافع بذلك يسقط الأكثرية الساحقة من المكلفين في هذا البلاء؛ لشدته وثقله الكبير على النفوس، والتاريخ حافل بأمثلة لذلك..

ففي معركة أحد حيث إن المسلمين كانوا يعيشون لذة الدين الجديد، ولم تجرِ عليهم -بعد - سُنة طول الأمد لتقسو القلوب وتبتعد عن الطاعة والالتزام بأوامر الشريعة، ﴿فَطَالَ عَلَيْهِمُ الْأَمَدُ وَالالتزام بأوامر الشريعة، ﴿فَطَالَ عَلَيْهِمُ الْأَمَدُ فَقَسَتْ قُلُوبُهُمْ ﴾ (الحديد: ١٦)، وذاقوا قبل ذلك لنذة النصر الكبير في معركة بدر، وما نتج عنه من كسر الأعداء وغنم الأموال، وما أفرزه من الهيبة لهم والعزة، في زمن كانت تُبذل الأرواحُ رخيصة لأجل الحصول على مثل هذه الحيثية، وقد أُخبروا سلفاً أنهم سيخسرون في معركة أحد إذا اختاروا بعد واقعة بدر أنْ يأخذوا الفدية من الكفار الأسرى، بعد أن خيرهم النبي الأكرم عَيْنَ بين ذلك على أن بخسروا في معركة أُخرى سبعين شهيداً، وبين أن بخسروا في معركة أُخرى سبعين شهيداً، وبين أن

يُقتل أسرى بدر فيُحرموا من الفداء الذي كانوا يحتاجونه.

ومع كل ذلك، حين رأوا القتل بأصحابهم من سرية خالد بن الوليد التي فتكت بهم من خلفهم، ولوا فراراً وتركوا النبي الله وحده إلا علي الذي وقف يدفع الكتائب واحدة بعد أخرى.

ومثل ذلك حصل في حنين حيث اعتمدوا على كثرتهم يوم أعجبوا بها ومع أن النبي عَيْلاً كان قد وعدهم النصر فيها إلا أنهم لمجرد استبطائهم النصر... ﴿ يَقُولَ الرّسُولُ وَالّذِينَ آمَنُوا مَعَهُ مَتَى نَصْرُ اللّهِ ﴾ (البقرة: ٢١٤)، تركوا النبي الأكرم عَيْلاً وارتّدوا القهقرى إلا عشرة، تسعة منهم من بني هاشم، وأيمن ابن أُم أيمن.

فكيف يصبر منتظرو ظهور الإمام المهدي على الثبات في طريق الحق إذا استبعدوا ظهور وانتصار العق على يديه؟! خصوصاً إذا لاحظنا كثرة المحن التي واجهت وتواجه الناس في الأزمنة المختلفة، وقد وصفت بعض الروايات الشريفة حال المتدينين بأوصاف تكشف عمق المأساة التي تواجههم وقساوة الامتحان كقولهم الشائلة التي تواجههم على دينه كالمقابض على المجمر، ومَن مِنّا يصبر على جمرة في يده؟! بل يقبضها باختياره؟!

### تسبيح الزهراء عالية أفضل التعقيبات

اذكروا ذكـــراً

«تسبيح فاطمة كل يوم في دبر كل صلاة أحبُّ إلى الله من صلاة ألف ركعة في كل يوم»، والظاهر استحبابه في غير التعقيب أيضاً بل في نفسه. نعم، هو مؤكد فيه وعند إرادة النوم لدفع الرؤيا السيئة، كما أن الظاهر عدم اختصاصه بالفرائض بل هو مستحب عقيب كل صلاة.

وكيفيته: (الله أكبر) أربع وثلاثون مرة، ثم (الحمد لله) ثلاث وثلاثون، ثم (سبحان الله) كذلك، فمجموعها مأنَّة، ويجوز تقديم التسبيح على التحميد وإن كان الأولى الأول.

(١٦٩٠) مسألة ١٩: يستحب أن يكون السبحة بطين قبر الحسين (صلوات الله عليه)، وفي الخبر أنها تسبّح إذا كانت بيد الرجل من غير أن يسبح، ويُكتب له ذلك التسبيح وإن كان غافلاً.

(١٦٩١) مسألة ٢٠: إذا شك في عدد التكبيرات أو التسبيحات أو التحميدات بني على الأقل إن لم يتجاوز المحل، وإلا بني على الإتيان به، وإن زاد على الأعداد بنى عليها ورفع اليد عن الزائد.

(التعليقة على العروة الوثقى: ج١/ فصل في التعقيب) (موقع مكتب سماحة المرجع الدينى الأعلى السيد على الحسيني السيستاني دام ظله في النجف الأشرف)



الصلاة بالدعاء أو الذكر أو التلاوة أو غيرها من الأفعال الحسنة، مثل التفكر في عظمة الله ونحوه، ومثل البكاء لخشية الله أو للرغبة إليه وغير ذلك، وهو من السنن الأكيدة، ومنافعه في الدين والدنيا كثيرة، وفي رواية: «من عقب في صلاته فهو في صلاة»، وفي خبر: «التعقيب أبلغ في طلب الرزق من الضرب في البلاد .... كما أن الأفضل (في التعقيب): الأذكار والأدعية المأثورة المذكورة في كتب العلماء، ونذكر جملة منها تيمناً:

أحدها: أن يكبر ثلاثاً بعد التسليم رافعاً يديه على هيئة غيره من التكبيرات.

الثانى: تسبيح الزهراء (صلوات الله عليها)، وهو أفضلها على ما ذكره جملة من العلماء، ففي الخبر: «ما عُبد الله بشيء من التحميد أفضل من تسبيح فاطمة عَلِيًّا السِّلام، ولو كان شيء أفضل منه لُنحلَه رسولُ الله عَلَيْلاً، فاطمة عَلَيْ اللَّهِ ،، وفي رواية: «تسبيح فاطمة الزهراء الذكر الكثير الذي قال الله تعالى:

# حدث في مثل مذا الأسبوع

### ١٩ / جمادى الآخرة

\* زواج والد النبي الأعظم عَيْلاً عبد الله بن عبد المطلب عنه من السيدة آمنة بنت وهب السلام السيدة المنا السيدة السيدة المنا السيدة السيدة السيدة المنا السيدة المنا السيدة المنا السيدة السيدة السيدة المنا السيدة المنا السيدة المنا السيدة السيدة المنا السيدة السيدة السيدة المنا المنا السيدة المنا السيدة المنا ا

\* وفاة المحدث الشيخ محمد بن همام البغدادي الكاتب الإسكافي على سنة (٣٣٦هـ) في بغداد بمحلة سوق العطش، ودُفن في مقابر قريش، وله كتاب: الأنوار في تاريخ الأئمة الأطهار المسلمات الشاهار المسلمات ال

### ٢٠/ جمادي الآخرة

\* ولادة سيدتنا ومولاتنا فاطمة الزهراع الله في السنة الخامسة من البعثة الشريفة (٨ قبل الهجرة) بمكة المشرفة.

\* وفاة الفقيه السيد حسين بن محمد علي أل خير الدين الموسوي الهندي الحائري الموسوي الهندي الحائري المراج (١٣٥٨هـ)، ودفن في كربلاء، ومن مؤلفاته: سراج المتقين.



### ٢٣ / جمادى الآخرة

\* وفاة الملاحبيب الله الشريف الكاشاني وَهُفَّنَّ سنة (١٣٤٠هـ) في مدينة كاشان بإيران، ودُفن بمقبرة دشت أفروز، ومن مؤلفاته: لباب الألقاب في ألقاب الأطياب.

\* وفاة العلامة الشيخ مرتضى الحائري المستة (١٤٠٦هـ) بقم المقدّسة، ودُفن بجوار مرقد السيّدة فاطمة المعصومة السيّدة فاطمة المعصومة السيّدة في شرح الوسيلة.

### ٢٤/ جمادي الآخرة

\* وفاة الفقيه المحقق السيد محمد رضا الموسوي الكلبايكاني شي سنة (١٤١٤هـ) في طهران بإيران، وهو من أشهر مراجع التقليد آنذاك، ودُفنَ إلى جوار مرقد السيدة الطاهرة فاطمة المعصومة الشيدة في ومن مؤلفاته: هداية العباد.

### ٢٥ / جمادى الآخرة

\* وفاة الفقيه السيد عبد الله بن أحمد الحسيني الطالقاني شش سنة (١٢٨٠هـ)، ودفن بالصحن العلوي الشريف.

\* وفاة الفقيه الشيخ محمد علي الأراكي وَ الله الله ودُفن إلى سنة (١٤١٥هـ) في مدينة قم المقدسة، ودُفن إلى جوار حرم السيدة فاطمة المعصومة السيدة الأحكام.



تنبيه: تحتوي النشرة على أسماء الله تعالى وأسماء المعصومين المنظلين، فالرجاء عدم وضعها على الأرض؛ تجنبا للإهانة غير المقصودة، كما ننوه بأنه لا يجوز شرعاً لمس كتابة القرآن واسم الجلالة وسائر أسمائه وصفاته إلا بعد الوضوء أو الكون على الطهارة.