

نشرة أسبوعية ثقافية تصدرها وحدة النشرات التابعة لمركز الدراسات والمراجعة العلمية/ قسم الشؤون الفكرية والثقافية في العتبة العباسية المقدسة



# خاانه



#### الإشراف العام

السيد عقيل الياسري رئيس التحرير الشيخ حسن الجوادي مدير التحرير الشيخ على عبد الجواد الأسدي سكرتيرالتحرير منير الحزامي المراجعة العلمية الشيخ حسين مناحى التدقيق اللغوي: عمار السلامي التصميم والإخراج الطباعي

السيد حيدر خير الدين المراجعة الفنية علاءالأسدى الأرشفة والتوثيق منير الحزامي المشاركون في هذا العدد:

: شبكة رافد للتنمية الثقافية، الشيخ حسين التميمي، السيد مرتضى المجتهدي السيستاني، عباس محسن. رقم الإيداع في دار الكتب والوثائق ببغداد: (۱۳۲۰) لسنة ۲۰۰۹م.



🦪 نشرتا الكفيل والخميس





إن الإمام موسى الكاظم الله

كان يعيش في عصر ازدادت فيه المشاكل

والاضطرابات، وكلما كثرت الفوضى قل اتباء الحق

وباتوا لا يشكلون أشراً في التغيير، لا سيما مع صعود موجة

الاغتيالات والقتل والمنع، وأي صوت يخالف سلطة الجوريتم إسكاته.

لذا، كان الإمام الكاظم ﷺ يمثل الحق، وهو الصوت الوحيد الذي

يمكنه إنقاذ الناس ونشر الهداية وتوضيح معالم الدين، لذلك

وجدت السلطة فيه قوة هائلة في جذب الناس وتحويلهم إلى ساحة

الحق، فعمدوا إلى مضايقة الإمام الله وحبسه عن الناس ومنعهم من

الوصول إليه كي لا يؤثر فيهم.

لذلك عاش الإمام الله بعدين مؤلمين:

الأول: انقطاعه عن شيعته ومحبيه؛ بسبب بطش السلطة الحاكمة.

الثاني: افتقار الشيعة والمحبين إلى علمه وحكمته في أوقات عصيبة.

وبذلك يظهر معنى السجن، وكيف أنه أثر في حياة الإمام ﷺ والصعوبات التي شهدها.

فلا ريب في أنه تألم لشيعته وما تعرضوا له، وكان يعلم أنهم سيتعرضون لمحنة كبيرة أثناء سجنه، وهذا الإجراء كانت تراه السلطة أفضل وسيلة لتقليل تأثير الإمام على الله يابي الله تعالى إلا أن يتم حجته فيزداد أثر الإمام على بعد رحيله، ويأخذ بقلوب الناس إليه، وتتهافت الخلائق على محبته منذ تلك الأيام وإلى عصرنا هذا، حيث يشهد كل عام ملايين البشر ممن يتفاعل

مع ذكرى شهادته المؤلمة.

## مظاهر الرحوة في البعثة النبوية

إنّ النبيّ الأعظم الله استطاع في فترة تاريخية وجيزة تحقيق أعظم الإنجازات وتقديم الخير -الذي رُفضل للأمّة جمعاء، ومن ذلك: التحوّل الكبير الذي حصل في الأمّة على جميع المستويات. ونشير إلى ما ذكره الإمام علي في هذا المجال حيث يبيّن لنا بعض تلك الإنجازات والتحوّلات التي شهدتها الأمّة من خلال البعثة النبوية الشريفة:

#### أوّلاً: على المستوى العقائدي

فقد نقلهم النبيّ عَنَيْ من عبادة الأوثان إلى عبادة الله المواحد، وذلك بعد أن كانوا في ضياع وتيه وضلال وانحراف، وليس لهم علم للهداية، إذ يقول الإمام علي السلام وأعلام الهدى دارسة، ومناهج الدين طامسة (نهج البلاغة: الخطبة ١١)، وقال البعثه حين لا علم قائم، ولا منار ساطع، ولا منهج واضح (نهج البلاغة: الخطبة ١٩٦).

#### ثانياً: على المستوى الاجتماعي

فالحاكم فيهم في تلك الفترة هو قيم الجاهلية وأحكامها، كما يقول الإمام علي في: «إنّ الله تعالى بعث محمّداً في في ... وأنتم معشر العرب على شرّ دين وفي شرّ دار، منيخون بين حجارة خُشن وحيّات صُم، تشربون الكدر وتأكلون الجشب، وتسفكون دمّاءكم، وتقطعون أرحامكم...» (نهج البلاغة: الخطبة ٢١). لقد قضى النبيّ على كلّ هذه القيم الجاهليّة،

## فترة تاريخية وجيزة وجيزة وخيزة وخيزة وخيزة وخيزة ونقلهم ونقلهم ونقلهم ويكون الذي حصل إلى مصافً

الأمم الراقية، فامتلكوا الحضارة والعلم، وسادوا الأمم... ثم ما لبثوا أن وقعوا في الذلّة والمهانة عندما تركوا دينهم وإرثهم ورسالة نبيّهم عَيْرَالًا.

### ثالثاً: على المستوى الإنساني

حيث كانت شعوب الجزيرة العربية تعيش حالة الغربة ويغمرها الظلام فجاء الرسول الأعظم محمد لله ليكون كما قال الإمام علي المناعت به البلاد بعد الضلالة المظلمة والجهالة الغالبة والجفو الجافية (نهج البلاغة: الخطبة ١٥١)، وقال البتعثه بالنور المضيء والبرهان الجلي والمنهاج البادي والكتاب الهادي، حتى دخل الناس في الإسلام أفواجاً فواجاً» (نهج البلاغة: الخطبة ١٩٥).

عداد / عناس محسن



حين شجّع يهود خيبر جميع القبائل العربية على محاربة الحكومة الإسلامية والقضاء عليها، واستطاع جيش الأحراب المشترك بمساعدة يهود خيبر أن يتحركوا في يوم واحد من مختلف مناطق الجزيرة العربية لاجتياح المدينة، واستئصال المسلمين في أكبر تحالف عسكري واتحاد نظامي من نوعه في ذلك العصر، كانت خيانتهم ولؤمهم تدعو النبي الأكرم في أن يقضي على بؤرة المؤامرة ومركز الفساد والخطر، وأن يجرد سكانها جميعاً من السلاح؛ كل ذلك لما كان منهم من خيانة العهد ونقض المعاهدة التي أجراها النبي في مع ميع اليهود القاطنين حول المدينة.

لقد خرج مع النبي عَلَيْ إلى خيبر ما يقارب من ألف وستمئة مقاتل، بينهم مئتا فارس، وعلى الرغم من كلّ التكتيك العسكري لليهود والحصانة الكبيرة والقتال المستميت، فقد استطاع المسلمون فتح أكثر هذه الحصون إلا قليلاً منها.

فبعث رسول الله الله الأول وأعطاه رايته البيضاء على رأس جماعة من المقاتلين، ولكنه سرعان ما رجع ولم يفتح واحداً منها، وكان كل من الأول والجيش يلقي اللوم على الآخر ويتهمه بالجبن والفرار.. فبعث النبي الله الما عاد فزعاً

مرعوبا، يجبن اصحابه واصحابه يجبنونه، فاغضب النبي عَنَالَهُ ذلك، فجمع الناس وقال لهم كلمته المشهورة: «لأعطينَ الراية غداً إلى رجل يحبّ الله ورسوله، ويحبّه الله ورسوله، يفتح الله على يديه، كرّار غير فرّار» (صحيح البخاري: ٧٣/٤).

لًا وصل الإمام إلى الحصون كان قد ارتدى درعاً قوياً، وحمل ذا الفقار وأخذ يهرول بشجاعة منقطعة النظير والجند خلفه، حتى ركز راية النبي البيضاء على الأرض تحت الحصن، فلما رأى اليهود دنوه نحو الحصن أخذ يخرج كبار صناديدهم، وكان أول من خرج إليه أخو مرحب ويدعى الحارث، فتقدم إلى علي وصوته يدوي في ساحة القتال، بحيث تأخر من كان خلف الإمام من الجند فزعاً وخوفاً، ولكن سرعان ما جندله أمير المؤمنين بسيفه ورمى به جثة هامدة على



لقتل أخيه، فخرج من الحصن وهيو مدجج بالسلاح، قد لبس درعاً يمانياً، ووضع على رأسه خودة منحوتة من حجارة خاصة، وتقدم نحو أمير المؤمنين ... فأخذا يتبادلان الضربات بالسيوف، وقعقعتها تثير الرعب والفزع في قلوب المشاهدين، وفجأة هبط سيف بطل الإسلام القاطع على المفرق من رأس مرحب، قدّت خوذته نصفين ونزلت على رأسه وشقته نصفين إلى أسنانه.

لقد أفزعت هذه الضربة أكثر من خرج مع مرحب من أبطال اليهود وصناديدهم، ففروا من فورهم ولجؤوا إلى الحصن، وبقي جماعة فقاتلوا علياً على منازلة حتى قتلهم جميعاً، ثم لاحق الفارين منهم حتى باب الحصن، فضربه عند الحصن رجلٌ من اليهود فطاح ترسه من يده، وجاءته السهام تترى فقلع باباً على الحصن وأخذ يتترس به عن نفسه، فلم يزل ذلك الباب في يده وهو

يقاتل حتى فتح الله على يديه، ثم القاه من يديه حين فرغ، وقد حاول ثمانية من أبطال الإسلام، ومنهم أبو رافع مولى رسول الله على أن يقلبوا ذلك الباب، أو يحركوه من مكانه فلم يقدروا على ذلك.

وفي هذا الصدد يقول أمير المؤمنين علي الله المقاها بقوة بشرية، ولكن قلعتها بقوة إلهية ونفس بلقاء ربها مطمئنة راضية (بحار الأنوار: ٤٠/٢١).

وعاد الإمام علي إلى النبي الأكرم يَلَّ منتصراً ظافراً، وفي هذه الأثناء وصل جعفرُ بن أبي طالب بمن من معه من المهاجرين من الحبشة، فاستقبله النبي عَلَيَّ وقال: «ما أدري بأيهما أنا أسرُّ: بفتح خيبر أم بقدوم جعفر».

راجع: تاريخ الطبري: ج٢. سيد المرسلين المسلين المسلين المسلين السبحاني: ج٢. السيرة النبوية لابن هشام: ج٢. أمالي الشيرة الحلبية: ج٢. تاريخ اليعقوبي: ج٢.

## إمامالإنسانية

#### الشيخ حسين التميمى

لم تكن هناك أقصوصة يشهد لها التاريخ الإسلامية العريق مثل وجود شخصية عظيمة لحضارة إسلامية تألقت بالعظمة وتمجدت وأثرت بالفكر والمنهج الإنساني.

إنه الإمام موسى بن جعفر الكاظم على رغم القيود وسلاسل الدولة العباسية التي أحاطت به.

يجب أن يعلم المتتبع أن الحكم الأُموي مع سقوط حكومته كانت هناك فسحة علمية وفرصة لنشر الرسالة والثقافة الإسلامية، لذا كان دور الإمام الصادق عليه تجديد دماء الإسلام ونشر علومه العظمى في بقاء الأرض.

لذلك توجد دلالات على الأشر الرسائي الذي حدث بالعالم وغير مجرى ضمير المجتمع الإسلامي، فهناك رواية تبين المراقبة الصارمة من العباسيين على الإمام الصادق فينقل الشيخ المفيد المفيد اللحظة لجرائم العباسيين.

والرقابة المشددة للعلويين، وكان تآمر العباسيين منصبًا

على تشوية أصل الإمامة حتى لا يكون منافسٌ أو مستحقٌ لمنصبهم، وبثوا إشاعات غايتها دمج الناس في ديانات ومذاهب أخرى حتى يتشتت هدف الناس؛ كخلق المذهب الإسماعيلي وضرب (قاعدة اللطف)، حتى لا يكون توجهٌ للإمامة، وتُعطى أهمية في مفروض الواقع ومعرفة خليفة الرسول عَيْلًا.



والسبجون،

التي في نظرهم قد حددت حركة الإمام الكاظم في في الجنوب وبغداد وغيرها في السجون المظلمة التي قطعت أحوال الإمام عن الأُمة الإسلامية، إلا أن السجن لم يكن يوقف رسالة الإمام في في هكذا أجواء خطرة

مهلكة.

لذلك، نرى اهتمام الإمام الإمام الله بالحركة العلمية والعطاء الفكري للمجتمع الإسلامي، والنصح؛ لتمييز الطريق الحق عن الباطل، فلا بد من تنبيه المجتمع من خطر الثقافات الدخيلة التي تغير مبدأ الإنسان المثالي إلى إنسان ذي أطوار غريبة ومخالفة لنفسه ولفطرته، مخالفة للهدف الأسمى والغاية العظمى التي يريدها الله تعالى وهي السعادة الحقيقية للإنسان.

روي عن الإمام الكاظم الله أنه قال: «ينادي مناد يوم القيامة: ألا مَن كان له على الله أجر فليقم، فلا يقوم إلا

مَن عفا وأصلح،

فأجره على الله،

٥٧/٤٢٣).

إذاً، فالإصلاح هو العامل المهم الذي يرفع قيمة الأُمة، وعلى كل إنسان أن يسعى ويجاهد ليرفع شعار الود بينه وبين المجتمع الذي يأتلف معه.

(بحار الأنوار:

والإمام الله للم يتوقف في مشروع الإصلاح، رغم ما كان فيه من مراقبة وسجن وتقييد في السلاسل ووضعه في طامورة ظلماء لا يُعرف بها ضوء ولا يُسمع بها أذان الصلاة، إلا أن هدف الإمام القامة وإحياء الرسالة المحمدية وإصلاح الأُمة.. فهناك شواهد كثيرة لدور الإمام من أفراد المجتمع وطبقاته، تراه ناصحهم، ومغيراً حالهم إلى أحسن حال.

كما في قصة بشر الحافي حيث مر الإمام المام منزله، فسمع صوت الغناء يخرج من الدار، فصادف أن التقى الإمام الجارية لدى بشر الحافي فسألها الإمام الله ويا جارية ماحب هذه الدّار حُرِّ أَمْ عَبْدُ؟ ساحب فقالت: حرّ، فأجابها الإمام الله ويَد وَي مَنْ مَوْلاه الإمام الله من مَوْلاه ...

ولَّا سمع بِشُر كلمات الإمام على هذه اهتز كيانه من الأعماق، فتاب على يده وأصبح من أصحابه.

لقد أحيا الإمامُ الله نفساً عندما أشعره بالطريق السليم، وخاطب عقله وضميره، وذكّره بالله تعالى الناظر والشاهد. (الكنى والألقاب: ١٦٨/٢).

#### التكافل الاجتماعي:

كان الإمام موسى الكاظم النصاب يخرج في غلس الليل البهيم، فيصل الفقراء ببرّه وإحسانه، وهم لا يعلمون من الذي يصلهم، وكان يصلهم بصراره التي تتراوح ما بين المئتي دينار إلى الأربعمئة دينار، وكان يُضرب المثل بصراره، فكان أهله يقولون: «عجباً لمن جاءته صرارُ موسى وهو يشتكي القلّة والفقر، (تاريخ بغداد: ٢٨/١٣).

ما أحوجنا اليوم في مجتمعاتنا إلى التأسي بأخلاق الإمام التي تطلق الإنسان إلى قمة الرفعة والإيمان.



## رسائل حرية.. من خلف القضبان!

#### ولاء قاسم العبادي

أنا ريشةٌ خلقني الله تعالى بمشيئته، ولم يدع أمر تسييري بيد خلقه، تماماً كما لم يستأثر بي، تاركاً لابتلاء الناس حصته ولاختيارهم حظه، لا ضعفاً منه سبحانه ولكن قد شاءت بذلك حكمته.. فأتحرك بهدوء وسرور طالما كانت اختيارات أهل الحق تسيرني.. وأختنق ألماً وأتمزق أسى إذا ما رياح الظالمين والكافرين عصفت بي.. تراني ملآى بالشجن ثقيلة بالحزن، لكن لم ولن أتمرد يوماً على طاعة ربي. ولذا كنت أشرق على حياته كالشمس الدافئة حيناً، فألونها بمختلف الألوان، ولا غرو في ذلك فلقد كانت اختياراته للحق ميزاناً، ولكن كنت أرغم زغبي على التواري في كثير من الأحيان إذا تفجّر قلبُ ذلك الظالم بركاناً من الحقد والطغيان.. ليس تواطؤاً منى معه، وأنّى لى ذلك وأنا أبرأً منه في كل آن.

ولكن هكذا اقتضت حكمته سبحانه: ألا تقف في وجه إرادة الخلق إذا شاء سوى إرادته، وبذا يغشى الليلُ الأرجاء والأزمان، فلا تصطبغ أغلبُ سني عمره الشريف إلا بالعتمة خلف القضبان.

ويغيب عن مفردات أحداث حياته الأمن والسلام، ولكنهما يملآن ذلك القلب المنشرح بذكر الله الواحد الديان، فأتسمّر لأتأمّل في ردود فعله، وأتعجب لرقي رضا نفسه التي رقت فوق الزمان والمكان، فلم تعد تتألم من سلاسل أو تتظلم من طامورة غاب فيها الدليل على الليل والنهار؛ لتعلو سحُبُ حبُّ الله تعالى يؤنسها ذكره ويملؤها فرحاً وحبوراً، لتفرّغها لعبادته والاختلاء بنور وجهه، فلا أكاد أرى في ذلك الليل الدامس سوى نور ساطع يفوق في بهائه وجماله البدر المنير في ليلة تمامه وكماله، فتأسر قلبي هيبة جلاله، وأقف له إكباراً وإعظاماً، وأزداد عجباً، إذ كلما زادت الأحداث حوله عتمة وظلاماً، برز نوراً وازداد سلاماً، فأزداد به كل يوم عشقاً وهياماً..

لذا كان حظي من بين رفيقاتي هو الأوفر، فقد كنتُ ريشةُ أرسم بمشيئة الله سبحانه أحداثَ حياة، نوراً من القمر المنير هو الأنور..

ذلك هو الإمام الكاظم عنه الله أن الله أن الريشة التي تسجل أحداث قصته الخالدة. وتمضي السنون، ويشاء الله أن أكون في خير الأمكنة، بطون كتب تناولت سيرة إمامي الكاظم على الحرّ المسجون، يقلبني بكل شوق وسرور حيناً الموالون، وفي كثير من الأحيان بقلوبهم التي تملؤها الأحزان والشجون، ولكم أحرقت أحرف حرارة دموع تلك العيون، ولكني

كنت أُسرُ لأني أشُدُّهم إلى حب راهب آل محمد السلامية ولطالمًا كنتُ بلسماً للجراحات،

وأملاً لمن بلغ مشارف اليأس لشدة ما لاقى من معاناة، وقوة وصبراً للتغلب على تقلبات الحياة..

فقد أحال ابتلاء أحدهم حياته إلى سواد؛ لم يبصر فيها جمالاً أو نوراً.. لم يشهد قلبُه سوى المواطن المخيفة، ولم تُعد ذاكرتُه سوى المواقف الكثيبة، فغدت حياتُه بصبغة الألم والحزن مصطبغة، فهي على ذلك الحال لا تغير فيها بل كانت جد رتيبة، لكنه ما إن طالعني حتى غاص في بحر من الأنوار، مستخرجاً لؤلؤة من لآلئ إمامنا العظيم، وإذا بها تقلبُ حياتَه رأساً على عقب، إذ أضاءت فيها كل جانب إيجابي مغيب، فأبصر من نعيم ربه الذي يتنعم به عجباً وحمد الله شكراً: «اللّهُمُّ إنّكَ تعلَمُ أنّي كُنتُ أَسْألُكَ أَنْ تُفرّغَني لعبادَتِكَ، اللّهُمَّ وقَدْ فعَلْتَ، فَلَكَ الحَمْدُ » (الإرشاد: ٢٤٠/٢).

وكان آخرُ قد أعياه كلامُ الناس، فقد كانت تحبط عزيمته أدنى كلمة حاقد، وتمزَق فؤاده أتفه كلمة حاسد، قد أفنى عمره في تقديم الأعدار والتبرير، وأحرق شمعة حياته محاولاً إرضاءهم ولكن الأمر جدُ عسير، حتى عشر على درة من درره فاخرة، ما إن وضعها موضع التنفيذ حتى صيرت حياته جنة زاهرة، بالسلام والاطمئنان زاخرة: «يا هشَامُ، لُوْ كَانَ في يَدكَ جَوْزَةٌ وَقَالَ النّاسُ: في يَدكَ لُوْلُوَةٌ، مَا كَانَ يَنْفَعُكَ وَأَنْتَ تَعْلَمُ أَنْهَا جَوْزَةٌ. وَلُوْ كَانَ في يَدكَ لُوْلُوَةٌ وَقَالَ النّاسُ: إِنّها جَوْزَةٌ، مَا ضَرّكَ وَأَنْتَ تَعْلَمُ أَنْهَا لُوْلُوَةٌ، (تحف العقولُ: ٣٨٧).

وكم من مظلوم قد اضطُهِدَ، يقضي ليله مسهداً، ونهاره مشرداً، حتى كاد أن ينهار، وأن يختار طريق اليأس من روح الله تعالى، لولا أن سمع برسالة كاظم الغيظ التي بعثها إلى هارون لما طال سجنه: «إنه لن ينقضي عنّي يومٌ من البلاء إلّا انقضى عنك معه يومٌ من الرخاء حتّى نُفضي جميعاً إلى يومٍ ليس له انقضاء يخسر فيه المبطلون» (البداية والنهاية ١٠: ١٩٧).

تلك هي بعض جواهره التي لا يمكن أن تقيّم بقيمة أو تقدّر بثمن، قد قلبت موازين حياة مَن تمسّك بها، إنما هي رسائل على مر الزمن، تؤكد أنما القيد الحقيقي هو قيد الفكر لا قيد الأجساد، وإنما الأغلال الواقعية هي ليست تلك التي تُفرض على الجسم، بل هي أغلال الاعتقاد، هي رسائلُ تستهدف تحرير العباد، من حرً عاش حراً ومات حراً خلف قضيان السحن!



### المبعث النبوي.. نور ورحمة وهداية

إعداد / وحدة النشرات

#### بشائر الرحمة:

يقول الإمام أمير المؤمنين واصفا الحالة العامة للأمّة التي بُعث النبيّ للله إليها: «أرسله على حين فترة من الرُسُل، وطول هجعة من الأمم، واعتزام من الفتن، وانتشار من الأمور، وتلظ من الحروب، والدنيا كاسفة النور، ظاهرة الغرور، على حين اصفرار من ورقها، وأياس من ثمرها...» (نهج البلاغة: الخطبة ٨٩).

في ذلك الوقت الذي كانت فيه الدنيا غارقة في ظلام الجهل، وسماء الجزيرة العربية تلفّها سُحُب الجاهليّة السيوداء، وفي ذلك المحيط الصاخب بالضلال والانحراف والحروب الدامية، والنهب والسلب، ووأد البنات، وقتل الأولاد، وموت الضمير وانحلال الأخلاق.

في مثل هذا الزمن بالذات أطلّت شمسُ السعادة، وأضاءت محيطَ الجزيرة العربيّة، وأشرقت الدنيا بأنوار الرحمة الإلهيّة، فكانت البعثةُ النبويّة الشريفة التي تجسّدت فيها كلّ معاني رحمة الله تعالى بعباده. فقد بعث الله سبحانه نبيّه الأكرم محمداً وقي رحمة الله تعالى بعباده. للعالمين جميعاً، وليس لأهل مكّة أو الجزيرة العربيّة أو المسلمين؛ وذلك بمقتضى قوله تعالى: ﴿وَمَا أَرْسُلْنَاكَ إِلّا رَحْمَةُ للْعُالَينِ ﴾ (الأنبياء: ١٠٧).

وقد خصّه الله تعالى بهذه الكرامة ليكون التجسيد الحقيقي لهذه الرحمة التي تظهر بأشكال وعناوين مختلفة، ويكفى النبئ عليه منها أنّه كان عنوانَ الأمان

لأهل الأرض من عذاب الله تعالى عند أي معصية وذنب يرتكبونه، ويكون مستوجباً للقضاء على النّاس، كما حصل في تاريخ الأمم التي عصت الأنبياء والرُسُل الله الله عن أمثال عاد وثمود وغيرهم.

يقول الإمام علي مبيّنا هذه المنقبة في نهج البلاغة: «كان في الأرض أمانان من عذاب الله، وقد رُفع أحدُهما، فدونكم الآخر فتمسّكوا به، أمّا الأمانُ اللذي رُفع فهو رسولُ الله في وأمّا الأمانُ الباقي فالاستغفارُ؛ ثمّ قال تعالى: ﴿وَمَا كَانَ اللّهُ لَيُعَذَّبَهُمْ وَهُمْ يَسْتَغْفَرُونَ ﴾، وَأَنتَ فيهمْ وَمَا كَانَ اللّهُ مُعَذَّبَهُمْ وَهُمْ يَسْتَغْفَرُونَ ﴾، (الأنفال: ٣٣).

#### إرهاصات البعثة النبويّة:

بعث الله تعالى النبيَّ الله بعد عام الفيل بأربعين عاماً، أي حينما بلغ الأربعين من عمره الشريف، وكان قبل ذلك يسمع الصوت ولا يرى الشخص، حتى تراءى له جبرائيل وهو في سنّ الأربعين، وهيّاً الله تعالى النبي التلقي الوحي القرآنيّ: ﴿إِنَّا سَنُلْقِي عَلَيْكَ قَوْلاً ثَقِيلاً ﴾ (المزمل: ٥).

ثمّ بدأ نزول القرآن عليه تدريجياً في شهر رمضان المبارك، وقد نزلت عليه في حقائق القرآن ومعانيه دفعة واحدة، ثمّ صارينزل عليه تدريجياً، سورة سورة، ثمّ صارت تتوالى الأحداث فينزل جبرائيل عليه بالآيات المرتبطة بها في السور التي كانت قد نزلت دفعة واحدة قبل ذلك.

ومن المعلوم أنَّ بدء الوحي كان في غار حراء، وكان عَبَّاللَّهُ

يتعبّد في ذلك الغار، وقد ذكر المؤرّخون وكتّاب السيرة الكثير من القضايا المرتبطة بطريقة نزول الوحي، ومنها أنّ جبرائيل عصره ثلاث مرّات، وغير ذلك من خرافات، وأنّه سَلَّ رجع عندما نزل عليه الوحي، خائفاً يرتجف وأنّ خديجة السَّلَّ قد أخذته إلى ورقة بن نوفل النصرانيّ، فأخبره بأنّ ما يراه هو الملاك.

ولكن الواقع كان غير ذلك تماماً، إذ إن النصوص التاريخية تشير إلى أنّه عليه رجع إلى أهله مستبشراً مسروراً بما أكرمه الله به، مطمئناً إلى المهمة التى أوكلها الله بها.

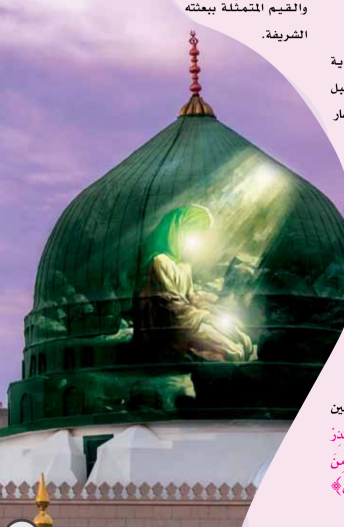
#### الدعوة إلى الله تعالى:

يمثّل يوم المبعث النبويّ ونزول الوحي بداية التاريخ الإسلاميّ الذي بدأه رسول الله على قبل نزول الوحي من خلال عبادته لله سبحانه في غار حراء، حيث كان يتعهّده ربّه الأعلى بالعناية والإعداد منذ صغر سنه، إذ وكّل به «مَلَكاً عظيماً منذ فُصل عن الرضاع يرشده إلى الخيرات ومكارم الأخلاق، ويصدّه عن الشرّ ومساوئ الأخلاق، (بحار الأنوار:

وحينما تلقّى الرسول الله بيان التكليف الإلهي بحمل الرسالة كان الإمام على

أوّل رجل استقبل دعوة النبيّ الله وصدقها وآمن بها، فضلاً عن كونه مسلماً بالفطرة. وأمر الله تعالى النبيّ الله بعد مبعثه بثلاث سنين أن يصدع بما يُؤمّر، ونزل قوله تعالى: ﴿وَأَندُرُ عَشِيرَ تَكَ الأَقْرَبِينَ، وَاخْفضْ جَنَاحَكَ لَنِ اتَّبَعَكَ مَنَ المُؤْمنينَ، قَإِنْ عَصَوْكَ فَقُلُ إِنِّي بَرِيءٌ مَّمَا تَعْمَلُونَ ﴾ المُؤُمنين، قَإِنْ عَصَوْكَ فَقُلُ إِنِّي بَرِيءٌ مَّمَا تَعْمَلُونَ ﴾ (الشَّعراء: ٢١٤-٢١٦).

ولم يكن ذلك إلا بداية للمشوار الطويل الذي سلكه النبيّ الله مع هذه الأمّة التي جاء إليها بخير الدنيا والآخرة، وجميع معاني الرحمة الإلهيّة، والخير الوافر فيما لو اتبعته واقتدت به، وتأسّت بأقواله وأفعاله وأوامره، ولكنّها الأمّة التي قاتلته وعذّبته وشيردته ورفضيت كلّ هذه المعاني والقيم المتمثّلة ببعثته



٠٤ / رجب الأصب / ١٤٤٤هـ

## كافل الرسالة

#### حسين علي محسن

عندما نطالع التاريخ والسيرة الإسلامية تستوقفنا لحظة تاريخية مهمة في حياة الأنبياء والأولياء المسلامي في الأولياء المسلامي في الشكل فارقاً مصيرياً في محطات الرسالة والتبليغ.. ألا وهي (الكفالة). بين القرآن الكريم موضوع الكفالة –من بين عدة محطات في تخطي محن الرسالات السماوية،

ودرء المخاطر عنها بالحماية والاعتناء بشأن شخص المرسَل، بغض النظر عن شأنية الكافل،

امرأة متكاملة الإيمان أم عبداً صالحاً.

ونلاحظ في قصص القرآن الكريم أمراً في غاية الروعة: موقفاً في الكفالة، حيث تكفل نبيً من أنبياء الله تعالى امرأة صالحة.. فقد كان نبي الله زكريا متكفلاً وحامياً للسيدة مريم الله ورحمة وتحننا وقد كان كفالته نعمة من نعم الله ورحمة وتحننا قال تعالى: ﴿وكفّلها زكريا ﴾ (آل عمران: ٣٧). ونجد أيضاً في القصص القرآني امرأة تعادل ألف رجل، حيث وقفت السيدة آسيا بنت مزاحم المناء أمام كبرياء فرعون وجبروته، وتكفلت بالاعتناء بنبي الله موسى في وتربيته، والمحافظة عليه في قصر فرعون إلى أن يرده الله إلى أمه لترضعه.

ونجد نبيَّ الله يعقوب الله يعقوب وتكفل ولده يوسف الله ليعده إعداداً جيداً لمهام النبوة، إلا أن الحسد الذي تولد عند إخوته بسبب القرب الذي حصل عليه يوسف من أبيه فرق بين الكافل والمكفول، ما جعل نبي الله يعقوب الله عزن دائم. وهناك مواقف أخرى أشار إليها القرآن الكريم تبين موضوع الكفالة وأولاها الأهمية الكبرى لدعم مشروع الرسالة ودور النبوة. لكن كل تلك الأدوار القرآنية المذكورة ليست بتلك الأهمية العظمى مثل التي حدثت في بدايات الرسالة والدعوى الإسلامية للرسول محمد عَلَيْهُ، حيث نجد تغايراً في نوعية الكفالة وأهميتها ودورها عن القصص والمراحل السابقة للمواجهات حدثت مع النبي الأكرم عَلَيْالَهُ ،

فنلاحظ:

أولاً: استعدادات قريش للفتك بشخص الرسول عَيْرُاللَّهُ

ولم يتمكنوا.

وثانياً والأهم: الحرية المطلقة في طريقة الدعوى الإسلامية التي تمتع بها سيد المرسلين علياً الله ...

بهاتين النقطتين اللتين تقدمتا، كان أبو طالب هو القوة الكبرى للإسلام، والداعم للشريعة، والمسبب لحركة نشر الدعوى الإسلامية.

فعندما نقرأ ونطالع السيرة نجد ثمة روايات لأهل البيت البيت البيت البين الدور الفعال الجهادي لأبي طالب من أجل الحفاظ على الدعوة الإسلامية وإسناد وحماية ابن أخيه الرسول على المسلامية.

فعندما جاءت قريش تشتكي لأبي طالب أفعال الرسول عَنِين من أنه فرق بينهم وسبّ آلهتهم... قال النبي عَنِينَ «يا عماه، لو وضعوا الشمس في يميني والقمر في يساري على أن أترك هذا الأمر حتى يظهره الله أو أهلك فيه ما تركتُه»، ثم استعبر رسولُ الله عَنِينَ فبكي، ثم قام، فلما ولى ناداه أبو طالب فقال: أقبل يا ابن أخي،

فأقبل عليه

ر ســول

الله عَلَيْهِ

فقال:

يابن أخي فقل ما أحببت، فو الله لا أُسلمك لشيء

أبداً. (تاريخ الطبري: ٦٧/٢).

هذه دلالة على الأمان الذي كان ينعم به الرسول الأعظم على أحضان ورعاية شيخ البطحاء الأعظم على أبو طالب الله وقوة السيادة التي كان يتمتع بها عمه أبو طالب الله وبعد سنوات من الكفالة والحماية .. رحل أبو طالب عن هذه الدنيا، فأجمع القوم من فورهم على الفتك به على الفتك به الله عن وجل يُقرئك السلام، ويقول لك: اخرج عن مكة فقد مات ناصرك ويقول لك: اخرج عن مكة فقد مات ناصرك (إيمان أبي طالب الإلهي يبلغ الرسول الله عن طريق جبرائيل أن ناصر الإسلام وناصرك طريق جبرائيل أن ناصر الإسلام وناصرك ومؤمّن الدعوى الإلهية قد تُوفي، فلا بقاء لك في مكة ...

فحري بنا أن نقتدي بهذا الرجل العظيم، ونحن في هذا العصر الذي ينتابنا فيه موجات فكرية تكاد تغير ملامح المسلمين.. نحتاج أن نطبق من سيرة أبي طالب كيف نحافظ على ملامح الإسلام في عصرنا الحاضر، وأن لا نتغير مهما غزتنا ثقافات غريبة دخيلة، فإن المبدأ هو الحفاظ على هوية الدين الإسلامي.

## الاستخفاف والتهاون في الصلاة / ١ -

حراماً،

ولكن يفوت المكلّف بذلك فضيلة أوّل الوقت، وقد عُدّ ذلك في بعض النصوص المرويّة عن أهل البيت المسلمة.
تضييعاً للصلاة.

السؤال: إذا كان المكلّف يعلم يقيناً أنّه لو سهر في الليل إلى ساعة متأخّرة لن يستيقظ لصلاة الصبح، فهل يحرم عليه السهر حينئذ؟

الجواب: إذا عُدّ تهاوناً في أداء الواجب فلا يجوز.

السيؤال: هل يجوز تأخير الصيلاة بسبب قدوم الضيوف والقيام بخدمتهم أو بكاء الطفل الرضيع؟ الجواب: لا يجوز تأخيرها حتى ينقضي وقتها لما ذُكِر من المبررات، ويستحب تقديمها في أول وقتها.

السؤال: شخص يستيقظ قبل دخول وقت صلاة الفجر بدقائق، فهل يحقّ له معاودة النوم ثانيةً إذا كان يعلم أو يحتمل احتمالاً قوياً أنّه لا يستيقظ إلاّ والشمس طالعة؟ وهل يجب استخدام ما ينبهه؛ كالساعة مثلاً؟

الجواب: العود إلى النوم وعدم استخدام المنبّه إذا كان يُعد استخفافاً بالصلاة وتهاوناً في أدائها لم يجز. السؤال:

أرج و من

حضرتكم التكرّم في مساعدتي: أنا
عاملة في شركة لا أقدر أن أُصلّي الظهر والعصر في وقتهما، وعندما أذهب إلى البيت أصلّى الجميع، فهل

الجواب: لا يجوز تأخير الصلاة عن وقتها -أي: إلى الغمل الغروب في فرض السؤال-، وإذا كنت بحاجة إلى العمل المذكور بحد يبلغ حد الاضطرار فصلي بالكيفية المكنة.

السؤال: هل يجب إيقاظ النائم للصلاة مع خوف فوات وقتها عليه؟ وما الحكم بالنسبة للوالدين؟ الجواب: يجوز، إلا مع العلم بعدم رضاه وتأذيه، بل يجب إذا كان متهاوناً.

السؤال: كرة القدم رياضة يمارسها الشباب والصغار والكبار، وغالباً ما يتزامن وقت ممارستها مع وقت أذان المغرب (فريضة المغرب والعشاء)، مع ما لها من فضل إذا أُديت في وقتها، فهل هناك تأثير مضاعف في الاثم؟

الجواب: تأخير الصلاة عن أوّل وقتها، وإن لم يكن

(موقع مكتب سماحة المرجع الديني الأعلى السيد علي الحسيني السيستاني دام ظله في النجف الأشرف) هذا ممكن؟

## حدث في مثل هذا الأسبوع

#### ٢٤ / رجب الأصب

\* فتح حصون خيبر اليهودية (١٦٠كم شمال المدينة المنورة) على يد الإمام علي عام (٧هـ).

\* عودة جعفر الطيار ﴿ وصحبه من الحبشة عام (٧ه).
\* وفاة الفقيه السيد شمس الدين ابن السيد أبي القاسم محمد الزنجاني سنة (١٣١٣هـ)، وقد نال الاجتهاد في النجف الأشرف، وعاد إلى زنجان متصدياً للمرجعية.

#### ٢٥/ رجب الأصب

\* شهادة الإمام موسى بن جعفر الكاظم الله سنة (١٨٣هـ) مسموماً في سجن هارون العباسي، ودُفِنَ بمقابر قريش في بغداد.

\* وفاة الفقيه الشيخ محمد رضا ابن الشيخ موسى كاشف الغطاء الفقية سنة (١٢٩٧هـ).

\* وفاة الفقيه الشيخ المولى محمد جواد الصافي الكَلبايكَاني الله سنة (١٣٧٨هـ)، ودُفن في حرم السيدة فاطمة المعصومة الله ومن مؤلفاته: القواعد الفقهية والأصولية.

#### ٢٦/ رجب الأصب

\* وفاة مؤمن قريش أبي طالب (على رواية)، وذلك سنة (٣) قبل الهجرة (١٠ بعد البعثة)، واسمه: عمران بن عبد المطلب. \* طلب الوليد والي المدينة

\* طلب الوليد والي المدينة المنورة البيعة من الإمام الحسين عنه (١٠هـ).

٢٧/ رجب الأصب

\* المبعث النبوي الشمريف سمنة (١٣ قبل الهجرة)، وفيه

بُعث النبي محمد عَيْرالَهُ بخاتمة الرسالات والأديان.

#### ٢٨ / رجب الأصب

\* إقامة أول صلاة في الإسلام، حيث أول مَن صلى هو أمير المؤمنين علي على مع النبي محمد الله بعد بعثته الشريفة.

\* خروج الإمام الحسين الله من المدينة متوجهاً إلى مكة
 المكرمة بعد أن رفض بيعة يزيد، سنة (٦٠ه).

\* وفاة الفقيه السيد محمد كاظم الطباطبائي اليزدي المنه (١٣٣٧هـ)، صاحب كتاب (العروة الوثقى)، ودُفن في الصحن العلوي الشريف.

\* وفاة الفقيه الشيخ محمد رضا آل ياسين الكاظمي الله على الله على الله الراغبين في فقه آل ياسين) سنة (١٣٧٠هـ)، ودُفن في النجف الأشرف.

#### ٣٠/ رجب الأصب

\* وفاة الفقيه السيد محمد هادي الحسيني الميلاني الميلاني الميلاني المنه (١٣٩٥هـ)، ودفن في العتبة الرضويّة المقدسة، ومن مؤلفاته: موسوعة (قادتنا كيف نعرفهم؟).

### آخر رجب الأصب

\* هجرة المسلمين الأولى إلى الحبشة سنة (ه من البعثة)، وذلك برئاسة جعفر بن أبي طالب.

\* وقعت غزوة نخلة سنة (٢هـ) قبل بدر بشهرين.

« وفاة النجاشي أصمحة ملك الحبشة سنة (٩هـ)، وكان
 قد أسلم عند هجرة المسلمين إليه، وقد نعاه النبي عَيْرَالْ.

#### ١/ شعبان المعظم

\* وفاة الفقيه الشيخ محمد حسن النجفي الله صاحب كتاب (جواهر الكلام) سنة (١٢٦٦هـ)، ودُفِنَ في النجف الأشرف.











۱) الرواية التأريخية الأديية١) المسرحية ذات الفصول

يبدأ استالام النصوص ۱۱/۱/۳۲-۱م 9 آخر موعدٍ للاستلام ۲۰۱۵/۱۱/۳۱

ر) القطايدة المموديـــة م) المجموعة القصصيــة

التواصل والاستفسار، (info@alkafeel.net)