

نشرة أسبوعية ثقافية تصدرها وحدة النشرات التابعة لمركز الدراسات والمراجعة العلمية/ قسم الشؤون الفكرية والثقافية في العتبة العباسية المقدسة





الإشراف العام السيد عقيل الياسرى رئيس التحرير الشيخ حسن الجوادي مدير التحرير الشيخ علي عبد الجواد الأسدي سكرتيرالتحرير منير الحزامي التدقيق اللغوي مصطفى الخفاجي المراجعة العلمية الشيخ حسين مناحي التصميم والإخراج الطباعي السيد حيدر خير الدين المراجعة الفنية علاءالأسدى الأرشفة والتوثيق منير الحزامي المشاركون في هذا العدد: الشيخ محمد صنقور، الشيخ حسين التميمي، هشام مكى الطائي، ولاء العبادي، السيد صباح الصافي، مركز الرصد العقائدي. رقم الإيداع في دار الكتب والوثائق ببغداد: (۱۳۲۰) لسنة ۲۰۰۹م.

😭 إصدارات الكفيل

👍 نشرتا الكفيل والخميس

🥢 نشرتا الكفيل والخميس







# المصالحة مع الذنب!

الذنب هو تجاوز الإنسان المؤمن على الحدّ الذي وُضع له، وعادة ما يقع فيه بسبب الشيطان، حيث يوسوس للإنسان ويزين له العمل السيء! وهذا التجاوز والعبور لحدود الله هو قبح شديد يرتكبه العبد لأنه خالف أمر مولاه، فلا جمال في أي فعل يكرهه الله تعالى للإنسان أن يفعله!

وكل ذنب يفعله الإنسان أول مرة يكون ثقيلاً عليه، ويأتيه شعور حزين وضعف كبير، ويعود قلبه إذا تاب وتقرّب إلى الله بالندم، والخطورة تبدو شديدة حين يكثر الإنسان من الذنوب، إلى أن يصل إلى درجة الاعتياد على الذنوب ثم يستمر حتى يصل إلى مرحلة التصالح مع الذنب وهذه أخطر مرحلة، حيث يرى الإنسان أنه من الطبيعي أن يرتكب الذنب ولا مشكلة

الإنسان في مرحلة الاعتياد على الذنب لا يزال يعترف بقبح المعصية، ولكنه إذا استنكر على نفسه واستمر على الذنب يصل إلى مرحلة عقد صلة مع الذنب ويكون جزءاً من شخصيته وبالتالي يستسلم له، وبعد مرور الوقت يعقد الصفقة ويتصالح مع الذنب فترتفع الكراهية من قلبه تجاه المعصية، إن لم نقل انه يبدأ بالتلذذ بها.

وقد حذر أهل البيت السلامة من الاعتياد على الذنب وبينوا أصل هذه الحقيقة، فقد روي عن الإمام الصادق على الله قال: «إذا أذنب الرجل خرج في قلبه نكتة سوداء، فإن تاب انمحت وإن زاد زادت، حتى تغلب على قلبه فلا يفلح بعدها أبداً» (الكافي: ج٢/ص٢٧١).

أصلاا

# النَّاقَة الْبُصرَة

السؤال: ما معنى قول الله عزّ وجلّ: ﴿ النَّاقَةَ مُبْصِرَةً ﴾؟ الجواب: إن الآية الكريمة المشار إليها هي قوله تعالى من سورة الإسراء: ﴿وَمَا مَنَعَنَا أَنْ نُرْسلَ بِالأَيَاتِ إِلَّا أَنْ كَنَّبَ بِهَا الْأَوَّلُونَ وَآتَيْنَا ثُمُودَ النَّاقَةَ مُبْصِرَةً فَظَلَمُوا بِهَا وَمَا نُرْسلُ بِالأَيَاتِ إِلَّا تَخْويِفاً ﴾ (الإسراء: ٥٩).

والمقصودُ بلناقة هي ناقةُ صالح ﷺ والتي جعلها الله تعالى معجزةً له لإثبات نبوَّته عند قومه ثمود، فقد خلقها اللهُ تعالى ابتداءً أي دون تناسل ودون أنْ تُحملَ فِي بطن، كما اقترحوا ذلك على نبيِّهم تحدِّياً.

فقد ورد أنَّهم طلبوا منه -لإثبات نبوَّته لهم- أن يُخرج لهم ناقةً من صخرة عظيمة كانت عندهم، فدعا ربُّه فأخرج لهم ناقةً من تلك الصخرة، وكانت عظيمةَ الجثة، فكانت تشربُ ماء عينهم يوماً، ويشربونه مجتمعين يوماً، كما قال تعالى: ﴿قَالَ هَذه نَاقَةٌ لَّهَا شَرْبٌ وَلَكُمْ شَرْبُ يَوْم مُّعْلُوم﴾ (الشعراء: ١٥٥)، وكانوا يشربون مجتمعين من لبنها يوم قسمتها.

وأما قوله تعالى: ﴿مُبْصِرَةً﴾ فمعناه أنَّها بيِّنة وواضحة وظاهرة الدلالة على نبوَّة نبي الله صالح، الله مُبصرة نعتٌ لمحذوف تقديره: آيةٌ ومعجزة، فمؤدَّى قوله تعالى: ﴿ وَآتَيْنَا ثُمُودَ النَّاقَةَ مُبْصِرَةً ﴾ هو أنَّه آتينا ثمود الناقة حال كونها آيةً ومعجزةً بيّنةً لصالح، كما في قوله تعالى: ﴿فَلَمَّا جَاءَتْهُمْ آيَاتُنَا مُبْصرَةٌ قَالُوا هَذَا سحْرٌ مُبِينٌ ﴾ (النمل: ١٣)، فالآياتُ المُبصرة هي المعجزاتُ البيِّنةُ والواضحة.

وأفاد بعضُهم أنَّ معنى ﴿مُبْصِرَةً﴾ هو أنَّها آيةٌ مُبصِّرة، أي موجبة للبصيرة والهداية، كما يقال: الولد مجبنة أي موجبٌ لجُبن أبيه، فناقةُ صالح ﷺ نظراً لكونها معجزةً واضحة وظاهرةً الدلالة، لذلك فهي مقتضيةٌ -لولا المكابرة- لهداية مَن يقفُ عليها، وموجبةٌ لاستبصاره وإيمانه بصدق نبيِّ الله صالح ﷺ، وبحقانيَّة ما يدعو إليه، لذلك فهي مبصّرة وهادية. وعليه، فالمعنيان يؤولان إلى مؤديً واحد.

الشيخ محمد صنقور

## شعاع من زواج النورين

#### لشيخ حسين التميمي

الإسلامي.

إن النظر إلى التشريعات الصادرة عن القرآن الكريم المنزل على قلب الرسول الأعظم على الكريم المنزل على قلب الرسول الأعظم على البيت المسلام ومطالعة الموروث الروائي لأهل البيت المسلام يعطي دلالمة واضحة في الحث على المزواج والترغيب به، وأن له مكانة عظيمة لا نظير لها، فقد قال الله تعالى: ﴿ وَمِنْ آيَاتِه أَنْ خَلَقَ لَكُم مِّنْ أَنْفُسِكُمْ أَزْوَاجاً لِّتَسْكُنُوا إِلَيْهَا وَجَعَلَ بَيْنَكُم مَّودَةً وَرَحْمَةً ﴾ (المروم: ٢١)، حيث عبر الباري تعالى عنه بالسكن، والسكن هو الراحة والطمأنينة والتحصين والستر.

وروي عن النبي الأكرم مُلِيَّلَهُ أنه قال: «ما بُني بناءٌ في الإسلام أحبٌ إلى اللهِ عز وجلٌ من التزويج» (وسائل الشيعة: ٣/١٤).

وهذا الحديث المبارك له أهمية كبرى؛ حيث أشار الرسول الأعظم عُلِيلًا إلى بعض الأسس المعتمدة في الإسلام؛ باعتباره بداية تكوين بذور المجتمع

وقال الإمام الرضا الله قال: «ما أفاد عبد فائدة خيراً من زوجة صالحة إذا رآها سرته، وإذا غاب عنها

حفظته في نفسها وماله» (الكافي: ٣٢٧/). وروي عنه هي: «إن خطب إليك رجلٌ رضيت دينه وخلقه فزوجه، ولا يمنعك فقره وفاقته...»

(بحار الأنوار: ٢٧٤/١٠٠).

وكنوزهذا الحديث ظاهرة جداً في حالة الإعداد لرب الأسرة؛ حيث نظر الإمام في إلى دين الرجل وأخلاقه. وقد عالج أهل البيت البيت المالة التردد والتخوف من ضية الحال

والتخوف من ضيق الحال المادي عند الإقبال على الزواج، فقد روى عن رسول

الله عَنْ قوله: «من ترك التزويج مخافة العيلة فقد أساء ظنه بالله عز وجل، إن الله عز وجل يقول: ﴿ إِنْ يكونوا فقراء يُغنِهِمُ اللهُ من فضلهِ ﴾ ،

(الكافي: ٥/١٣١).

## ثمرة الزواج:

إن الغاية والهدف من الزواج هو تكوين نواة طيبة جيدة مؤثرة في بناء مجتمع نموذجي ناجح، وليس بغريب وهذا هو من سنن الأنبياء هي وهم قدوتنا، حيث كانوا يدعون الله تعالى بالذرية الصالحة، فهذا نبي الله إبراهيم يقول: ﴿رَبِّ هَبُ لِي مِنَ الصَّالِحِينَ ﴾ (الصافات: ١٠٠)، وكذلك نبي الله زكريا في يقول: ﴿رَبِّ هَبْ لِي مِنْ الصَّالِحِينَ ﴾ (الصافات: ١٠٠)، لي مِنْ لَدُنْكَ ذُرِّيَةٌ طَيِّبَةٌ إِنَّكَ سَمِيعُ الدُّعَاءِ ﴾ لي مِنْ المَّالِحِينَ ﴾ (المَافات: ٢٠٠)، لي مِنْ لَدُنْكَ ذُرِّيَةٌ طَيِّبَةٌ إِنَّكَ سَمِيعُ الدُّعَاءِ ﴾ (الله عمران: ٣٨).

## زواج النورين،

ويصادف في هذه الأيام المباركة ذكرى زواج الإمام أمير المؤمنين علي من السيّدة فاطمة الزهراء الله وذلك في الأول من شهر ذي الحجّة الحرام من سنة (٢هـ). وحري بنا اليوم أن نقف على الزواج

الإلهي وقفة اجتماعية لنفهم أن غاية الزواج هي تلبية دعوة الله تعالى ورسوله الكريم ألله وأهل بيته الأطهار الله وحصانة النفس من اقتراف الذنوب، وعدم الوقوع في الحرام، وأهم ما في ذلك الزواج هو احترام بعضهم لبعض، وتحمل المصاعب والمشاق دون تذمر، ويكون كل منهما عوناً للآخر.. فليس الزواج هو الاقتران لبضعة أيام، وكأنه تجارة أو سلعة.. بل الزواج وفاء واحترام وإخلاص للإنسان الآخر، والزواج تثمين أمانة الله تعالى، وحسن السلوك والتعامل، والانسجام التام، وأداء الحقوق الزوجية على أحسن وجه.

ويقدم لنا هذا الزواج المبارك أجلى صور القيم النبيلة العليا والإنسانية العظمى، ويعتبر النموذج الحي الدائم لكل إنسان يريد السير السليم والعيش الرغيد، فأصحابه أهلٌ للاقتداء؛ لأن زواجهم أعظم زواج في تاريخ الإسلام، وكشف عن مبدأ (الكفؤ للكفؤ)، وهو يشير إلى حسن الاختيار، الذي هو جزء من عملية البناء الأسري القويم، وتكوين الجيل الصالح والمجتمع القوي. فلننظر نظرة جدية واقعية صادقة إلى البيت العلوي الفاطمي المبارك.

# عادالاصا

# وأرتحل بآب الهرادي

## الفاجعة العظيمة:

إن من الأسباب التي استشهد الإمام الجواد السببها، هي: أن وجوده كان يشكل خطراً على السلطة العباسيَّة الحاكمة آنذاك؛ وذلك لما له من دور قيادي وتوعوي للأُمة الإسلامية، فقد قام المأمون بإشخاص الإمام الجواد إلى بغداد بعد شهادة أبيه الإمام عَليّ بن موسى الرضا ، وقام بتزويجه ابنته أم الفضل، ثم رجع إلى المدينة وهي معه فأقام بها، وكانت أم الفضل تحسد زوجته

السيدة سمانة المغربية الله أم الإمام الهمام علي الهادي الهادي فكتبت إلى أبيها المأمون من المدينة تشكو أبا جعفر الجواد وتقول: إنه يتسرى علي ويغيرني إليها...)، فكانت هذه لم تطق حب الإمام الجواد لله لأم ولده الهادي فقامت بارتكاب الجريمة النكراء بسمّه في.

## تحريض أم الفضل:

فكتب إلى محمد بن عبد الملك الزيّات أن

يرسل إليه محمّداً التقي وزوجته أم الفضل بنت المأمون، فأرسل ابن الزيّات علي بن يقطين إليه؛ فتجهّز الإمام وخرج من المدينة إلى بغداد، وحمل معه زوجته ابنة المأمون.

ويروى أنّه لمّا خرج الإمام الجَوَاد الله من المدينة خرج حاجًا، وأمّا ابنه الهَادي الله فخلّفه في المدينة، وسلّم إليه المواريث والسلاح، ونصّ عليه بالإمامة بمشهد ثقاته وأصحابه وانصرف إلى العراق، فورد بغداد لليلتين بقيتا من المحرم سنة عشرين ومائتين.

ولما انصرف أبو جعفر إلى العراق لم يزل المعتصم وجعفر بن المأمون يدبرون الحيلة في قتله، فقاموا بتحريض أم الفضل ابنة المأمون على قتل الإمام وذلك لأنَّ المعتصم كان يعلم ببغض أم الفضل وكرهها الامام الجوادف، ووقف على انحرافها عن الإمام الجوادف وغيرتها من زوجته أم أبي الحسن علي الهادي اللهادي.

فطلب جعفر من أخته أُم الفضل دس السم للإمام هذا فأجابت أخاها جعفراً وجعلا سُماً في شيء من عنب رازقي، فلما أكل منه ندمت (لعنها الله) وجعلت تبكي، فقال لها الإمام الجواد في: «ما بكاؤك؟ والله ليضربنك الله بفقر لا ينجبر، وبلاء لا ينستر»، فبليت ربعلة لا شفاء منها! فأنفقت مالها وجميع ملكها على

تلك العلّة حتى احتاجت إلى رفد الناس، وتردَّى جعفر في بئر فأخرج ميتاً، وكان سكرانَ. وكان استشهاده في فاجعة أليمة وحزناً كبيراً لا يوصف جرى على الأمة الإسلامية، فقد انطوت بفقده صفحة من صفحات الرسالة الإسلامية، وكان هذا في سنة (٢٢٠هـ) في بغداد إبًان أوائل حكم المعتصم العبًاسي.

تشييعه 🅮 ودفنه وموضع قبره:

بعد شهادته الله تم تجهيز جَسَده الطّاهر العسلام وتكفينا، وقام شيعته ومحبوه بتشييعه وحمله الى مقابر قريش، وقد احتفت به الجماهير الحاشدة، فكان يوماً لم تشهد بغداد مثله؛ إذ ازدحمت عشرات الآلاف في مواكب حزينة وهي تردد فضل الإمام وتندبه، وتذكر الخسارة العظمى التي مُني بها المسلمون في فقدهم الإمام الجواد الها، وحُفر للجَسَد الطّاهر قبر ملاصقٌ لمرقد جدّه العظيم الإمام موسى بن جعفر الكاظم الله في في شمال بغداد بمنطقة كانت تسمى الكاظم المرسي الله في أنه الله الله المدسة). ومقابر قريش)، وهي الآن تسمى (الكاظمية المقدسة). فسلامٌ عليكم يا أهل بيت النّبوّة ومعدن الرّسالة، يوم ولدتم ويوم استشهدتم، ويوم تُبعَثُون أحياءً، ولعن الله تعالى قاتليكم ما بقيتُ وبقي الليلُ والنّهارُ.

هشام مكي خضير الطائي



تُعرّف الرجعةُ بأنها رجوعُ بعضِ الأمواتِ إلى الحياةِ الدنيوية، ممّن محضوا الإيمانَ محضاً أو محضوا الكفرَ محضاً، في صورتِهم التي كانوا عليها.

وممّا لا شكّ فيه أنَّ على رأس المؤمنين الراجعين إلى الدنيا هم أهلُ البيت فقد روي عن الإمام الصادق قوله: «...ولَيحضرنَ السيّدُ الأكبرُ محمّدٌ رسولُ الله عَيْنَالَدٌ، والصدّيقُ الأكبرُ أميرُ المؤمنين، وفاطمةُ والحسينُ والحسينُ والحسينُ والأئمّةُ فَاللَّهُ المُنْ الدّرجات: ج١/ ص١٨٨).

وقيلَ إنها: (رجوعُ الدولةِ من دونِ رجوع

الأشخاص وإحياء الأموات، وهو غير صحيح؛ لأنَّ الرجعة لم تثبت بظواهر الأخبار المنقولة فتتطرّق التأويلات عليها... وإنّما المُعوّلُ في إثبات الرجعة على إجماع الإمامية على معناها، بأنَّ الله يُحيي أمواتاً عند قيام القائم على من أوليائه) (رسائل المرتضى: ج١/ص١٢٦).

والاعتقادُ بالرجعة لا يُخالفُ الثوابتَ الاعتقاديةَ المحقّة بل يؤكّدها؛ فهي دليلٌ على قدرة الله العظيمة، وتصلحُ أَنْ تكونَ معجزةً من المعاجز التي أخبر بها النبيُّ عَلَيْلاً، وقد اقتضتْ حكمتُه تعالى وقوعها إحقاقاً للحقّ وإنصافاً له من الباطل، فتؤكّد بذلك العدلَ الإلهي، ورجوعُ الأئمة علي فتؤكّد بذلك العدلَ الإلهي،

وقيامُ دولتهم أدلُّ دليل على عقيدة الإمامة، فضلاً عن أنَّ إحياءَ الأموات يؤكَّدُ البعثَ والنشور. لذا قالت الإماميةُ بإمكان وقوعها، وإنْ لم تقُلُ إنّها من الأصول التي يجبُ الاعتقادُ بها؛ وذلك:

١- للعديد من الآيات، منها قوله تعالى: ﴿وَيَوْمَ نَحْشُرُ مِنْ كُلِّ أُمَّة فَوْجاً مِمَّنْ يُكَذَّبُ بِآيَاتِنَا﴾ (النمل: ٨٣)، فهذا الحشرُ خاصُ ببعض دونَ بعض، على حين إنَّ الحشرَ الأكبرَ يشملُ الجميعَ لقوله تعالى: ﴿وَحَشَرْنَاهُمْ فَلَمْ نُغَادِرْ مِنْهُمْ أَحَداً ﴾ (الكهف: ٤٧)، مما يدلُّ على أنَّ الحشرَ الأولَ غيرُ الحشر الأكبر، وهو الخاصُ بالرجعة. ٢- للإمكان العقلي، ولوقوعها في الأمَم السابقة، وقد روى عن الإمام الرضاك قوله: ﴿إِنَّهَا (الرجعة) لحقُّ، قد كانتْ في الأمَم السالفة ونطقَ بها القرآن، وقد قالَ رسولُ الله عَيْدَاللهُ: يكونُ في هذه الأُمَّة كُلُّ ما كانَ في الأمَّم السالفة حذوَ النعل بالنعل والقدّة بالقدّة» (عيون أخبار الرضاكي: ج١/ص٢١٨).

٣- لتضافر الروايات المتواترة على ذلك، منها ما روي عن الإمام الصادق عن الإمام الصادق الله والمام المام القائم) أتى المؤمنَ في قبره، فيُقال له: يا هذا إنّه قد ظهرَ صاحبُك، فإنْ تشأ أنْ تلحقَ به فألحقْ، وإنْ تشأ أنْ تقيمَ في كرامة ربّك فأقمْ» (الغيبة، للشيخ

الطوسى رَحْمُ اللَّهُ: جا/ص٤٧٩).

وللرجعة أهدافٌ يُمكنُ فهمُها من الروايات الشريفة.

منها: إعزازُ الله تعالى المؤمنين، وإراءتُهم تحقيقَ أسمى غاياتهم، وهي ظهورُ الدين الذي ارتضاه تعالى على الدين كُلّه، فقد روي عن الإمام الصادق على قوله: «لكُلُّ أناس دولةٌ يرقبونها، ودولتُنا في آخر الدهر تظهرُ» (الأمالي، للشيخ الصدوق رَحِمُ اللَّهُ: ص٧٨٥).

ومنها: مُقاتلةُ المؤمنين الراجعين الكافرين، فقد رويَ عن أمير المؤمنين ﷺ قوله: «العجبُ كُلُّ العجب بينَ جمادي ورجب»، فقامَ رجلٌ فقال: يا أميرَ المؤمنين، ما هذا العجبُ الذي لا تزالُ تعجبُ منه؟ فقال ﴿ وأيُّ عجب أعجبُ من أموات يضربون كُلَّ عدوٍّ لله ولرسوله ولأهل بيته» (بحار الأنوار: ج٥٦/ص٢٠/ح٤١).

ومنها: إقامةُ القَصاص والعدل الدُّنيويّ، فضلاً عن إذلالهم وما يتعرضون له من عداب نفسى عند رؤيتهم انتصارَ الحقِّ وانتشارَ الدين، فقد روى عن الإمام الكاظم على قوله: «لُترجعن نفوسٌ ذهبت، ولَيقتصنَّ يومَ يقوم، ومَن عُذَّبَ يُقتصُّ بعدابه، ومن أُغيظَ أَغاظَ بغيظه، ومَن قُتلَ اقتُصَّ بقتله، ويردُ لهم أعداؤهم معهم حتى يأخذوا بثأرهم» (بحار الأنوار: ج٥٥/ص٤٤/ح١٦).

# المرحلة الذهبية للتربية



رُوي عن الإمام أمير المؤمنين على الله لابنه الامام حسن على قوله: «وَإِنَّمَا قَلْبُ الْحَدَث كَالأَرْض الخَاليَة؛ مَا أَلقيَ فيهَا منْ شَيء قَبِلَتْهُ. فَبِادَرْتُكَ بِالأَدَبِ قَبْلَ أَنْ يَقْسُو قَلْبُكَ، وَيَشْتَعْلَ لُبُّكَ، لتَسْتَقْبِلَ بجدِّ رَأْيِكَ منَ الأُمْرِ مَا قَدْ كَفَاكَ أَهْلُ التَّجَارِبِ بُغْيَتَهُ وَتَجْرِبَتَهُ، فَتَكُونَ قَدْ كُفيتَ مَؤُونَةَ الطَّلَبِ، وَعُوفيتَ منْ علاَج التَّجْرِبَة...» (تحف العقول: ص٧٠).

من الحقائق المهمَّة في مجال التربية والتأديب: أنَّ النفس كلُّما كانت خالية من العقائد الفاسدة والأخلاق المنحرفة انتقشت فيها العلوم والمعارف النورانية التي تدعو إلى التدرج في مسلك الكمال؛ حتَّى تصل إلى إحراز السَّعادة الأبدية في الدنيا والآخرة.

والحدث يقال للفتى الشاب، وجمعه أحداث (لسان العرب: ۲۰۸۰/٤/مادة: شيب).

ولمرحلة الشباب صفات خاصَّة؛ من أهمها السرعة في تقبل المعارف والعلوم؛ سواءٌ كانت في مجال الحقِّ أم في مجال الباطل. ووجه الشبه بين قلب الشاب والأرض الخالية: أنَّ قلب الحدث لمَّا كان خالياً من الانتقاش بالعقائد وغيرها؛ مع كونه قابلاً لما يُلقى إليه من خير أو شر فينتقش به، أشبه بالأرض الخالية من النبات والزرع القابلة لما يُلقى فيها من البذر... وكلُّ قلب كان كذلك فيجب أن يسبقه إليه بذر الآداب وغرس الحكمة.

(شرح نهج البلاغة، للبحراني: ص١٥). ومن هنا أوصى أمير المؤمنين على بالمسارعة إلى زرع الآداب. والآداب: العلم، ومحاسن الأخلاق؛ وعله المبادرة والمسارعة إلى زرع الآداب؛ حتَّى لا تسبق هذا الزرع عوامل قد تسبب منع وقتل كلِّ فضيلة يمكن زرعها في القلب، وأشار الإمام الله إلى عاملين:

العامل الأول: قساوة القلب؛ ويقصد به: صلابة وغلظة القلب عن قبول ذكر الله تعالى والخوف والرجاء وغيرها من الخصال الحميدة.

العامل الثاني: اشتغال اللب؛ وهو العقل، واشتغال اللب: اضطرابه وتشوشه وانصراف همه إلى أمور ليست محل ابتلاء؛ كالمشاكل والشبهات التي تمنع تخلِّق الإنسان بالمحاسن، فإذا تحققت الاستفادة من هذه الآداب تحققت مجموعة من الأمور:

أولاً: الاستفادة من تجارب الآخرين دون دفع ثمن تلك التجارب، ولكن أصحاب التجارب بذلوا العرق والدموع وأحياناً الدماء حتَّى وصلت إلينا، فالأجيال اللاحقة أفضل حالاً من الأجيال القديمة؛ من حيث الخبرة في مواجهة الظروف والتحديات.

ثانياً: معرفة كلّ القواعد الأساسية التي تعينه في مسيرته؛ فالإمام الله قد زوده بالمعلومات الكافية والوافية في مسيرته التكاملية. "إنّ الله عزّ وجلّ خلق الجنّ والإنس ليعبدوه, ولم يخلقهم ليعصوه "

الإمام علي

على الشرائع، الصدوق، ج1. ص9

# مل خُلقنا للعبادة فقط؟

إنَّ العبادةَ تعني تكاملَ الإنسانِ في بُعديهِ المعنويُ والمادِّيّ، ونستشفُّ هذا الأمرَ من قوله تعالى: ﴿ وَما خَلَقتُ الْجِنِّ وَالإِنسَ إِلاَّ لِيَعبُدُونِ ﴾، فالآيةُ مُضافاً إلى أنها إجابةٌ مباشرةٌ عن السّوال: (لماذا خلقَ اللهُ الإنسان؟) تكشفُ أيضاً عن معنى العبادة وفلسفتها، وذلكَ من خلالِ المُقابلةِ بينَ معنى كلمة (الخلق) ومعنى كلمة (العبادة).

وبما أن الإنسان هو الموجودُ القابلُ للنموّ والتكامل، فتصبحُ حقيقةُ العبادة: تكاملَ الإنسانِ، فإذا كانَ الإنسانُ يُمثلُ محورَ الخلق، وكانَ تكاملُ الخلقِ من أجلِ الإنسان، فلا بدَّ من أن يكونَ للإنسانِ تكاملٌ خاص، وهذا سرُّ دعاء الأنبياء والرسلِ العبادة؛ لأنها الطريقُ الذي يُحققُ للإنسانِ تكاملُه، بعدَ ربطِه بالله مصدر كلٌ كمال.

فمعرفةُ اللّهِ سُبحانَه تعني معرفةَ الأسماءِ التي هي عناوينُ الكمال؛ فمن اسم العليم تتحققُ قيمةُ العلم، ومن اسم الرحيم تتحققُ قيمةُ الرحمة، ومن اسم الكريم تتحققُ قيمةُ الكرم... وهكذا، كما أنَّ هذه الأسماءَ هي ذاتُها الطريقُ الذي يُحققُ العبادةَ:

﴿ وَللّه الأسماءُ الحُسنى فَادعُوهُ بها ﴾.

وبذلك، تُصبِحُ غايةُ العبادةِ هيَ التكاملُ الذي يسعى إليهِ الإنسان، فإذا كانت فلسفةُ الإسلامِ هيَ العبادة، وفلسفةُ العبادةِ هيَ التكامل، فتكونُ فلسفةُ الإسلامِ هي التكامل، وهُنا تنسجمُ فلسفةُ الرسالةِ الداعيةِ للعبادة معَ فلسفةِ الخلقِ الداعيةِ للتكامل؛ لأنَّ للعبادة هيَ التعبيرُ الآخرُ عن التكامل.

وبذلكَ يصبحُ كلُّ نشاط يقومُ به الإنسانُ عبادةً؛ طالمًا حقّقَ له ذلكَ تكاملاً روحياً ومادياً.

مركز الرصد العقائدي



إن معرفة النفس وتقييمها تنشأ ذاتياً من داخلها، ولها مناشئ أُخرى، وهي فكرة المجتمع عنها أو تقييم المجتمع لها، وتنشأ أيضاً من موازنة الإنسان نفسه بغيره من أفراد المجتمع، سواء كانوا صالحين أم طالحين.

ومن خلال التقييم الاجتماعي يتعرف الإنسان على نواحي القوة والضعف في نفسه وسلوكه، وعلى إمكانات خافية أو غير معلومة، وعلى الأغراض والدوافع التي تقوم وراء سلوكه.

فقد روي عن الإمام جعفر الصادق قوله: «أحبّ إخواني إلي مَن أهدى إلي عيوبي» (الكافي: ج٢/ ص٦٣٩)، وعن الإمام محمد الجواد قوله: «المؤمن يحتاج إلى: توفيق من الله، وواعظ من نفسه، وقبول ممّن ينصحه» (تحف العقول: ص٧٥٤).

والتقييم الاجتماعي قد يكون علنياً أو سرّياً، وبما أن الإنسان قد يعتز بنفسه ورأيه، فإنّه لا يتنازل عن رأيه أو موقفه إلا إذا اطمأن أنّ الناصح له مخلصٌ في نصيحته ويريد له الصلاح والخير، وهذا الاطمئنان غالباً ما يتأتى إذا كان الناصحُ رفيقاً به ينصحه بأسلوب شيّق وجذّاب، أو ينصحه سرّاً لا أمام الناس؛

لأنّ النصح أمام الناس كشف للأخطاء، وأحياناً يكون إهانة وتشهيراً له، وبهذا الأُسلوب لا يحقّق المصلح أيّ تقدّم ملحوظ.

فقد روي عن أمير المؤمنين قوله: «النصح بين الملأ تقريع» (شرح نهج البلاغة: ٣٤١/٢٠)، وعن الإمام الحسن العسكري قوله: «من وعظ أخاه سراً فقد زانه، ومن وعظه علانية فقد شانه» (تحف العقول: ص٤٨٩).

فالتقييم غير العلني يحفظ للإنسان كرامته، بل يُشعِرُه بأنّ الناصحَ له مخلصٌ وصادقٌ في نُصحه، لا يريدُ خدش كرامته أو تقبيحه، وهذا الشعور يسهم في دخول النصيحة إلى العقل والقلب بصورة يتفاعل معها المراد إصلاحه أو تغييره أو تربيته.

إنّ التقييم الاجتماعي يؤثر في تقييم الإنسان ذاته، ويؤثر على ممارساته العملية؛ فالطفل الذي يسمع من الآخرين ألفاظ: (جبان أو كذّاب أو سارق) قد ينشأ على تقييم نفسه على ضوء هذه الألفاظ، بل قد يصبح جباناً أو كذّاباً أو سارقاً كرد فعل للتقييم الخاطئ له، أو التقييم المتسرع الذي اعتمد على ظاهرة واحدة أو ممارسة واحدة قد تكون غير مقصودة.

(يُنظر: ملامح المنهج التربوي عند أهل البيت عَلَيْ اللَّهُ: ٥٨)

# مسؤوليتنا يقصيرانعيية (التعادي صليمة الاتحراف)

إن الواقع الذي عليه الناس من التفكك والانفلات الأخلاقي

والفراغ الفكري، ما هو إلا عامل من عوامل السخط والغضب الإلهي، ممّا يؤخر عملية اللطف الرباني بهذه الأمة، كما هو مقتضى السنة التأريخية لمسيرة الرسالات السماوية.

قال تعالى: ﴿ وَلَوْ أَنَّ أَهْلَ الْقُرَى آمَنُوا وَاتَّقَوْا لَفَتَحْنَا عَلَيْهِمْ بَرَكَات مِنَ السَّمَاء وَالأَرْضِ وَلَكِنْ كَذَّبُوا فَأَخَذْنَاهُمْ بِمَا كَانُوا يَكْسِبُونَ ﴾ (الأعراف: ٩٦).

فاعلم بأن الله تعالى يحدث تغييرين في حياة الإنسان:

أ- التغيير بالاتجاه السلبي، أي: إنّ بقدر ابتعاد الإنسيان عن الله سبحانه، وعن العمل بهدي رسالته، تبتعد العناية وتنسحب سحابات اللطف الرّباني وينزل العذاب، لذا قال تعالى: ﴿كَدَأُبِ اللهُ مُدْعُونَ وَالَّذِينَ مِنْ قَبُلهِمْ كَفَرُوا بِآيَات اللّه فَأُخَذَهُمُ اللّهُ بُذُنُوبهِمْ ﴾ (الأنفال: ٢٥-٣٥).

وروي عن أمير المؤمنين قوله: «لَا تَترُكوا الأَمْرِ بِالمَعْرُوفِ والنَّهْيَ عَنِ المُنْكَرِ؛ فَيُولَّى عَلَيْكُمْ شِرَارُكُمْ، ثُمَّ تَدْعُونَ فَلَا يُسْتَجَابُ لَكُمْ»

(نهج البلاغة، تحقيق الصالح: ص٤٢٢).

ب- التغيير بالاتجاه الإيجابي، أي: إصلاح الواقع

الفاسد لحياة الإنسان، وتطهير المحتوى الداخلي للنفس، وتهذيب السلوك على ضوء التعاليم والقيم الإسلامية، لاستدرار العناية الإلهية واستنزال البركات الربانية، واستدفاع أنواع البلاء بالعمل الصالح؛ لذا قال تعالى: ﴿إِنَّ اللَّهَ لَا يُغَيِّرُ مَا بِأَنْفُسِهِمْ ﴾ (الرعد: ١١). لا كما يرعم البعض من المنحرفين بأن (الانحراف والخروج على الحدود والقوانين الإلهية، هو مما يعجل بظهور الإمام المهدي المنتظر المهائية على الملائر المهدي المنتظر المهائية الملأرض قسطاً وعدلاً كما مُلئت ظلماً وجوراً).

وذلك ليبرروا انحرافهم وخروجهم على ضوابط الشريعة الإسلامية المقدسة، ويعدوا أنفسهم من أهل الجنة والنعيم؛ لأنهم ساهموا بتعجيل الفرج والخلاص للأمة! كما يزعمون.

وهذا ينافي تماماً ما ورد عن النبي عَلَيْلاً من ضرورة الاقتداء به قبل قيامه لتفادي صدمة الانحراف، إذ قال: «طوبى لمن أدرك قائم أهل بيتي وهو مقتد به قبل قيامه، يأتم به وبأئمة الهدى من قبله، ويبرأ إلى الله عز وجل من عدوهم، أولئك رفقائي وأكرم أمتي علي» (كمال الدين: ٢٨٧).

(يُنظر: مسؤوليتك في عصر الغَيبة يا ولدي: ص٥٩)



السؤال: ما هو مقدار ما يسمى بـ (المهر الفاطمي)؟ الجواب: في بعض الروايات المعتبرة أن مهر فاطمة الزهراء (سلام الله عليها) كان درعاً حطمية تساوي ثلاثين درهما، ولكن في الروايات الأُخرى أن مهرها كان بمقدار مهر السُّنة (أي خمسمئة درهم)، والدرهم يساوي ٢ ونصف غرام فضة.

السؤال: إذا كان مهر المرأة المؤجل هو الحج، فهل يجب على الزوج الوفاء به بمجرد استطاعته أم يجوز له التأخير إلى أي وقت شاء؟

الجواب: يجب على الزوج الوفاء به عند حلول الأجل ومطالبة الزوجة، فلو كان الأجل المعين هو استطاعة الـزوج على القيام بتكاليف الحجة، فحصلت له الاستطاعة، وطالبت الزوجة بحقها، لزمه المبادرة إليه، ولا يجوز له التأخير.

السؤال: إذا تُوفّي الزوجُ ولم تف تركتُه بما تستحقه النزوجة من المهر، فهل يجب على والده أن يدفع النقص؟

الجواب: كلا.

السنؤال: هل يجب أن تحدد المدة التي يجب فيها أن يعطي الزوجُ المهرَ الغائب للزوجة في أثناء إجراء صيغة عقد الزواج؟

الجواب: نعم، يجب أن تحدّد، وإلّا كان المهر معجلاً،

وجاز لها المطالبة متى شاءت.

السوال: ما حكم المهر والهدايا المقدمة إلى المرأة التي قُتل زوجها قبل الزفاف، علماً أنه يوجد عقد شرعى للزواج؟

الجواب: الهدايا لها، ونصف المهر أيضاً لها، فإن أخذت المهر كاملاً وجب عليها أن تُعيد نصفَه.

السؤال: اشترطت المرأة على زوجها في عقد الزواج في المحكمة بأن يسددها المهر المؤجل المتبقي في ذمته متى ما طالبته به، علماً أنه عندما أُجريت صيغة العقد الشرعي لم يكن ذلك الشرط، وإنما حصل فيما بعد، فهل يجب الالتزام بهذا الشرط؟

الجواب: إذا حُدد الأجل بالمطالبة وجب دفعه متى طالبت به، وإذا لم يحدد حين العقد بشيء كان المهر معجلاً، وأمكنها المطالبة أبضاً متى شاءت.

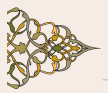
السؤال: إذا تم الطلاق ولم يتمكن الرجل من تسديد ما بذمته من المهر المؤجل؛ لعدم توفر الأموال لديه، فما هو الحكم عندئذ؟

الجواب: يبقى مَديناً بالمهر، ولا يؤثر في صحة الطلاق.

موقع مكتب المرجع الديني الأعلى) سماحة السيد على الحسيني السيستاني دام ظله في النجف الأشرف)



# حدث في هثل هذا الأسبوع



#### ١/ ذي الحجة الحرام ٢٦ / ذي القعدة الحرام

\* إخراج الإمام على بن موسى الرضاك قسراً من المدينة المنورة إلى مرو (خراسان أو طوس) سنة (٢٠٠ه) بأمر المأمون العباسي.

#### ٢٨ / ذي القعدة الحرام

\* وفاة الفقيه المحقق الشيخ أغا ضياء الدين العراقي على النجف الأشرف، وهو من أعاظم علماء الشيعة، ومن مؤلفاته: كتاب القضاء، وشرح التبصرة.

### ٢٩ / ذي القعدة الحرام

\* نزول الحجر الأسعد (الأسود) من السماء، كما في الخبر عن أمير المؤمنين ﴿ وهو أول رحمة إلهية نزلت إلى الأرض.

## آخرذي القعدة الحرام

\* شهادة الإمام محمد الجواد الله سنة (٢٢٠هـ)، أثر سمّ دسّته زوجته أم الفضل بنت المأمون، وبأمر من المعتصم. وكان عمره الشريف (٢٥) عاما.

## في شهر ذي القعدة الحرام

عثمان إليها.

\* وفاة الصحابي الجليل أبي ذر الغفاري الله سنة (٣٢هـ) في الريدة (من قرى المدينة) بعد أن نفاه

\* زواج الإمام أمير المؤمنين على الصديقة الطاهرة السيدة فاطمة الزهراء عَلِمُ السِّلا سنة (٢هـ) في المدينة المنورة.

\* مولد إبراهيم ابن النبي محمد علياً من زوجته السيدة مارية القبطية على سنة (٨هـ).

\* نزول سورة براءة سنة (٩هـ)، فأرسل النبيُّ عُلَيْالًا أحد أصحابه إلى مكة ليبلغها، فنزل جبرائيلُ على النبي عَلَيْهُ وأخبره بأن الله قد أمر بأن تُرسل علياً علياً

مكانه، ففعل.

## ٢ / ذي الحجة الحرام

\* وفاة الفقيه السيد محمد اليزدي ﴿ المعروف ب(المحقّق الداماد) سنة (١٣٨٨هـ)، ودُفن عند السيدة فاطمة المعصومة السيدة في قم المقدسة. وله مؤلفات وشروحات وتعليقات كثيرة، منها: حاشية على العروة الوثقى، وتقريرات تلامذته على بحوثه في الفقه والأصول.

\* وفاة الشيخ على النمازي الشاهرودي على النمازي (مستدرك سفينة البحار) سنة (١٤٠٥هـ)، ودُفن عند الإمام الرضاك في مشهد المقدسة.



تُرسل النصوص الإلكترونيّة عن طريق البريد الإلكتروني:

## info@alkafeel.net

يتم إرسال السيرة الذاتيّة للمشارك في ملفّ وورد مع النصّ متضمّنةً ما یلی:

- اسمُهُ الكامل (الثلاثي).
- مكانً وتاريخُ ميلاده الكامل.
  - عنوانُه ورقمُ هاتفه والبريد الإلكترونيّ.
- التخصّص الجامعيّ إنْ وجد.



فتمر لامانتالعامتالعتبتالعبالنيتر للقالنيكة

مسابقق أم البركات الروايق التأريخيق الأدبيق

## الشروك العامق للمسابقق

ا- يبدأ استلام النصوص المشاركة اعتباراً من يوم الخميس ٦/ جمادي الآخرة / 333هـ الموافق ٣١/١/٣٦-٦م، لغاية ٢٩/ ربيع الأول /٢٥٤١هـ الموافق يوم الأحد ٢٠/١٣/١٠/١٥م، وتعلن النتائج في ١/ جمادي الأولى / ١٤٤٥هــ الموافق ٢١/٢٥/ ٢٠٠٣م أيام ذكري استشهاد الزهراء 🤐 ، علماً أنّ الأعمال الأدبية التي تصل بعد هذا التاريخ لن تدخل في

 أقدّم المشاركات الأدبية إلى اللّجنة المختصّة (لجنة تحكيم النصوص) المتكوّنة من عددٍ من الأساتذة المختضين بالجانب الأدبىء لاختيار أفضل عشرة أعمال موضوعاً ولغةً وبلاغة وأداءً.

٣- ألَّد يكون النصّ الأدبي قد تمَّت المشاركة به في مسابقاتٍ أُخْر.

٤- أن يشارك المتسابق بنضّ أدبيّ واحد فقط، ولا يحقُّ له المشاركة بأكثر من باب .

٥- يُسمح لكلّ شاعرٍ من داخل العراق وخارجه بالاشتراك في المسابقة.

استعمال اللغة العربية الرصينة والتركيبة الأدبية

٧- يُشترط أن ينطلق موضوع النصّ المشارك من شعار المسابقة بحيث يكون خاصاً 📉 بسيرة السيدة الزهراء 🕾 أو مستوحى عنه، وبأسلوب حديث ورصين، ولا يخرج عن السياق إلى موضوعاتٍ جانبيّة (السياسيّة والطائفيّة).

 ٨- تُرسل النصوص الإلكترونيّة أو المطبوعة إلى ( الأمانة العامة للعتبة العبّاسية المقدّسة) أو عن طريق البريد الدلكتروني:: info@alkafeel.net

9- إرسال السيرة الذاتيّة للمشارك في ملفٌ وورد مع النصّ متضمَّنهُ ما يلى:

- اسفة الكامل (الثلاثي).
- مكانُ وتاريخُ ميلاده الكامل.
- عنوائه ورقمُ هاتفه والبريد البلكتروني.
  - التخصّص الجامعى إنْ وجد.

١- تُستبعد المشاركات التي لا تلازم بالشروط الواردة في أعلام من الاشتراك في المسابقة.

١١- كلِّ النصوص المشاركة سواءُ الفائزة أم تلك التي لم يُحالِفُها الحَظِّ لا تُعاد لأصحابها، ويحقُّ للَّجِنة التحضيريَّة الاحتفاظ بها للنشر أو الأرشيف.

## الشروط الخاصق بالروايق التأريخيق الأدبيق

- ١- الرواية يجب أن تتسم بالموضوعية والدقة في عرض الأحداث وتسلسلها التأريخي.
  - ٢- الابتعاد عن السرد الذي لا يستند إلى دليل.
- ٣- مراعاة الجنبة العلمية في سرد الرواية عن طريق تسلسل الأحداث واعتماد منهجية الحوار الفاعل والمؤثر يين الشخصيات، مع التأكيد على عنصريّ الزمان والمكان
  - في ابراز عناصر العمل الروائي.
  - ٤- يجب أن يكون النص بما لا يقل عن (٢٠ ألف كلمة)

## جوائز الروايق التأريخيق الأدبيق

الجائزة الأولى : ،٠٠٠٠٠٠ خمسة ملايين دينار عراقي . الجائزة الثانية : ٤,٠٠٠٠٠ أربعة ملايين دينار عراقي . الجائزة الثالثة : ٣,٠٠٠٠٠٠ ثلاثة ملايين دينار عراقي .

