

901



السنة العشرون

٢٨ / جمادي الآخرة / ١٤٤٥هـ - ١١ / ١ / ٢٠٢٤م

نشرة أسبوعية ثقافية تصدرها وحدة النشرات التابعة لمركز الدراسات والمراجعة العلمية/ قسم الشؤون الفكرية والثقافية في العتبة العباسية المقدسة





الإشراف العام
السيد عقيل الياسري
رئيس التحرير
الشيخ حسن الجوادي
مدير التحرير
الشيخ علي عبد الجواد الأسدي
سكرتير التحرير
منير الحزامي
التدقيق اللغوي
أحمد الحسناوي

الشيخ حسين مناحي التصميم والإخراج الطباعي السيد حيدر خير الدين

الراجعة الفنية علاء الأسدي

الأرشفة والتوثيق منير الحزامي المشاركون في هذا العدد:

الشيخ حسين التميمي،
الشيخ محمد أمين نجف،
الشيخ صالح الكرباسي،
الشيخ نبيل الغراوي،
الشيخ عبد الله اليوسف،
السيد صباح الصافي،
رشا الأسدي

والوثائق ببغداد: (۱۳۲۰) لسنة ۲۰۰۹م.

نشرتا الكفيل والخميس





#### سبع الدجيل

إنه السيد محمد ابن الإمام علي الهادي الله وهو من الشخصيات المعظمة والتي تشرفت به مدينة بلد؛ اذ عاش بقية عمره في العراق بعد أن استُقْدِم من بلدة صريا على مسافة من المدينة نفسها أبوه التي وُلد فيها إبّان حكم المتوكل.

أما عن خُلُقه وسمو شخصيته، فيتضح ذلك من قول علان الكلابي: "صحبت أبا جعفر محمّد بن عليّ بن محمّد بن عليّ الرضا المُلَالِين وهو حدث السنّ، فما رأيت أوقر ولا أذكى ولا أجلّ منه (١).

أما عن كراماته بعد وفاته، فهي معروفة عند أهائي مدينة بلد.. ومن تشرّف بزيارته واستمع لما أثر من قصص وأحداث يتيقن منها عظم شخصيته وسمو ذاته وورعه وتقواه وصلته بالله تعالى.

ونورد من كراماته ما ذكره الشيخ المحلاتي عن بعض العلماء:

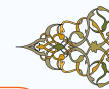
"قال دام وجوده: رأيت بعيني حين كنت عند روضة السيّد محمّد وكنت مشتغلاً بعمارة الصحن الشريف أنّ بنتاً من أهل كربلاء دخلت الصحن الشريف ومعها أقرباؤها وأمّها وأبوها، وكانت البنت في صرع شديد تشقّق ثيابها، وأمّها من ورائها تصرخ صرخة الوالهة الثكلي، وكان أبوها لازماً خمارها لئلًا تبدو معاصمها. قال: فلمّا رأيت ذلك تغيّر حالي وجرت دمعتي، فخاطبت السيّد محمّد وقلت: يا سيّدي، بعيد عن كرمك وإفضالك الجمّ وإنعامك العام أن تردّ هذه المرأة السكينة خائبة، فأدخلوها الروضة البهيّة فلمّا أصبحنا رأينا البنت سالمة ليس لها أثر أصلاً"().

(١) سفينة البحار، للشيخ عباس القمي: ج٦ /ص٤١٠.

(٢) مآثر الكبراء في تاريخ سامراء، للشيخ ذبيح الله المحلاتي: ج٢/ص٣٢٣.



## من داكرة التأريخ



#### ٢٨ / جمادي الآخرة

\* وفاة الفقيه المولى محمد إبراهيم بن محمد علي النجفي القمي القمي القمي القمي القمي القمي المساد ودُف ن في الصحن العلوي الشريف، ومن مؤلفاته: الإجارة، الصوم.

\* وفاة الفقيه والمفسّر والأديب الشيخ ميرزا محمد بن سليمان بن محمد رفيع التنكابني الله سنة (١٣٠٢هـ)، ومن أشهر مؤلفاته: قصص العلماء.

\* وفاة المحقق الميرزا أبي الحسن بن عبد الحسين المشكيني الأردبيلي الله سنة (١٣٥٨هـ)، ودُفن في النجف الأشرف. وهو صاحب (الوجيزة في علم الرجال).

آخر شهر جمادى الآخرة

\* وفاة سبع الدجيل السيد محمد ابن الإمام علي الهادي سنة (٢٥٢هـ) في بلدة الدجيل التابعة لقضاء (بلد) شمال بغداد بالعراق.

#### ١ / رجب الأصب

\* وقوع غزوة تبوك سنة (٩هـ)، وهي آخر غزوة غزاها النبي على

\* ولادة الإمام محمّد بن عليّ الباقر الله على الباقر الله عام (٥٦هـ) أو (٥٧هـ) بالمدينة المنورة. وأُمه الطاهرة: السيدة أم عبد الله فاطمة الله الإمام الحسن الله الإمام الحسن الله المسن

#### ٢ / رجب الأصب

المنورة، وكنيته الله المعظّمة السيدة المعظّمة السيدة سمانة المغربية السيدة وتلقّب بـ (أُمّ الفضل)، وكانت تُدعى (السيّدة)؛

تقديراً لكرامتها وسمو منزلتها.

#### ٣ / رجب الأصب

\* شهادة الإمام علي الهادي سنة (٢٥٤هـ) في سامراء، قتله المعتمد أو المعتز العباسي بسمّ دسّه إليه، وله من العمر يومئذ (٤١) عاماً.

#### ٤ / رجب الأصب

\* وفاة الفقيه الشيخ علي بن عبد الله بن محمد الدزماري العليّاري التبريزي التبريزي التبريزي التبريزي التبريزي التبريزي التبريزي التبريزي التبه الآمال في علم الرجال.

#### ٥ / رجب الأصب

\* قتل النحوي الإمامي (ابن السكيت) أبي يوسف يعقوب بن إسحاق الدورقي الأهوازي الله سنة (٢٤٤هـ) بأمر المتوكل، ودُفن في سامراء بالعراق. وهو من خواص الإمامين التقيين الجواد والهادي الشهر كتبه: إصلاح المنطق.

\* وفاة العالم الفاضل الشيخ الميرزا باقر ابن ميرزا أحمد المجتهد التبريزي الله سنة (م١٢٨ه)، ودُفن بالنجف الأشرف في مقبرة أسرته. وهو صاحب الرسالة (الباقرية) في مسائل الخيارات، وكان المدافع الأقوى في منطقة أذربيجان عن فتوى التنباك للميرزا الشيرازي تَثِينُ.



## العقيقة بين السائل والمجيب / ٢\_

السؤال: ما هي أحكام العقيقة؟

الجواب: تستحب العقيقة عن المولود، وينبغي تقطيعها من غير كسر لعظامها. ويجوز تفريق لحمها، كما يجوز أن تطبخ ويُدعى عليها جماعة من المؤمنين. ويكره أن يأكل منها الأب أو أحد ممن يعوله، ولا سيّما الأمّ، بل الأحوط استحباباً الترك.

السؤال: هل يجب جمع عظام العقيقة ودفنها؟

الجواب: لا يجب.

السؤال: هل العقيقة يجب أن تكون مثل المولود من ناحية الأنوثية والمذكورية؟ وهل يحرم على الوالدين الأكل منها؟ وهل يمكن أن أوصل مبلغاً إلى أهلي في العراق يعقوا العقيقة بدلاً مني؟

الجواب: لا فرق بين الذكر والأنثى في ذلك، ولا يحرم الأكل منها على الوالدين، وإنما هو مكروه. ولا مانع من إرسال المال لمن يُعَقّ عنه.

السيؤال: هل تصح العقيقة قبل اليوم السابع أم أن الاستحباب يبدأ باليوم السابع؟

الجواب: تصح قبله، والأفضل في اليوم السابع.

السؤال: طفلة عمرها عشر سنوات متوفية، هل تستحق ذبح العقيقة كثواب بعد وفاتها؟

الجواب: يستحب.

السؤال: أهلي لم يذبحوا لي عقيقة عندما وُلدت، فهل أستطيع الآن ذبح العقيقة لنفسي؟ وما هي مواصفاتها؟ الجواب: يجوز، وليس لها شروط معينة بنحو الوجوب، كلها مستحبة.

السوال: هل يجوز أن يأكل من العقيقة الأخوات وأولادهم؟ إذا كانت إحدى الأخوات هي مَن تكفّلت بالعقيقة لوفاة الأبوين؟

الجواب: يجوز على كراهة بالنسبة إلى مَن يعوله المعقّ. السؤال: لو ذبحنا العقيقة، وقبل طبخها أو توزيعها تلفت، سواء أكان بتفريط أم لا، فهل تجزئ حينها عن الاستحباب أم لا؟

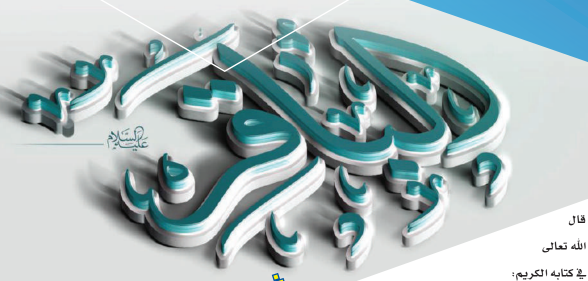
الجواب: لا تجزي.

السؤال: هل يجب عمل العقيقة؟ وإذا كان الأب يرفض ذلك، فما الحكم؟

الجواب: يستحب وليس واجباً، ويمكن لغير الأب أن يعمله.

السؤال: هل يجوز للأولاد الأكل من عقيقة الأم والأب؟ الجواب: يكره أن يأكل منها الأب أو أحد ممن يعوله، ولا سيّما الأمّ.

موقع مكتب المرجع الديني الأعلى) سماحة السيد على الحسيني السيستاني دام ظله في النجف الأشرف)



في كتابه الكريم:

قال

﴿ لُّقَدْ كَانَ لَكُمْ فِي رَسُولِ اللَّهِ أَسْوَةٌ حَسَنَةٌ لِمْنَ كَانَ يَرْجُو اللَّهُ وَالْيَوْمَ الآخِرَ وَذَكَرَ اللَّهَ كَثِيراً ﴾ (الأحزاب: ٢١).

#### الأسوة الباقرية:

إن الأسوة الحسنة في التربية تعدّ أمراً مهمّاً جداً، حيث يمثّل الإمام المعصوم ﷺ أنموذجاً مثالياً للتقوى والعدل والحكمة والصبر والصدق وغيرها من الفضائل النبيلة، وبوجود شخص الإمام المعصوم على كمرجعية تربوية، يتعلم الأفراد منه الأخلاق والأدب والسلوك الحسن؛ وهذا التأسى يبنى مجتمعاً مترابطاً وذا قيم أخلاقية عالية.

ونحن إذ نمرٌ بذكري مولد إمامنا محمد الباقر ﷺ.. علينا أن ندرس سيرة حياته دراسة وافية؛ لنتأسّى بما تحمل من مفاهيم تربوية عالية ومناهج حياة كريمة.. فقد أسس الإمام الله قاعدة اجتماعية شعبية متميزة وفق مبادئ الرسالة الإلهية، وذلك من خلال الاتصال الوثيق مع الثلة الطيبة المتوجهة إلى الشريعة المحمدية، ومن خلال الوقوف إلى صفّ الفقراء والمظلومين وحل مشاكلهم، إضافة إلى إظهار معالم الدين ونشره بين الجميع.

# إحاب باقر العلم

#### المنجز الباقري:

لقد ظهرت معالم إمامته الشريفة

وبركات وجوده في عصره، فرغم الرقابة الشديدة من قبل بني العباس والإحكام على حركته والحدّ منها، إلَّا أنه قد بقر العلم وفجّر ينابيعه لهذه الأمّة، إضافة إلى رد شبهات الفرق الضالَّة، وتكريس الأخلاق الإسلامية، والتصدّى بحنكة للحكومات الظالمة، وغير ذلك مما تحتاج إليه الأمّة لسلك الطريق الأصلح لحياتهم.

لذلك كان في إبقاء الإمام الباقر على هذا الحال خطر على عروش الطغاة والجبابرة؛ لأن تعليم الأمّة وتثقيفها يحط من مقدار شخصهم ويبدى مساوئهم ويكشف حقيقتهم، وهذا خطر لا يتوافق مع منهجهم.

وعلى ما تقدم، على العالم الإسلامي أن ينظر إلى جهاد الإمام ﷺ الفكري، وحرصه الكبير في إنقاذ الناس من شباك الجهل، وتبصرتهم بالمصير المهلك لعبادة الأشخاص والسمّيات، كما أنه عنّاهم بمنهج آبائه الطاهرين عَمَّاليِّلا، ووضع حبال النجاة وسبل الفوز، وحدد الهوية الأصيلة للإسلام.



إنّ الإرث المحمديّ أمر مهمّ جداً للاستلهام والتعلم والعمل الصالح في حياة المسلمين، وتتضمن هذه الأهمية تعزيز القيم الإنسانية السامية، وتعزيز التعايش السلمي، والعدالة في المجتمع؛ بناءً على تعاليم الإسلام وسيرة النبي في وأهل بيته الطاهرين المسلمية الشاهرين المسلمية الشاهرين المسلم والعدالة السلم والمسلم والمسلم

ونحن إذ تصادفنا ذكرى شبهادة إمامنا علي الهادي ... نجد من خلال موروثه التاريخي أنّ صفاته قد حيرت عقول البشر، وخاصة من كانوا وتعايشوا في دائرة حياته الشريفة، والذين كانوا في عصره، ولقد كان جلّهم يكنّ له الاحترام والانقياد بسبب الصفات الأخلاقية العالية: كالتواضع والوقار والخطاب البليغ.. وهو رصيد كمالي لا يناله إلا الأنبياء

يقول علي بن أبي حمزة عن أبيه: رأيت أبا الحسن عمل على عمل في أرض قد استنقعت قدماه في العرق، فقلت له: جعلت فداك، أين الرجال؟ فقال على ويا عَلى قد عُمِلَ بِالْيَدِ مَنْ هُوَ خَيْرٌ مِنْي

فقلت له: ومَن هو؟

وروي عنه الله من الصديقين ومن شيعة على بن أبي فهو عند الله من الصديقين ومن شيعة على بن أبي طالب حقاً (الاحتجاج: ٢٠٠١). وقال المحجة التواضع أن تعطي الناسَ ما تحب أن تُعطاه (المحجة البيضاء: ٥/٥٢٥).

فخدمة الآخرين والتواضع لهم غاية كل الرسل والأنبياء والصالحين المسلامية وهي تخلق توازناً اجتماعياً مهماً.

ف أرْضه ومنْ أبي».

## المجامل الإمامة

هو السيد أبو جعفر محمد ابن الإمام علي الهادي الله وقد ذكر المؤرخون أنه وُلد قرابة سنة (٢٢٨هـ)، وتوفي سنة (٢٥٤هـ)، ولُقُب (بسبع الدجيل) بسبب كراماته المشهورة عند المجتمع.

وقد كان له دور مهم في توجيه المجتمع وتعزيز الشريعة الإسلامية بأفعاله وتصرفاته، كما تُشير الروايات إلى ذلك، وكان المثل الأعلى في الجهاد والتضحية في سبيل الإمامة الإلهية.

لقد كان سبع الدجيل الخا للإمام العسكري الله المام العسكري ومرافقاً له في تلك الحقبة الزمنية الحساسة بشكل كبير، وكان يسعى لتحقيق أهدافه وممارسة دوره ونيابته عن المعصوم على برغم التحديات ورغم تسلط وطغيان الحكومة العباسية آنذاك.

تقول بعض الروايات التي تبين الدور الرسالي العظيم لمولانا سبع الدجيل الله : (أنهم حضروا -يوم توفي محمد بن علي بن محمد- دار أبي الحسن ﴿ وقد بسط له في صحن داره، والناس جلوس حوله، فقالوا: قدّرنا أن يكون حوله من آل أبي طالب وبني العباس وقريش مائة وخمسون رجلاً سوى مواليه وسائر الناس، إذ نظر إلى الحسن بن علي علي الله وقد جاء مشقوق الجيب حتّى قام عن يمينه ونحن لا نعرفه، فنظر إليه أبو الحسن الله بعد ساعة من قيامه، ثم قال له: «يا بُنيّ، أحدث لله شكراً، فقد أحدث فيك أمراً»، فبكى الحسن ﴿ واسترجع فقال:



«الحمد لله رب العالمين، وإياه أسأل تمام نعمه علينا،

إنا لله وإنا إليه راجعون».

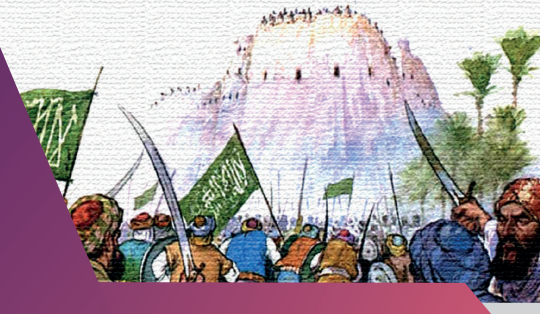
له والعسال مولي

فسألنا عنه، فقيل لنا: هذا الحسن ابنه، فقدرنا له في ذلك الوقت عشرين سنة ونحوها، فيومئذ عرفناه وعلمنا أنه قد أشار إليه بالإمامة وأقامه مقامه».

وعن محمد بن يحيى قال: دخلت على أبي الحسن الله بعد مضي أبي جعفر -ابنه- فعزّيته عنه، وأبو محمد جالس، فبكي أبو محمد، فأقبل عليه أبو الحسن الله فقال: ﴿إِنْ الله تعالى قد جعل فيك خلفاً منه، فاحمد الله عزّ وجلّ» (الإرشاد: ٣١٧-٣١٨).

وهذه الروايات تبين عظمة هذا السيد الجليل القدر والعظيم الشأن، وتكشف وجاهته المرموقة بين الهاشميين والعلويين والخواص من الأصحاب والمقربين، وهذا تبين عند حضورهم ومواساتهم للإمام الحسن العسكري كالله

#### علي رضا التميمي



## الغروة الفاضحة

#### تاريخ الغزوة:

في الأول من شهر رجب الأصب من السنة التاسعة للهجرة، خرج الرسول الأعظم محمد الله عزوة تبوك، وهي آخر غزوة غزاها، وسُمّيت بـ (غزوة العُسرة)؛ لشدّة ظروفها، وسُمّيت بـ (الفاضحة)؛ لأنها كشفت منافقي المدينة الذين قصدوا قتل النبي في العقبة.

#### سبب الغزوة:

كان سبب الغزوة أنّ بعض التجّار قدموا من الشام الى المدينة، فأشاعوا فيها، أنّ الروم قد اجتمعوا يريدون غزو رسول الله عليه في عسكر عظيم، وأنّ هرقل قد سار في جمع جنوده، وجلب معهم غسان وجذام وبهراء وعاملة، وقد قدم عساكره البلقاء

-هي النصف الجنوبي لشرقي

الأردن- ونزل هو حمص.

فأرسل رسول الله والله والله والله والله وهي من بلاد البلقاء، وبعث الله القبائل حوله وإلى مكّة وإلى من خزاعة ومزينة وجهينة؛ فحتُهم على الجهاد والغزو.

وقد بين الله الناس بُعد السفر وشدة الحر وكثرة العدو؛ ليتأهّبوا، وأمر أصحاب الأموال أن يعينوا من لا قوة به، ومن كان عنده شيء أخرجه، فتحمّلوا صدقات كثيرة، وكان ذلك في زمن عسرة من الناس وشدة، فسُمّي ذلك الجيش بـ(جيش العُسرة).

وضرب رسول الله على عسكره فوق ثنية الوداع بمن تبعه من المهاجرين وقبائل العرب وبني كنانة وأهل تهامة ومزينة وجهينة وطي وتميم. واستعمل الزبير على راية المهاجرين، وطلحة بن عبيد الله على الميمنة، وعبد الرحمن بن عوف على الميسرة. وسار رسول الله على ختى نزل الجرف البعد ميل أو فرسخ من المدينة -، فلمًا انتهى إلى الجرف لحقه الإمام علي ، وأخبره بما قاله المنافقون في حقه.

#### استخلاف الإمام على على الله

لما أراد النبي الخروج إلى غزوة تبوك، استخلف الإمام أمير المؤمنين في أهله وولده وأزواجه ومهاجره، فقال له: «يا علي، إنّ المدينة لا تصلح إلّا بي أو بك» (الإرشاد: ١/٥٥١)، فحسده أهل النفاق، وعظم عليهم مقامه فيها بعد خروج النبي أو علموا أنها تتحرّس به، ولا يكون للعدو فيها مطمع، فساءهم عند خروج النبي عن المدينة، فأرجفوا به في عند خروج النبي عن المدينة، فأرجفوا به وقالوا: لم يستخلفه رسول الله إكراماً له ولا إجلالاً ومودة، وإنّما استخلفه استثقالاً له.

فلمًا بلغ الإمام أمير المؤمنين على المنافقين

وقيل: إنّما لم يستصحبه رسول الله على معه المأخبره الله تعالى بأنه لا يلقى حرباً، فكان بقاؤه الخبرب الله تعالى بأنه لا يلقى حرباً، فكان بقاؤه العرب في المدينة أهم؛ للخوف عليها من المنافقين والعرب الموتورين، وهذا أمر واضح جلى.

#### عدد المسلمين:

أمر رسول الله على كل بطن من الأنصار والقبائل من العرب أن يتخذوا لواء أو راية، وخرج على في شكل ثلاثين ألفا من الناس، وعشرة آلاف فرس حتى قدم تبوك.

#### المصالحة في تبوك:

لشيخ محمد أمين نحف

### ويس الجاه الحياة

#### الشيخ صالح الكرباسي

إن الرؤية الإسلامية للكون والحياة والإنسان هي نفس الرؤية التي قامت على أساسها دعوة الأنبياء النبي بصورة عامّة، بَيْدُ أَنّ هذه الرؤية تجلّت في دعوة النبي المصطفى محمد الشي بصورة أوضح، وهذه الرؤية قائمة على الأسس التالية:

١- إن لهذا الكون خالقاً عالماً حكيماً ومدبراً خلق الكون بما فيه وأوجده من العدم، وهذا الخالق هو الله الذي لا إله إلا هو. يقول الله تعالى: ﴿ هُوَ اللهُ الخَالِقُ البَارِئُ الْصَوْرُ لَهُ الأَسْمَاء الحُسْنَى يُسَبِّحُ لَهُ مَا فِي السَّمَاوَاتِ وَالأَرْض وَهُوَ الْعَزِيزُ الحَكيمُ ﴾ (الحشر: ٢٤).

۲-إن الله تعالى رسم للإنسان منهج حياته وعرفه ما يُصلح شأنه ودلّه على ذلك بواسطة الأنبياء والمرسلين النهج هو الذين هم أنوار الهداية ومصابيح الدجى، وهذا المنهج هو الكفيل بإسعاد النوع الإنساني في الحياة الدنيا والأخرى على حدّ سواء إذا ما سار عليه الإنسان والتزم بتعاليم الأنبياء الله عن وجلّ: ﴿قَالَ رَبُّنَا الَّذِي الْحَيْلُ رَبُّنَا الَّذِي الْمَعْلَى كُلُّ شَيْء خَلْقَهُ ثُمُ هَدَى ﴾ (طه: ٥٠).

٣- إن الإنسان لم يُخلق عبثاً ولم يُترك سُدى، بل إن
 وراء خلقه هدفاً وحكمة، وهو مراقبٌ في كل حركاته
 وسكناته من قبل ربّ العالمين، ومسوؤول عن أعماله

وأفعاله أمام الله سبحانه، فيثاب على الحسن منها، كما ويعاقب على السيّئ منها. يقول عزَّ مِنْ قائل: ﴿أَفَحَسَبْتُمْ أَنَّمَا خَلَقْنَاكُمْ عَبَثاً وَأَنَّكُمْ إِلَيْنَا لَا تُرْجَعُونَ﴾ (المؤمنون: ١١٥)، ﴿أَيَحْسَبُ الإِنسَالُ أَن يُـتْرَكَ سُدًى﴾ ﴿أَيَحْسَبُ الإِنسَالُ أَن يُـتْرَكَ سُدًى﴾ (القيامة: ٣٦).

ان الإنسان لا يتلاشى ولا ينتهي بالموت، بل إن حياته سوف تتجدد مرة أخرى في عالم آخر يلي هذا العالم يُسمّى بـ (عالم الآخرة)، فيُحيا فيها ويُحاسب على أعماله، فيُثاب أو يُعاقب حسب ما قدّمه من أعمال فترة حياته في عالم الدنيا. يقول الله تعالى: ﴿ ذَلِكَ بِأَنَّ اللّهَ هُوَ الدَيْرُ، وَأَنَّ السَّاعَةَ آتِيَةٌ لا رَيْبَ فيها وأَنَّ اللّه قديرٌ، وَأَنَّ السَّاعَةَ آتِيَةٌ لا رَيْبَ فيها وَأَنَّ اللّه يَبْعَثُ مَن في القُبُورِ ﴿ (الحج: ٥-٧).

ميزات الرؤية الإسلامية:

ثم إنّ الرؤية الإسلامية للكون والحياة والإنسان تمتاز عن سواها من الرؤى الأخرى المينات التالية:

١- ابتناء الرؤية

الإسلامية على أساس الواقعية، فالكون والحياة والإنسان وكل

ما في هذا الوجود تعتبرها هذه الرؤية موجودات حقيقية وواقعية، وليس ما نعيشه اليوم خيالاً وتصوراً، كما توهّم ذلك بعض الفلاسفة الخياليين، فنحن -مثلاً - عندما نجوع نجوع حقاً، وعندما نأكل نأكل حقاً، لا أننا نتصور الجوع والأكل، وهكذا، وهذا مما تقبله الفطرة الإنسانية ويرتاح إليه الوجدان الإنساني السليم.

٢- إنّ الرؤية الإسلامية تعطي للإنسان قيمة أساسية ومحورية في هذه الحياة، وتعتبره المحور الأساسي لسائر المخلوقات والذي خلق الله سبحانه سائر المخلوقات من أجله، وتُقلده وسام أشرف المخلوقات، وتعتبره خليفة الله في الأرض.

يقول الله تعالى: ﴿وَإِذْ قَالَ رَبُّكَ لِلْمَلاَئِكَةِ إِنِّي جَاعِلٌ فِي الْأَرْضِ خَلِيفَةٌ قَالُواْ أَتَجْعَلُ فِيهَا مَن يُفْسِدُ فِيهَا وَيَسْفِكُ الْدِّمَاء وَنَحْنُ نُسَبِّحُ بِحَمْدِكَ وَنُحْنَ نُسَبِّحُ بَعَلَمُونَ ﴾ وَنُحْنَ الله تَعْلَمُونَ ﴾ وَنُحْنَ الله تَعْلَمُونَ ﴾ وَنُحْنَ الله قَعْلَمُونَ الله قَعْلَمُ اللهُ اللهِ قَعْلَمُ اللهُ اللهِ قَعْلَمُ اللهُ اللهِ قَعْلَمُ اللهُ ال

٣- إن الرؤية الإسلامية تنظر إلى الإنسان كنسيج واحد يتمتع بقابليات جبّارة تؤهّله لتخطّي الصعاب والوصول الصعاب والوصول إلى أعلى درجات

الكمال والرقي

من من خـلال خـلال

والتعاون بعيدا عن

التوجّهات العنصرية والقومية والعرقية وما إليها من التقسيمات التي لا تؤدي إلا التفرقة والتناحر وإهدار الطاقات البشرية الهائلة يوما بعد يوم، ومرة بعد مرة.

يقول الله تعالى: ﴿ يَا أَيُّهَا النَّاسُ إِنَّا خَلَقْنَاكُم مِّن 
ذَكَرٍ وَأُنثَى وَجَعَلْنَاكُمْ شُعُوباً وَقَبَائِلَ لِتَعَارَفُوا إِنَّ 
أَكْرَمَكُمْ عِندَ اللّهِ أَتْقَاكُمْ إِنَّ اللّهَ عَلِيمٌ خَبِيرٌ ﴾ 
(الحجرات: ١٣).

وأخيراً: لا بد لنا من الإشارة إلى أن سلوك الإنسان الفكري والعملي والخُلقي ومواقفه كلّها تابعة لرؤيته للكون والحياة والإنسان، ولا شكّ في أنّ تصرفاته وأفعاله تختلف حسب نوع رؤيته وحسب المنظار الذي ينظر من خلاله إلى نفسه وإلى الكون والحياة.

### كيف أطاقظ على اعالمال القضائل؟



توجد

طرق للحفاظ

على اعتدال الأخلاق الفاضلة ذكرها علماؤنا الأعلام، منها:

١- اختيار مصاحبة الأخيار ومعاشرة ذوي الأخلاق الرفيعة والفاضلة، ففي الحديث عنهم والسيخاد الله أهل الخير عمارة القلوب»، و«مَن استفاد أخا في الله استفاد بيتاً في الجنة».

وكذلك الابتعاد عن مجالسة الأشرار ومرافقة ذوي الأخلاق السيئة، حيث إنّ الطبع يسترق عن الطبع؛ إنّ كان خيراً فخير، وإنّ كان شراً فشر.

والسرّ في ذلك: أنّ النفس الإنسانية ذات قوى بعضها يدعو إلى الخيرات، والبعض الآخر يدعو إلى الشرور، وكلما حصل باعث لأحدهما انجذب إليه؛ إن خيراً فخير وإن شراً فشر، والصداقة أو الرفقة من أقوى تلك البواعث، فعن الإمام علي الإخوان ما لم يكونوا أخياراً، فإنّ الإخوان بمنزلة النار التى قليلها متاع وكثيرها بوار».

Y- المواظبة على الأفعال الصالحة؛ لأن رسم الفضائل في عالم النفس لا يأتي جزافاً، وإنما يأتي عبر ممارسة الأفعال الحسنة، فتحصيل ملكة الجود -مثلاً- يأتي

عن طريق إنّفاق المال على المستحقين.. وهكذا بقية الصفات.

٣- أن يتروى في كلّ ما يفعله؛ لئلا يصدر عنه ما يخالف الفضيلة والكمال الخلقي، فإذا صدر عنه ما يخالف الفضيلة؛ من غضب أو عصبية أو تهور أو بخل أو إسراف سعى إلى ترويض نفسه على ما يخالف ذلك؛ من صبر أو اعتذار أو إمساك، فعن الإمام علي أنه قال: «العجل يوجب العثار»، و«مع العجل يكثر الزلل».
٤- الاحتراز عن إثارة الشهوة والغضب رؤية وسماعاً وتخيلاً، ففي ذلك الندم والانحراف عن جادة الدين والعقل، ويعمل على تسكينها بما يوافق الشرع.

ه- أن يستقصي في تحصيل عيوب نفسه وأن يجتهد في ذلك، فلا سبيل لإصلاح النفس إلا عن طريق صاحبها، فنفسك أولى بك في إصلاحها.

وطرق استقصاء العيوب النفسية تارة عن طريق الالتفات والانتباه بأحوال النفس، أي: المعالجة الذاتية، وأخرى عن طريق نصيحة الأخ المؤمن، وثالثة عن طريق النظر إلى عيوب الآخرين، فيكون مدعاة للاجتناب عن ردائل الصفات، فعن رسول الله عليه الله عند من العبد مؤمناً حتى يحاسب نفسه أشد من محاسبة الشريك شريكه والسيد عبده».



للفضول والتطفل عند بعض الناس أسباب ودوافع عدّة، وقد تختلف من شخص لآخر، نشير إلى أبرزها في النقاط الآتية:

#### ١- غياب الاهتمامات المفيدة:

إذا لم يكن لدى الشخص اهتمامات مفيدة في حياته، وليس لديه أي أهداف واضحة ولا محددة، ويعيش فراغاً كبيراً فإنه يتسلّى بالحديث عن خصوصيات الآخرين وقضاياهم الخاصّة، وينشغل بالقيل والقال. وقد أشار الإمام علي الله إلى ذلك بقوله: «مَن اشتغلُ بالفضولِ فاتّهُ من مُهِمّة المَّامولُ» (غرر الحكم: ٨٦٣٣)، وقوله: «مَن شَغَلَ نَفسَهُ بما لا يَجِبُ، ضَيّعَ مِن أمرِهِ ما يَجِبُ، ضَيّعَ مِن أمرِهِ ما يَجِبُ، (غرر الحكم: ٨٥٥٨).

#### ٧- النزعة الفضولية:

يعاني بعض الأشخاص نزعة فضولية قوية تدفعهم لمحاولة معرفة خصوصيات الآخرين والاطلاع على حياتهم الخاصة، ويرون في ذلك إشباع لفضولهم، وهذا الصنف من الناس يتحوّل لديهم (حب الفضول) إلى صفة ملازمة لهم، فيسألون عن كلّ صغيرة وكبيرة، وغالباً ما يكون مثل هؤلاء نياتهم حسنة، لكنّ أسلوبهم في التحاطى مع الآخرين خطأ.

#### ٣- الرغبة في إيذاء الأخرين:

قسم من الفضوليين يسعون لمعرفة الحياة الخاصّة

للأخرين بهدف إيذائهم وتسقيطهم والتقليل من شخصياتهم، فبمجرد ما يعرفون شيئاً عن خصوصيات وأسرار الآخرين يسارعون إلى بثّها ونشرها بين الناس بهدف الإيذاء والإساءة لهم، وهذا أمر محرم شرعاً.

#### ٤- العُقد النفسية :

فقد يعاني بعض الناس من مشاكل وعقد نفسية، وشحنات سلبية، وتراكمات نفسية وشخصية معقدة، فيسعون إلى التنفيس عنها بالحديث عن خصوصيات الآخرين وأسرارهم الشخصية.

التخلص من الفضول:

على الإنسان المبتلى بعادة الفضول والتطفل على شؤون الآخرين الخاصّة.. السعي للتخلّص من هذه العادة السيئة بما يلى:

 ١- زيادة الاهتمام بالذات والانشغال بما يعني الإنسان ويهمّه.

٢- الاهتمام بالعلم والمعرفة؛ فكلما زاد علم الإنسان ارتقى
 شعت رؤيته وكبرت أهدافه، وتوسعت رؤيته وآفاقه.

٣- ملء الفراغ؛ إذ إنّ المشغول لا وقت عنده للحديث عن
 زيد أو عمرو، بخلاف الإنسان الفارغ.

٤- تدريب النفس وترويضها على عدم التدخل في خصوصيات الآخرين.



ر رُ و ي

عـن الإمـام

علي قوله: "وَلَلاَفيكَ مَا فَرَطَ منْ صَمْتكَ أَيْسَرُ منْ إِدْرَاكِكَ مَا فَاتَ مِنْ مَنْطَقكَ، وَحَفْظُ مَا فَيْ أَيْسَرُ مِنْ إِدْرَاكِكَ مَا فَاتَ مِنْ مَنْطَقكَ، وَحَفْظُ مَا فَي اللهِ عَاءَ بِشَدُ الْوَكَاء، وَحِفْظُ مَا فِي يَدَيْكَ أَحَبُ إِلَيْ مِنْ طَلَب مَا فِي يَدَيْكَ أَحَبُ إِلَيْ مِنْ طَلَب مَا فِي يَدَيْكَ أَحَبُ إِلَيْ مِنْ طَلَب مَا فِي يَدَيْ عَيْرِكَ (نهج البلاغة: الرسالة٣٦). لقد بين الإمام في هنا قاعدة مهمة جدا في حفظ اللسان؛ وهي تدارُك ما لم يقل أيسر من إدراك ما قال؛ فإنَ الإنسان يتمكن أن يتدارك ما لم يقله بأن يقوله، لكن لا يتمكن أن يدرك ما قاله ثم ندم عليه؛ إذ يقوله، لكن لا يتمكن أن يدرك ما قاله ثم ندم عليه؛ إذ ما لم يقله، فإن قاله أصبح في وثاقه، وكلمة لم يقلها يملكها، ولكن كلمة قالها ملكته.

وخطأ اللسان صعب التدارك؛ فالناس لا تغفر الكلمة السيئة بسهولة، أمَّا إذا صمت ولم يتكلم فإن عابه الناس يستطيع أن يتدارك ويبين حقيقة سكوته وصمته، وينبغي أن يفكر الفرد في صمته وكلامه ويتأمل فيهما، وفي الوقت المناسب لهما؛ لأنَّ الاستعجال مذموم إلَّا في عمل الخير، فرُبَّ كلمة أدخلت صاحبها إلى نار جهنم.

يبقى القول:

إنَّ الصمت ليس ممدوحاً على إطلاقه؛ وإنَّما قد يكون مذموماً إذا كان الكلام واجباً، خاصّة في باب الأمر بالمعروف والنهي عن المنكر.

ثم إنَّ بعض شرّاح الوصية حمل معنى «وحفظ ما يقالوعاء بشدّ الوكاء» على أهمية الاقتصاد في صرف المال، وعدم الإسراف والتبذير، وعطف الجملة التالية عليها... ولا يبعد هذا، غير أنَّ التفسير الأول أقرب؛ فقد عبر العلماء عن القلوب بأنّها أوعية، وأنَّ هناك علاقة بين استقامة القلب واللسان.

ثمّ قال ﴿ وَحَفْظُ مَا فِي يَدَيْكَ أَحَبُّ إِلَيَّ مِنْ طَلَبٍ مَا فَيَ يَدَيْكَ أَحَبُّ إِلَيَّ مِنْ طَلَبٍ مَا فِي يَدَيْكَ أَحَبُّ إِلَيَّ مِنْ طَلَبٍ مَا فِي يَدَيْ عَيْرِكَ ﴾.

فإن التبذير والبخل إفراط وتفريط، والحال الواسطة بينهما هو: البذل، الذي يكون وفق ما أراد الله تعالى؛ فلا إسراف ولا تبذير، ولا بخل وكنز للمال؛ ولذا نجد الأمير على يوصي بأهمية حفظ المال والاقتصاد في صرف المال؛ حتَّى لا يحتاج إلى ما في أيدي الناس، فإن الإنفاق المدروس هو الحل الأنسب الذي يجنّب الطلب من الناس.

## مُعَامِاً أُمثيكُ

هناك كثيرٌ من الأُمنيات تحققت، وهناك أمنية لم تزل عالقة في بحر الانتظار، تتنظر اليوم الذي يشع نورها، وبالتالي إرادة الله تعالى في الكشف عنها حاصلة لا محالةً؛ فليس هناك مستحيلٌ ما دام الأمل بالله موجوداً..

والآن لنعد إلى ذاكرة الزمن ونحدد الأمنية التي لم يتبقّ منها إلا القليل بإذن الله تعالى، الأمنية التي طال وقت انتظارها، لكنها مرتبطة بشيئين: (الأمل) و(الصبر)، لو تحقق هذان الركنان لكان وقت شعاع نور أمنيتنا وقتاً من السعادة الباهرة والسرور الطويل.

لطالما مررنا بأوقات عصيبة جداً.. أوقاتٌ نتمنى فيها أن ترحل بأسرع ما يكون.. أوقاتٌ واجهنا فيها كلّ ألم ووجع وقساوة في الحياة ومن المحيطين بنا.. واجهنا كلّ ذلك بالكبرياء والكرامة التي تأبى إلا أن تنتصر في النهاية.

لقد كان شعاع الأمل لتلك الأمنية دائماً هو الأقوى وهو الأبقى، شعاعٌ صغيرٌ لا يكاد يُرى، في لحظات يصبح كنور الشمس في وضح النهار، مما يزيدنا قوة وإصراراً لتكملة مسيرتنا نحو تحقيق تلك الأمنية، فلكل واحد فينا أُمنيته التي يرجو تحقيقها في يوم من الأيام.

لنحدد أولوياتنا لتحقيق تلك الأمنيات.. لنضع قوانين ثابتة وصارمةً.. لكن السؤال أولاً: ما تلك الأمنية التي تستحق أن نجاهد من أجلها ونحارب كلّ الصعوبات ونتحدى كلّ العقبات، وأن نعد أنفسنا لأن نكون أقوياء لمحاربة معوقات تلك الأمنية التي تحتاج منا شجاعة وقوة ودراسة وتطوراً ذهنياً، لنعرف أساسياتها

ومركزيتها..



شـــائــق يتمنى).. كُلماتٌ ذُكرت في دعاء الندبة.

هل عرفتم عن ماذا أتحدث؟

نعم، أتحدث عن أُمنية أغلب المنتظرين.. أُمنية أغلب الممهّدين والموالين، فليس هناك أُمنية أخرى تستحق كلّ هذا الجهاد والمثابرة لتحقيقها أكبر من (أُمنية ظهور مولانا القائم المهدى اللهاي اللهائم المهدى اللهائم الهائم اللهائم اللهائم اللهائم الهائم اللهائم اللهائم اللهائم اللهائم اللهائم اللهائم ا

فلنعد العُدَّة لتحقيقها، ليس بالكلام فقط، وإنما بالفعل..

لنجاهد أنفسنا من أجل قرب تحقيقها..

لنكثر من دراسة القضية المهدوية..

ولنفرش الأرض ورداً لاستقباله، فهو ينتظر منّا العمل ونحن ننتظر له الفَرَج...

اللُّهم عجّل لوليّك الفَرَج..

بقايا أمنية باتت قريبة..

رشا الأسدى



#### محاور مؤتمر الإمام السجادك

المحمور الاول: أثسر روايات الإمسام السمجاد ١١ بالعلوم

يرتبط هذا المحور في انه يعني بجهود الإمام السمجاد الله بفهم النمص القرآني وتفسيره وبيان مدي قمدرة الأمة علسي الافسادة مما ورد فسي آثاره الشسريفة مسن موجهات أخلاقيمة إيمانية تؤسسس لمنظومة رفيعة في بنساء فرد ومن ثم مجتمع أخلاقي قرآني نبوي.

الإممام السمجاد لللل فمي فهم النمص القرآني وتفسمره المؤمنمة على نحمو ماعرف عمن الكثير من الشمخصيات المحور الثاني : التربية الدينية (العقدية والفقهية):

يهدف هذا المحور الي دراسة أثر الإمام السجاد ١١٪ في وجعمل الديسن بمسمتوييه العملمي والفكسري ديسن حياة فاعلة تبعث في الإنسمان قسوة وصبراً وروحما تنتج الحياة بمعاييرها الربانية الرفيعة.

المحور الثالث : التربية النفسية والاخلاقية والاجتماعية: يعتسى هذا المحسور بما ورد عسن الإمام السبجاد ١١٠ من احاديث عسن تحقيق الانزان النفسسي للفسرد ومايبني عليه من اتسزان سملوكي كمما يعني بدراسمة شميكة العلاقات

الطفولة وتداعياتها.

يعنى همذا المحور بالآثمار الثقافيمة والمعرفيمة والفكرية السواردة عن الإمام السمجاد الله وعلاقة تلمك الآثار بالبناء المعرفسي للفسرد والمجتمع وثمسرات هسذا البنساء مما الإمام السمجاد الللة في التربية الثقافية والمعرفية والأدبية

العتبة العباسية المقدسة تدعو السادة الباحثين الكرام للمشاركة بنتاجاتهم العلمية في مؤتمر الإمام السجاد، أن فعاليات أسبوع الإمامة العلمي الدولي الثاني، المنعقد تحت شعار: (النبوة والإمامة صنوان لا يفترقان)، وبعنوان: (منهاج الأئمة على قربية الفرد والأمّة).

#### المحور الخامس: التربية الصحية والبدنية:

يعني هذا المحور بما ورد عن الإمام السمجاد للله من ضرورة التربيسة الصحيسة والبدنيسة التي تقسود حتما إلسي إنتاج فرد الضروري إضاءة السبق المعرفي للإمام السبجاد ﷺ في

#### شروط المشاركة

٣-أنْ يتبسع الباحث شسروط البحث العلمسي الرصين ويراعي

٥- يقدم البحث مطبوعاً على ورق A4 و بصيغة Word وبنوع خيط Simplified Arabic ويحجم خيط ١٦، على أنْ

الملاحظات alfkrya2@gmail.com

٢-يمكن التواصل مع اللجنة التحضيرية على برنامج

