



# الدين والعقل



مجموعة مؤلّفين



# الدين والعقل

مجموعة باحثين

إعداد: السيّد هاشم الميلاني





الدين والعقل / تأليف مجموعة باحثين ؛ اعداد هاشم الميلاني. - الطبعة الأولى. -النجف، العراق. -العتبة العباسية المقدسة، المركز الإسلامي للدراسات الاستراتيجية، ١٤٤٥ هـ. = ٢٠٢٤

٤٤٨ صفحة ؛ ٢٤ سم. - (در اسات دينية معاصرة ؛ ٨) ردمك : ٩٧٨٩٩٢٢٦٨٠٣٠٠ يتضمن إرجاعات ببليوجر افية. ١. الاسلام و العقل. أرالميلاني، هاشم، معد. ب. العنو ان.

#### LCC: BP190.5.R4 D56 2024

مركز الفهرسة ونظم المعلومات التابع لمكتبة ودار مخطوطات العتبة العباسية المقدسة فهرسة اثناء النشر

»الدين والعقل (دراسات دينية معاصرة ـ ٨)

» تأليف: مجموعة باحثين

» إعداد: د. السيد هاشم الميلاني

» الناشر: العتبة العباسية المقدسة، المركز الإسلامي للدراسات الاستراتيجية

> الطبعة: الأولى، ٢٠٢٤م

www.iicss.iq islamic.css@gmail.com

## المحتويات

| ١٣       | مقدّمة المركز                                        |
|----------|------------------------------------------------------|
| عل العام | الفصل الأوّل: المدخ                                  |
| ۱۷       | مهام العقل وأدواره في المعرفة الدينيّة / رضا برنجكار |
|          | أدوار العقل ومهامه                                   |
| 19       | المهمّة والدور النظري                                |
| ٢٢       | المهمّة والدور العملي                                |
|          | الدور الآلي                                          |
| ٣٣       | الدور الاستنباطي للعقل                               |
| ٣٤       | المهمّة الدفاعيّة للعقل                              |
| ٣٤       | أدوار ومهام العقل في المعرفة الدينيّة                |
| ٤٣       | النتيجة                                              |
| ٤٧       | من العقل القدسي إلى العقل الذرائعي / حيد پارسانيا    |
| ٥٢       | التنوير الحديث                                       |
| ο ξ      | نواقص العقل الذرائعي                                 |
| 00       | مرجعيّة العقل العام                                  |
|          | أفول التنوير                                         |
| ov       | البحث عن الحقيقة                                     |
| 09       | مساحة اعتبار العقل/ محمّد حسين زاده                  |
| ٦٠       | مفهوم العقلمفهوم العقل                               |
| ٦١       | الرأي الشائع                                         |

#### ٦ ﴿ الدين والعقل

| ٦٩  | الآراء البديلة                                                  |
|-----|-----------------------------------------------------------------|
|     | دور العوامل الخارجيّة في المعرفة                                |
| ۸٠  | النتيجة                                                         |
| ۸۳  | الحداثة والعقلانيّة / علي ربّاني گلبايگاني                      |
|     | المفردات والأنواع                                               |
| ۸٥  | العقل النظري والعقل العملي                                      |
|     | العقلانيّة الصوريّة والذاتيّة                                   |
|     | الموقع والأهمّية                                                |
|     | الأبعاد والمساحات                                               |
|     | الجذور التاريخيّة والتحوّلات                                    |
| ٩٣  | ردود الأفعال و الانتقادات                                       |
| ٩٤  | جان جاك روسّو                                                   |
|     | الفلاسفة الرومنطيقيّون                                          |
| 90  | إيهانو ئيل كانط                                                 |
|     | مدرسة فرانكفورت                                                 |
| 97  | ألان تورين                                                      |
|     | زیجمونت بومان                                                   |
|     | خلاصة الانتقادات                                                |
| 99  | النتيجة                                                         |
| 1.4 | تطوّر ماهية العقل عند الإماميّة الأوائل/ محمّد جعفر رضائي       |
|     | ١. ماهية العقل في فكر المحدّثين من مدرسة الكوفة                 |
| 117 | ٢. ماهية العقل في فكر المتكلّمين الإماميّة في مدرسة الكوفة      |
| 118 | ٣. ماهية العقل في مدرسة قم (امتداد تيّار المحدّثين في الكوفة) . |
|     | ٤. ماهية العقل في مدرسة بغداد                                   |
|     | النتيجة                                                         |

## الفصل الثاني: الدين والعقل

| 179                      | العقل في القرآن / مهدي أحمدي                     |
|--------------------------|--------------------------------------------------|
|                          | العقل في المصطلح                                 |
| ١٣٨                      | مفهوم العقل في القرآن                            |
| ١٤٧                      | مديات الأحكام أو فاعليّة العقل                   |
|                          | المعارف العقيديّة بالمعنى العام                  |
|                          | عقبات التعقّل في القر آن                         |
| ٠, ٢٢٢                   | العقلُ دليلُ الثقة بالنقل                        |
| ۸۲۸                      | النتيجة                                          |
| 1 1 1                    | العقل في الروايات / رضا برنجكار                  |
| 1٧1                      | موقع العقل                                       |
| ١٧٣                      | حقيقة العقل الديني                               |
| ٠٧٦                      | مقارنة بين العقل الديني والعقل غير الديني        |
|                          | عقل الطبع وعقل التجربة ودرجات العقل              |
| 179                      | معاني وأنشطة العقل                               |
| ١٨٠                      | العقل النظري                                     |
| ١٨٠                      | العقل العملي                                     |
| ١٨٤                      | العقل الآلي                                      |
| ۲۸۱                      | صلة العقل بالأخلاق والدين والعلم                 |
| / روح الله بهشتي پور ۱۹۱ | العقل والوحي من وجهة نظر العلّامة الطباطبائي     |
| ١٩٣                      | أ. مفهوم الوحي من وجهة نظر العلّامة الطباطبائي . |
| 197                      | ب. مفهوم العقل من وجهة نظر العلّامة              |
|                          | ج. حجيّة البرهان العقلي                          |
| 197                      | د. حجيّة العقل                                   |

#### ٨ ﴿ الدين والعقل

| ۲۰۰                        | هـ. أدلّة تقدّم العقل على النقل                                |
|----------------------------|----------------------------------------------------------------|
| ۲۰۱                        | بحث مصداقي                                                     |
| ۲۰۰                        | التهاهي بين العقل والفلسفة                                     |
| ۲۰۸                        | مساحة مدركات العقل                                             |
| 711                        | مسألة العقل والوظيفة التفسيريّة للنقل                          |
| ۲۱۳                        | كفاية الكتاب هو التوظيف التفسيري للنقل                         |
| ۲۱۰                        | النتيجة                                                        |
| الإسلام/ حميد بارسانيا ٢١٩ | نسبة مفهوم العقل في القرآن والسنّة إلى العقل في الثقافة وتاريخ |
| 777                        | أقسام ومعاني ومفاهيم ومصطلحات العقل                            |
| ۸۲۲                        | توظيف مصطلحات ومعاني العقل في النصوص الإسلاميّة                |
| 779                        | أوَّلًا: العقل بوصفه قوّة بشريّة ووجود جوهري مستقل             |
| ۲۳۳                        | ثانيًا: المراتب الوجوديّة للعقل                                |
| ۲۳۰                        | ثالثًا: أقسام العقل الإدراكي بحسب الموضوع                      |
| ٢٣٦                        | رابعًا: أقسام العقل بحسب الأسلوب والمنهج                       |
| 749                        | خامسًا: التقسيمات العمليّة والتطبيقيّة للعقل                   |
| 137                        | سادسًا: تقسيهات العقل بلحاظ منشأ ومبدأ التعقّل                 |
| 787                        | سابعًا: تقسيم العقل باعتبار مساحة الحضور                       |
| 7 8 0                      | ثامنًا: الاعتبار المعرفي والإبستيمولوجي لأقسام العقل           |
| Yow                        | مساحة العقل في الإلهيّات الوحيانيّة / محمّد تقي سبحاني         |
| ۲٥٣                        | الحقول الثلاثة في العقل                                        |
| ۲۰٦                        | تعامل العقل والوحي؛ المفهوم القيّم لأهل البيت ﷺ                |
| 777                        | ١ . قاعدة نفي القياس                                           |
|                            | ٢. قاعدة استحالة المعرفة بالكنه                                |
| 770                        | ٣. قاعدة استحالة المعرفة بالإحاطة                              |
| ۲٦٥                        | ٤. قاعدة استحالة المعرفة بالتحديد أو المعرفة بالوصف            |

## الفصل الثالث: العقل في المدارس الإسلامية

| YVV                                   | العقل من وجهة نظر ابن سينا / رضا برنجكار                                    |
|---------------------------------------|-----------------------------------------------------------------------------|
|                                       | العقل المفارق                                                               |
| ۲۸۰                                   | خلاصة من علم النفس عند ابن سينا                                             |
| ۲۸۱                                   | العقل النظري                                                                |
| ۲۸۳                                   | العقل العملي                                                                |
| Y40                                   | العقل في الفكر الأخباري / محمّد بياباني اسكوئي                              |
| Y90                                   | ١. أهمية التعقّل في القرآن والروايات                                        |
| ۲۹۸                                   | ٢. الإفراط والتفريط بشأن العقل                                              |
| ٣٠٠                                   | ٣ . العقل والنصّ عند الإماميّة                                              |
| ٣٠٠                                   | ٤. ماضي الأخبارية                                                           |
| ٣٠٣                                   | ٥. منهج الأخباريين في الأحكام والعقائد                                      |
|                                       | ٦ . حجيّة العقل من منظار الأخباريين                                         |
| ٣١٧                                   | ٧. الحسن والقبح العمليّان                                                   |
| ٣٢٣                                   | ٨ . الأخباريون وحسن الأفعال وقبحها                                          |
| ٣٣١                                   | منزلة العقل في العرفان الإسلامي/ سعيد رحيميان                               |
| ٣٣٢                                   | العقل عند علماء الإسلام والعرفاء                                            |
|                                       | موارد ذمّ العقل                                                             |
| ٣٤٨                                   | النتيجة                                                                     |
| المرجع الديني الشيخ جعفر السبحاني ٣٥٣ | الإلهيّات الفلسفيّة أو النظرة العقلانيّة إلى الدين /                        |
| ٣٥٥                                   | عقلانيّة الدين شعار النبيّ الأكرم عليه الله الله الله الله الله الله الله ا |
| ٣٥٦                                   | تناغم الدين مع العلم                                                        |
| ٣٥٦                                   | بيان المعارف مقرونة بالدليل                                                 |
|                                       | بيان التوحيد في الخالقيّة والربوبيّة بالبرهان الفلسفي                       |

#### ١٠ ﴿ الدين والعقل

| ٣٥٨    | الدعوة إلى التعقل في الروايات                        |
|--------|------------------------------------------------------|
| ٣٦٠    | جولة في تاريخ فصل العقل عن الدين                     |
| ٣٦١    | توظيف السلطة الأمويّة لعقيدة القدَر                  |
| ٣٦٢    | إعدام العقلاء!                                       |
| ٣٦٣    | العقلانيّة في المرحلة العبّاسية                      |
| ٣٦٥    | الأشعري عند البربهاري                                |
| ٣٦٦    | فصل العقل عن الدين في الغرب                          |
| سبحاني | العقلانيّة والنصّية في الكلام الإسلامي / محمّد تقي م |
| ٣٧٣    | أهل الحديث وبداية عهد الجمود على النصوص              |
| ٣٧٤    | أسباب ظهور العقلانيّة                                |
| ٣٧٦    | الأشعري والماتريدي                                   |
| ٣٨١    | العقلانيّة في الماتريديّة                            |
| ٣٨٢    | الغزالي في نزاع العقل والوحي                         |
| ٣٨٥    | العقلانيّة والجمود على النصّ في القرون المتأخّرة     |
| ۳۸٦    | العقلانيّة عند الشيعة الإماميّة                      |
| ٣٩٢    | العقلانيّة في آثار الشيخ المفيد                      |
| ٣٩٦    | العقلانيّة بعد الشيخ المفيد                          |
| ٣٩٨    | المرحلة الثالثة: تبدأ بالخواجة نصير الدين الطوسي     |
| ٣٩٨    | التمسّك بالنصّ في المرحلة المتأخرة                   |
| ٤٠١    | النتيجة                                              |
| ٤٠٧    | العقل في رؤية صدر المتألهين / محمّد تقي فعّالي       |
|        | أ. المباني                                           |
| ٤٠٩    | الحركة الجوهريّة                                     |
| ٤٠٩    | قوس النزول والصعود                                   |
| ٤١٠    | المباني الأنثروبولوجيّة                              |
| ٤١٣    | ب. مفهوم العقل                                       |

## المحتويات \* ١١

| ٤١٤ | <br>العقل المفارق                             |
|-----|-----------------------------------------------|
| ٤٢٧ | <br>ج. توظيف العقل                            |
| ٤٣٤ | <br>الإبستيمولوجيا                            |
| ٤٣٥ | <br>معرفة المعاد                              |
| ٤٣٨ | <br>العقل والدين                              |
| १७१ | <br>معرفة العلم                               |
| ٤٤. | <br>النتيجة                                   |
| ٤٤٠ | <br>ملحق: جذور البحث في مورد العقل في اليونان |
| ٤٤. | <br>الفلاسفة قبل عصر سقراط                    |
| ٤٤١ | <br>أفلاطونأفلاطون                            |
| ٤٤٢ | <br>أرسطوطاليسأرسطوطاليس                      |
|     | أفلوطينأفلوطين                                |

## مقدمةالمركز

باتت مباحث الدين محور النقاش المحتدم طيلة القرون الماضية، سواء في الغرب أو الشرق. وقد اشتدت هذه المباحث في فترة النهضة الأوروبيّة، والانقلاب على القراءة الدينيّة الرسميّة، وظهور تيّار الإصلاح الديني، وما تبعه من ظهور تيّارات ومدارس فكريّة: سياسيّة واجتهاعيّة وثقافيّة، إذ كان الدين دومًا طرفًا في هذا النقاش.

والعالم الإسلامي لم يكن بمعزل عن هذا الجدل المستمرّ، وإنْ بنحو آخر، وما نزاع الفلاسفة والمتكلّمين والعرفاء وأهل الحديث، إلّا من نتائج هذا الجدل. غير أنَّ العالم الإسلامي بعد احتكاكه بالغرب الحديث، واجه نوعًا آخر من التحدّيات الدينيّة، ربّها لم تكن من ذي قبل، بل ولدت جرّاء النهضة العلميّة والعقليّة الحديثة، وتغيير وجهة الإنسان مِن السهاء إلى الأرض، والسعي نحو تحقيق أكبر قدر مِن السعادة الدنيويّة المحضة. وتغيرّت ميتافيزيقا الغيب إلى فيزيقا الطبيعة، فولد جرّاءها لاهوت الطبيعة والدين الطبيعي والإنسان الطبيعي محور الكون.

التحدّيات هذه تفرض على الخطاب الإسلامي الخوض في هذا المضهار لتقديم قراءات تأسيسيّة حول مباحث الجديدة والإجابة على التحدّيات الحديثة بغية الوصول إلى الحقيقة.

يتضمّن هذا الكتاب موضوعًا في غاية الأهميّة، وهو دور العقل في المنظومة الدينيّة وبيان مهامه. علمًا أنَّ موضوع العقل يُعدّ مِن الأركان الأساسيّة في الدراسات الدينيّة؛ إذ هو المعتمد في إثبات كثير مِن القضايا الرئيسة، مضافًا إلى دوره الفاعل في الدفاع عن الدين والعقيدة.

ومِن هذا المنطلق، تمّ اختيار مجموعة بحوث تختصّ بالعقل ونوع علاقته بالدين، ودوره في التأصيل المعرفي، وكيفيّة استعماله في بعض العلوم الإسلاميّة.

ونحن إذ نقدّم هذا الكتاب إلى المكتبة العربيّة، نأمل أن يحظى بعنايتهم وينير الدرب أمام الباحثين في تأصيل المعارف الدينيّة والدفاع عنها.

وآخر دعوانا أنِ الحمد لله رب العالمين، والصلاة والسلام على رسوله الأمين وآله الميامين.

## الفصل الأوّل: المدخل العام

## مهام العقل وأدواره في المعرفة الدينية

رضا برنجكار

#### الخلاصة

إنَّ دور العقل في المعرفة الدينيّة يُعدِّ مِن الأبحاث العربقة في حقل العقل والوحي؛ إذ كان هذا البحث محطّ اهتهام المفكّرين وعلهاء الدين على الدوام. ومِن هنا، يمكن بيان وتحليل تاريخ علم الكلام في ضوء دراسة دور العقل في المعرفة الدينيّة، كها يمكن لنا أنْ نرجع الاختلاف الجوهري بين المدارس الكلاميّة إلى رؤية هذه المدارس بشأن هذا البحث. يقوم ادّعاء هذه المقالة على أنَّ للعقل - في الحدّ الأدنى - خمس مهام وأدوار مهمّة، وهي على النحو الآتي: العقل النظري، والعقل العملي، والعقل الآلي، والعقل الاستنباطي، والعقل الدفاعي. كها يمكن تحليل أدوار ومهام العقل في المعرفة الدينيّة - في الحدّ الأدنى - بوساطة ثماني آليّات، وهي: الميزان، والمفتاح، والاستنباط، والدفاع، والأداة، والتكميل، والتعامل الاستقلالي، والتعامل غير الاستقلالي. ومن هنا، فإنَّ أدوار العقل ومهامه أبعد عمّا تمّ تناوله حتّى الآن.

#### المقدّمة

إنَّ النسبة بين العقل والوحي كانت محطّ اهتمام العلماء والمفكّرين في الشأن الديني منذ القدم؛

١. المصدر: المقالة بعنوان «كاركردهاى عقل و نقشهاى أن در معرفت دينى» في مجلة معرفت فلسفى التي تصدر في الجمهوريَّة الإسلاميّة الإيرانيَّة باللغة الفارسيّة، العدد ٣٦، صيف ١٣٩١، الصفحات ٧١ إلى ١٠٠.

تعريب: حسن على مطر.

٢. رئيس المعهد العالي للقرآن والحديث، قم، وعضو الهيئة العلميّة في جامعة طهران.

وعلى الرغم مِن أنَّ باب البحث في هذا الملفّ قد فُتح للمرّة الأولى بشكل جاد في الإسكندريّة لبوصفها ملتقى الفلسفة الإغريقيّة والتفكير اليهودي والمسيحي وبعد ذلك، كان هذا البحث قد شكّل محور الجدل بين المفكّرين اليهود والمسيحيين والمسلمين على الدوام. وإنَّ مسائل مِن قبيل: «الفلسفة والدين»، و«العلم والدين»، و«العلم الديني»، و«دور الوحي في المعارف العقليّة»، و«دور العقل في المعارف الدينيّة»، تعتبر مِن فروع وشُعب ذلك البحث الكيّ، وقد خصّصنا هذه المقالة للبحث في المقام الأخير مِن هذه المسائل؛ نعني بذلك «دور العقل في المعارف الدينيّة».

إنّ مبحث العقل والوحي بصدد العمل على اكتشاف النسبة والارتباط بين هاتين الطائفتين من المدركات، وهما: المدركات التي يصل الإنسان إليها بوساطة قواه المعرفيّة، والمدركات أو المعارف التي يوصلها الله إليه بوساطة الأنبياء والرُسل. إلّا أنَّ بحثنا في هذه المقالة، يدور حول الأدوار والمهام التي يتكفّل بها العقل بوصفه وسيلة لإدراك الإنسان في المعارف الدينيّة. وتقوم فرضيّة هذه المقالة على أساس اعتبار العقل مِن جهة، وتأثيره على المعارف الدينيّة مِن جهة أخرى.

إنَّ دور العقل في المعرفة الدينيَّة كان مِن أهم الهواجس التي شعلت حيزًا كبيرًا مِن اهتمام المتكلّمين المسلمين. وفي ضوء هذا البحث، يمكن تحليل تاريخ علم الكلام، وتبويب المدارس الكلاميَّة. وإنَّ الاختلاف الأهمّ بين المدارس الكلاميَّة الإماميَّة والمعتزلة والأشاعرة، يعود إلى رأى هذه المدارس الثلاث بشأن هذا البحث.

وقد زاد الاهتهام بهذا البحث وأصبح مركزًا للبحث للدراسة أكثر مِن ذي قبل بعد صدور كتاب موقع العقل مِن هندسة المعرفة الدينية لسهاحة آية الله الشيخ عبدالله جوادي آملي. توقد عمد سهاحته في هذا الكتاب إلى بحث رؤية الميزان والمفتاح والمصباح. ويقوم ادّعاء المقالة

١. كابلستون، تاريخ فلسفه، ج ١، ص ١٦٣٠ إيلخاني، تاريخ فلسفه در قرون وسطى و رنسانس، ص٥٥.

٢. عنوان في الأصل الفارسي: منزلت عقل در هندسه معرفت ديني.

٣. انظر على سبيل المثال: معرفت فلسفي، العدد ٢٤؛ معارف عقلي، العدد ١١؛ إسراء، العدد ٤.

الراهنة على القول بأنَّ أدوار العقل في المعرفة الدينيّة أبعد بكثير مِن هذه الأدوات والمهام، ويمكن في الحدّ الأدنى أنْ نعدّ دثهاني مهام للعقل في المعرفة الدينيّة؛ ولكنْ قبل بيان هذه الأدوار، مِن المناسب أنْ نبحث في مهام وأدوار العقل بشكل عام؛ لننتقل بعد ذلك إلى بيان النوع الخاصّ لأدوار العقل في المعرفة الدينيّة.

## أدوار العقل ومهامه

يمكن بحث أدوار ومهام العقل مِن عدّة جهات، إذ يتمّ في بعضها الاهتهام بالعقل بوصفه مصدرًا مستقلًا، وفي بعض الموارد الأخرى يتمّ الاهتهام بالأدوار والمهام غير الاستقلاليّة للعقل. وبالنظر إلى مهام العقل في مختلف العلوم، ولا سيّها منها علم الكلام، وكذلك بالنظر إلى الآيات والروايات، يمكن أنْ نذكر في الحدّ الأدنى - خمس مهام وأدوار للعقل، وهي: العقل النظري، والعقل العملي، والعقل الآيى، والعقل الاستنباطي، والعقل الدفاعي.

#### المهمة والدور النظري

إنَّ الدور النظري للعقل عبارة عن: اكتشاف الحقائق النظريّة والوقائع والموجودات والمفقودات. وبذلك تكون معرفة الله والإنسان والعالم مِن المهام والأدوار النظريّة للعقل. إنَّ جميع مدركات الإنسان تتحقّق بوساطة القلب والنفس أو الروح، وإنَّ العقل سراج القلب وأداة إدراكه، سواء في ذلك إدراك الحقائق الخارجيّة أو المفاهيم، وسواء في ذلك المفاهيم الجزئيّة أو المفاهيم الكليّة. وبطبيعة الحال، فإنَّ النفس في مدركاتها تعتمد في بعض الموارد على الحواس، وفي بعض الموارد الأخرى مِن دون الاستعانة بالحواس؛ وإنَّما تعتمد على مجرّد نور العقل في إدراك الحقائق.

هناك مِن العلماء والمفكّرين من يُعبّر عن المهمّة والدور النظري للعقل بعنوان العلم، ويستخدم مفردة العقل بشأن العقل العملي - الذي يتولّى مهمّة إدراك الحُسن والقبح العقلي - فقط. وفي ضوء هذا المصطلح، يكون العلم والعقل حقيقة واحدة، ويعود اختلافهما إلى متعلّق الإدراك. فإنْ تمّ بوساطة تلك الحقيقة الواحدة إدراك الموجودات والمعدومات، سُمّي ذلك الإدراك «عقلًا». ذلك الإدراك «عقلًا».

ويستشهدون لذلك بلغة العرب، إذ يتضمّن العقل مفهوم المنع مِن الأعمال القبيحة. كما أنَّ أغلب الروايات المرتبطة بالعقل، تتعلّق بالمهمّة والدور العملي للعقل. وهناك من يستدلّ بهذا الأمر، وهو أنَّ العقل شرط التكليف، والطفل يدرك الموجودات والمعدومات؛ ولكنّه عندما يبلغ سنّ الرشد سوف يدرك الواجبات والمحرّمات، ومِن هنا يكون مكلّفًا بالتكاليف. وهناك من اعتبر الإطلاقات العرفيّة شاهدًا على هذه المهمّة والدور أيضًا. وعلى الرغم مِن ذلك كلّه، ورد في القرآن الكريم والأحاديث الشريفة استعمال العقل في الدور النظري. فقد ورد في القرآن الكريم بعد ذكر الآيات التكوينيّة، مطالبةُ الناس بالتعقّل فيها، وتمّت نسبة إدراك الآية والتدبّر مِن خلال الآية – بذيل الآية إلى أصحاب العقول:

﴿ وَهُوَ الَّذِي يُحْيِي وَيُمِيتُ وَلَهُ اخْتِلَافُ اللَّيْلِ وَالنَّهَارِ أَفَلَا تَعْقِلُونَ ﴾ ٤.

٢. ﴿إِنَّ فِي خَلْتِ السَّمَاوَاتِ وَالْأَرْضِ وَاخْتِلَافِ اللَّيْلِ وَالنَّهَارِ وَالْفُلْكِ الَّتِي تَجْرِى فِي الْبَحْرِ بِمَا يَنْفَعُ النَّاسَ وَمَا أَنْزَلَ اللَّهُ مِن السَّمَاءِ مِن مَاءٍ فَأَحْيَا بِهِ الْأَرْضَ بَعْدَ مَوْتِهَا وَبَثَ الْبَحْرِ بِمَا يَنْفَعُ النَّاسَ وَمَا أَنْزَلَ اللَّهُ مِن السَّمَاءِ مِن مَاءٍ فَأَحْيَا بِهِ الْأَرْضِ بَعْدَ مَوْتِهَا وَبَثَ فِيهَا مِن كُلِّ دَابَّةٍ وَتَصْرِيفِ الرِّيَاحِ وَالسَّحَابِ الْمُسَخَّرِ بَيْنَ السَّمَاءِ وَالْأَرْضِ لَآيَاتٍ لِقَوْمٍ يَعْقِلُونَ ﴾ ٥.

كما تمّت الإشارة في الروايات إلى الدور النظري للعقل بتعبير العقل. مِن ذلك مثلًا أنَّ الإمام على يه يقول:

- \_ «بالعقل استخرج غور الحكمة». ٦
- \_ «أفضل العقل، معرفة الحق بنفسه». ٧

١. ملكي ميانجي، توحيد الإمامية، ص٥٥.

٢. محمّدي ري شهري، دانش نامه عقايد اسلامي، ج١ -٢.

۳. بنی هاشمی، پرتو خرد، ص۲۶-۲۸.

٤. المؤمنون: ٨٠.

٥. البقرة: ١٦٤.

٦. الكُليني، الكافي، ج١، ص٢٨.

٧. التميمي الآمدي، غرر الحكم ودرر الكلم، ح٠٣٢٠.

- «أفضل العقل، معرفة الإنسان نفسه». ا
  - \_ «بالعقول تعتقد معرفته». ٢

وروي عن الإمام الصادق إلا أنّه قال: «بالعقل عرف العباد خالقهم، وأنّهم مخلوقون». وبذلك يمكن القول بأنّ مفردة العقل ومشتقاتها، تستعمل أحيانًا في المعنى العام المشتمل على جميع المهام والأدوار، ومِن بينها الدور النظري والعملي، وتستعمل أحيانًا في المعنى الخاص، الذي يشتمل على خصوص دور العقل العملي، وتتمّ الإشارة إلى سائر الأدوار والمهام بلفظ «العلم». ويمكن أنْ نصطلح على المعنى الأوّل للعقل مصطلح «العقل بالمعنى الأعمّ»، وعلى المعنى الأخصّ»، والمراد هنا هو العقل بالمعنى الأعمّ.

والنقطة الأخرى، هي أنَّ المهمّة والدور النظري للعقل، يشملان العقل الرياضي والعقل السليم أيضًا، وكلا العقلين يستعملان في دائرة الأمور النظريّة. والنقطة الختاميّة هي أنَّ جميع المدارس الكلاميّة المهمّة، مثل الإماميّة والمعتزلة والماتريديّة وحتى الأشاعرة، يؤمنون بدور العقل النظري، كما يؤمنون بالاختلاف ضمن دائرة هذا العقل وكيفيّة الاستفادة منه.

مِن المعروف أنَّ الأشاعرة لا يستعملون العقل إلّا في مورد الدفاع عن التعاليم الدينيّة، ولا يؤمنون بالعقل بوصفه مصدرًا. إنَّ هذا الأمر، وإنْ كان صحيحًا بشأن العقل العملي، ولكنّه لا يصحّ بشأن العقل النظري؛ وذلك لأنَّ الأشعري في كتاب (اللمع)، يستفيد مِن برهان مثل برهان الحركة لأرسطو في إثبات وجود الله سبحانه وتعالى، ويرى أنَّ انتقال الإنسان مِن النطفة إلى العلقة، ومِن النقص إلى الكهال، ومِن القوّة إلى الفعل، بحاجة إلى ناقل، وهو الله سبحانه وتعالى. عن البرهان العقلي أيضًا. وهكذا، وسبحانه وتعالى. عُ كها استفاد في نفي الشبيه ونفي الشريك من البرهان العقلي أيضًا. وهكذا،

١. الشافعي، مطالب السؤول، ص٠٥.

٢. التميمي الآمدي، غرر الحكم ودرر الكلم، ح١٩٥٩.

٣. الكُليني، الكافي، ج١، ص٢٩.

٤. الأشعري، اللمع في الردّعلى أهل الزيغ والبدع، ص١٨.

٥. م.ن، ص٠٢.

۲. م.ن، ص۳۰.

فإنَّ الكتب الأخرى للأشاعرة زاخرة بالاستدلالات العقليّة. مِن ذلك أنَّ الفخر الرازي على سبيل المثال \_ يستفيد مِن برهان الحدوث، وكذلك مِن برهان الإمكان؛ لإثبات وجود الله سبحانه وتعالى. أ ومِن بين المجلّدات الثهانية لكتاب (شرح المواقف) للقاضي عضد الدين الإيجي والسيّد شريف الجرجاني، تمّ تخصيص سبعة مجلّدات بالأمور العامّة المرتبطة بالعقل النظري، وتمّ تخصيص مجلّد واحد بالإلهيّات، إذ اشتمل على مختلف الأبحاث \_ ومِن بينها إثبات الصانع \_ مِن خلال إقامة براهين متنوّعة. ٢

وعلى هذا الأساس، فإنَّ الاختلاف الجوهري في أصل إثبات وإنكار العقل، إنَّا يرتبط بالعقل العملي، وليس في أصل القبول بالعقل النظري. وبطبيعة الحال، هناك اختلاف في حدود ونوع الاستفادة مِن العقل النظري. يستفيد الإماميّة مِن العقل النظري على نطاق واسع، بينها يذهب الأشاعرة والماتريديّة إلى الاستفادة مِن العقل النظري على نطاق ضيّق. كما يكمن الاختلاف بين الإماميّة والمعتزلة في أنَّ العقل والوحي في تفكير الإماميّة عند الأئمّة وأصحابهم والكثير مِن المتكلّمين في الحدِّ الأدنى \_ يتعاملان فيها بينهما بشكل وثيق، في حين أنَّ هذا التعامل في التفكير الاعتزالي، إمّا معدوم وإمّا هو في غاية الندرة. وبطبيعة الحال، فإنَّ هذا التعامل حتّى في الفكر الإمامي ليس على وتيرة واحدة. مِن ذلك \_ على سبيل المثال \_ أنَّ هذا التعامل في المدرسة في الكلاميّة للكوفة، أكثر منه في مدرسة بغداد.

## المهمة والدور العملي

كما سبق أنْ ذكرنا في بحث الدور النظري للعقل، فإنَّ الاختلاف الجوهري في علم الكلام بشأن العقل، يعود إلى الدور العملي للعقل. إنَّ أصحاب الحديث والحنابلة والأشاعرة ينكرون الدور العملي للعقل. وأمّا الإماميّة والمعتزلة، فإنَّم يقبلون بهذا الدور للعقل، ويقيمون الكثير مِن أدلّتهم على هذا الأساس.

إنَّ المدور العملي للعقل في علم الكلام عبارة عن: إدراك الحُسن والقبح الذاتي للأفعال.

١. الفخر الرازي، المحصل، ص٣٣٧.

٢. الإيجي، شرح المواقف، ج٨، صص١-١٣.

يذهب الإماميّة والمعتزلة إلى الاعتقاد بأنَّ الأفعال - بغضّ النظر عن أمر الشارع ونهيه - تنطوي على صفة الحُسن والقبح في بعض الموارد بعقله. وقد أقام هؤلاء بعض الأدلّة على مدعاهم، ومِن بين أهمّ تلك الأدلّة أنَّ العقل يدرك حسن بعض الأفعال وقبحها، حتّى مِن دون أمر الشارع ونهيه، ويحكمون باستحقاق هذه الأفعال بعض الأفعال وقبحها، حتّى مِن دون أمر الشارع ونهيه، ويحكمون باستحقاق هذه الأفعال للمدح والذم. وهذا الأمر يعني الاعتقاد بالدور العملي للعقل. إنَّ الأشاعرة مِن بين المعاني الثلاثة للحسن والقبح (وهي: الكهال والنقص، والتناسب والتنافر مع الغرض، واستحقاق المدح والذم) ينكرون المعنى الثالث، وهو استحقاق المدح والذم، ويقولون: إنَّ الشارع وحده هو الذي يستطيع أنْ يحكم بحسن الأفعال وقبحها؛ بمعنى استحقاق المدح والذم. للعقل. يعني إنكار الدور العملي للعقل.

إنَّ أكثر الأدلّة التي يسوقها المتكلّمون في باب الأفعال الإلهيّة أو العدل الإلهي، تعود إلى العقل العملي؛ إذ إنَّ العدل الإلهي مِن وجهة نظر المتكلّمين، عبارة عن: تنزيه الله سبحانه مِن فعل القبيح والإخلال بفعل الواجب. وإنَّ مبنى هذا المفهوم، هو الاعتقاد بالحُسن والقبح العقلي. وعلى هذا الأساس، فإنَّ البحث الأوّل في العدل الإلهي، هو إثبات الحُسن والقبح العقلي على أساس إدراك العقل العملي، والبحث الثاني هو إثبات أنَّ الله سبحانه وتعالى لا يفعل القبيح، ولا يترك فعل الواجب."

وأمّا سائر أبحاث العدل الإلهي، مِن قبيل: أنّ أفعال الله معلّلة بالأغراض، وأنّ الله يريد الطاعات ويكره المعاصي، وأنّ الفعل الناتج مِن فعل الإنسان يُنسب إلى الإنسان، والتفسير الخاصّ للقضاء والقدر والإضلال، وعدم تعذيب أطفال الكفّار والمشركين، وحسن التكليف وشرائطه، ووجوب اللطف، ونظريّة العوض في بحث الشرور والآلام، يتمّ إثباتها بأجمعها في ضوء الحُسن والقبح العقلي وأداء العقل العملي. 3

١. الحلي، كشف المراد في شرح تجريد الاعتقاد، صص٣٠٦-٣٠٥.

٢. الإيجي، شرح المواقف، ج٨، صص ١٨١ - ١٨٤.

٣. الحلي، كشف المراد في شرح تجريد الاعتقاد، صص ٣٠٠ – ٣٠٥.

٤. م.ن، صص ٣٠٦، ٣٠٨، ٣١٣، ٣١٨، ٣١٩، ٣٢٢، ٣٢٤، ٣٢٩.

كما أنَّ البحث الكلامي الأوّل، بمعنى «النظر والتفكير والتحقيق»، يتمّ بيانه على أساس وظيفة العقل العملي بوصفه أوّل واجباته ومهامه، وأنَّ دليليه وهما: وجوب دفع الضرر المحتمل، ووجوب شكر المنعم يتبلوران في ضوء الحُسن والقبح العقلي والعقل العملي. أنَّ دليل الكثير مِن الأبحاث المرتبطة بالنبوّة والإمامة والمعاد، ينبثق عن العقل العملي والحُسن والقبح العقلي أيضًا. وحتّى وجوب الإيهان بالله الذي تمّ إثباته بوساطة العقل النظري والنبيّ والإمام المعصوم، يعود بدوره إلى العقل العملي أيضًا.

إنَّ الفلاسفة المسلمين مِن أمثال: ابن سينا وصدر المتأهّين ـ لا ينكرون الحُسن والقبح العقلي، ولكنَّهم لا يرونه عقليًّا، وإنَّما يرونه عقلائيًّا، وأنَّه مِن المشهورات العامّة، ولا يقبلون بدور العقل العملي بالمعنى المذكور. ومِن هنا، فإنَّ صدر المتأهّين الشيرازي يرى أنَّ مراد المتكلّمين مِن العقل هو المشهورات العامّة ٢؛ وذلك لإأَّ الكثير مِن أدلّة المتكلّمين ـ التي تقدّم جانب منها ـ تقوم على أساس الحُسن والقبح العقلي والعقل العملي، وأنَّ هؤلاء الفلاسفة لا يعتبرون الحُسن والقبح عقليًّا، وإنَّما يرونه عقلائيًّا واعتباريًّا ومِن المشهورات العامّة. وحيث أنَّ المشهورات مِن مواد الجدل دون البرهان، فإنَّهم يقولون بأنَّ أدلّة المتكلّمين جدليّة، وأنَّ أدلّة المتكلّمين جدليّة، وأنَّ أدلّة الفلاسفة حلى يقينيًّات العقل النظرى ـ برهانيّة.

ذهب ابن سينا في كتاب (منطق الإشارات) إلى تقسيم المشهورات إلى قسمين: قسم أوّليات العقل النظري، والآخر يستند إلى مجرّد الشهرة دون الأوليّات. والقسم الأوّل هو المشهورات بالمعنى الخاصّ للكلمة. وقد مثّل لهذا القسم بقبح أخذ مال الغير ظلمًا وكذلك قبح الكذب. وقد ذهب الشيخ نصير الدين الطوسي بدوره في شرح عبارات ابن سينا إلى القول بأنّ العدل من المشهورات التي تعود إلى مطلوب عموم الناس. وقد مثّل ابن سينا للمشهورات في كتاب الشفاء بقبح الكذب والظلم. الشفاء بقبح الكذب والظلم.

<sup>.</sup> المقداد الفاضل، اللوامع الإلهي في المباحث الكلامي، صص٨٣-٨٥؛ الحيّ، مناهج اليقين في أصول الدين، ص١٦٧.

٢. الشيرازي، شرح أصول الكافي، ج١، ص٢٢٢؛ الشيرازي، الأسفار العقلية الأربعة، ج٣.

٣. ابن سينا، الإشارات والتنبيهات، ج١، ص٢٢٠.

٤. م.ن، ص٢٢١.

٥. ابن سينا، الشفاء (الطبيعيّات)، ج٢، ص٣٧.

وقال الشهيد مرتضى المطهري في هذا الشأن:

«إنَّ الحكماء الإلهيين لا ينكرون الحُسن والقبح العقلي، ويرفضون رأي الأشاعرة في هذا الشأن؛ ولكنّهم يحصرون حدود هذه المفاهيم بحقل الحياة البشريّة فقط. يرى هؤلاء الخكماء أنَّ مفاهيم الحُسن والقبح لا طريق لها إلى الساحة الكبريائيّة بوصفها مقياسًا ومعيارًا. ولا تفسَّر أفعال ذات الباري تعالى بهذه المعايير والمقاسات البشريّة المحضة. إنَّ الله مِن وجهة نظر الحكماء عادل، ولكنْ لا مِن حيث أنَّ العدل حسن، وأنَّ إرادة الله تتعلّق دومًا بفعل الأمور الحسنة دون القبيحة ... يرى الحكماء أنَّ مفهوم الحُسن والقبح في أفعال الإنسان والتي يتكوّن منها الوجدان الأخلاقي للناس مفهوم اعتباري وليس مفهومًا حقيقيًّا. إنَّ قيمة المفهوم الاعتباري قيمة عمليّة، وليست قيمة علميّة واكتشافيّة. وإنَّ كلّ قيمته تكمن في كونه واسطة وأداة. إنَّ الفاعل بالقوّة لكي يصل إلى عناعة واستعمال هذا النوع مِن المفاهيم بوصفها أداة للفعل». "

وكما هو واضح، فإنَّ الشهيد المطهري يرى أنَّ الفلاسفة المسلمين يرون أنَّ الحُسن والقبح أمورًا مصور اعتباريّة وواقعيّة وبشريّة مئة في المئة، وأداة مصنوعة لأغراض خاصّة، وليست أمورًا واقعيّة نفسّر في ضوئها الأفعال الإلهيّة والعدل الإلهيي. هذا في حين أنَّ المتكلّمين مِن الإماميّة والمعتزلة في ضوء الوظيفة العمليّة للعقل، يرون أنَّ الحسن والقبح مِن ذاتيّات الأفعال، وأنَّها أمور واقعيّة يعمل العقل العملي على اكتشافها؛ ومِن هنا يمكن الاستفادة منه في العقائد، ومِن بينها أصول الدين، مِن قبيل: العدل، والنبوّة، والإمامة، والمعاد، وحتى في الواجب الأوّل؛ أي وجوب النظر أيضًا.

بعد اتضاح موقع ومهام العقل العملي في علم الكلام، مِن المناسب أنْ نعمل أوّلًا على بيان معاني العقل العملي في الكلام والفلسفة، لنبحث بعد ذلك في رؤية القرآن الكريم والروايات الشريفة في هذا الشأن. إنَّ المعنى الأوّل للعقل العملي، هو أنَّه قوّة يدرك الإنسان بوساطتها حسن

١. المطهري، عدل إلهي، صص٤٣-٤٤.

الأفعال وقبحها أو يدرك بها الواجبات والمحظورات؛ الأعمّ مِن القول بذاتية الحسن والقبح بالنسبة إلى الأفعال وهو قول المتكلّمين مِن الإماميّة والمعتزلة أو أنْ نفسّرها بالمشهورات الاعتباريّة التي تعود إلى المصالح العامّة، وهو ما ذهب إليه بعض الفلاسفة. إنَّ العقل العملي بهذا المعنى يلعب دورًا إدراكيًّا، وإنَّ اختلافه عن العقل النظري يعود إلى المدركات. إنَّ العقل النظري يدرك الموجودات والمعدومات، وأمّا العقل العملي فهو يدرك الواجبات والمحظورات. ويمكن الإشارة مِن بين أنصار هذه النظريّة إلى كلّ مِن: الفارايي، وابن سينا في الإشارات، والعلّمة الحلّي، والمرحوم السبزواري، والشهيد مرتضى المطهري، وآية الله مصباح اليزدي. العلّامة الحلّي، والمرحوم السبزواري، والشهيد مرتضى المطهري، وآية الله مصباح اليزدي. العالمة عليه والمرحوم السبزواري، والشهيد مرتضى المطهري، وآية الله مصباح اليزدي. المعلّمة الحلّي، والمرحوم السبزواري، والشهيد مرتضى المطهري، وآية الله مصباح اليزدي. المعلّمة الحلّي، والمرحوم السبزواري، والشهيد مرتضى المطهري، وآية الله مصباح اليزدي. المعلّمة الحيّمة المعرّبة والمرحوم السبزواري، والشهيد مرتضى المعلمية والمعرّبة والمرحوم السبزواري، والشهيد مرتضى المعرّبة والمرحوم السبرة والمرحوم المرحوم السبرة والمرحوم السبرة والمرحوم المرحوم السبرة والمرحوم المرحوم المرحوم المرحوم المرحوم السبرة والمرحوم المرحوم المرح

والمعنى الآخر للعقل العملي، عبارة عن القوّة المحرّكة بالعمل والإرادة. وعلى أساس هذا المعنى، يكون العقل العملي عبارة عن قوّة العمل وليس قوّة الإدراك، وأنَّ إدراك الواجبات والمحظورات بدوره يقع على عاتق العقل النظري أيضًا. إنَّ قطب الدين الرازي، والمحقّق النراقي، وآية الله جوادي آملي، مِن أنصار هذه النظريّة. ٢

لقد عمد ابن سينا في الطبيعيّات مِن كتاب الشفاء وكتاب النجاة في البداية إلى عدّ العقل العملي مبدأ تحريك أعضاء الإنسان إلى الأفعال الجزئيّة المنبثقة عن السلوك والتفكير؟؛ ولكنّه عمد في توضيح أدوار العقل العملي إلى بيان ثلاثة أدوار، وقال في هذا الشأن:

«إنَّ للعقل العملي ثلاثة اعتبارات وثلاث جهات، وعلى أساس كل واحد مِن هذه الجهات تصدر عن الإنسان أعمال خاصة: الجهة الأولى بالمقارنة إلى القوّة الحيوانية النزوعية، والجهة الثانية بالمقارنة إلى القوّة الحيوانية المتخيّلة والمتوهّمة، والجهة الثالثة بالمقارنة إلى القوّة الحيوانية المتخيّلة والمتوهّمة، والجهة الثالثة بالمقارنة إلى ذاتها». 3

إنَّ العقل العملي بالمقارنة إلى القوّة الحيوانيّة النزوعيّة، يؤدّي إلى ظهور حالات مِن قبيل:

١. الفارابي، فصول منتزعة، ص ٥٤؛ ابن سينا، الإشارات والتنبيهات، ج٢، ص٢٥٣.

٢. الرازي، حاشية الإشارات والتنبيهات، ج٢، ص٣٥٦؛ النراقي، جامع السعادات، ج١، ص٥٧؛ جوادي آملي،
 منزلت عقل در هندسه معرفت ديني، ص٣٣٠.

٣. ابن سينا، الطبيعيّات مِن الشفاء، ج٢، ص٣٧؛ ابن سينا، النجاة مِن الغرق في بحر الضلالات، ص٣٣٠.

٤. ابن سينا، الطبيعيّات من الشفاء، ج٢، ص٣٠؛ ابن سينا، النجاة، ص٠٣٣.

الحياء، والخجل، والضحك أو البكاء، وهذه حالات خاصة بالإنسان. إنَّ العقل العملي يستعدّ بفضل الفعل والانفعال ـ الذي يحدث في الإنسان سريعًا ـ ليُحدث هذا النوع مِن الحالات في الإنسان. إنَّ هذا العقل بالمقارنة إلى القوّة الحيوانيّة المتخيّلة والمتوهّمة، قوّة تعمل على توظيف تلك القوّتين في استنباط تدبير الأمور الحادثة والقابلة للفساد واستنباط الصنائع الإنسانيّة؛ وأمّا بالمقارنة إلى نفسها فهي قوّة تتوصّل بمساعدة العقل العملي إلى الآراء المتعلّقة بالأعمال، والتي تسمّى بالمشهورات؛ مِن قبيل: الكذب والظلم قبيح. المستحى بالمشهورات؛ مِن قبيل: الكذب والظلم قبيح. العملي بالمشهورات؛ مِن قبيل: الكذب والظلم قبيح. المستحى المسلمة والمستحى المسلمة والمستحى المسلمة والمسلمة والمسلم

لقد ذكر ابن سينا ما يُشبه هذه المطالب في كتاب (عيون الحكمة) أيضًا. ٢ وفي رسالة النفس لم يذكر مِن بين هذه المهام والأدوار الثلاثة سوى الموردين الثاني والثالث فقط. ٣

وفي كتاب الإشارات لم يذكر سوى الدور والمهمّة الثالثة فقط، وذلك بتفسير خاصّ بطبيعة الحال. <sup>4</sup> إنَّ المعنى أو المهمّة الأولى للعقل العملي، هو الدور العملي وغير الإدراكي. والمهمّة الثانية وإنْ كانت إدراكيّة واستنباطيّة، ولكنْ لا ربط لها بالواجبات والمحظورات. وأمّا المهمة الثالثة، فهي ترتبط بالواجبات والمحظورات.

وبذلك، فقد اتّضح أنَّ هناك آراء متنوّعة في تفسير العقل العملي. والآن علينا أنْ نرى ما هي المطالب الواردة في القرآن الكريم والروايات بشأن العقل العملي. والنقطة الأولى في هذا الشأن، هي أنَّ أغلب استعمالات العقل في الأحاديث ترتبط بالاستعمال العملي للعقل. °

وفي الآية رقم ١٥١ مِن سورة (الأنعام) بعد ذكر قائمة مِن المحرّمات والأمور القبيحة، قال تعالى: ﴿ذَلِكُمْ وَصَّاكُمْ بِهِ لَعَلَّكُمْ تَعْقِلُونَ﴾ ٦.

والنقطة الثانية أنَّه ورد الكلام في الروايات المتنوّعة عن دور العقل العملي بأشكال متنوّعة،

۱. م.ن، ج۲، ص۳۷؛ م.ن، صص ۳۳۰–۳۳۱.

۲ .ابن سينا، عيون الحكمة، ص٣١.

۳. ابن سینا، رساله نفس، ص۲۶.

٤. ابن سينا، الإشارات، ج٢، ص٣٥٢.

٥. محمّدي ري شهري، دانش نامه عقايد اسلامي، ج١.

٦. الأنعام: ١٥١.

ويمكن إدراج هذه الأشكال المتنوّعة \_ في الحدّ الأدنى \_ ضمن أربع مجموعات. أوفيها يلي مِن الضروري بيان مجموعتين مِن هذه الروايات بالنسبة إلى بحثنا.

الطائفة الأولى مِن الروايات، هي الروايات التي تتحدّث عن العقل بوصفه أداة لإدراك حُسن الأفعال وقبحها. وممّا يروى عن الإمام الصادق بيخ، في هذا الشأن قوله: «عرفوا [العباد] به [العقل] الحسن مِن القبح». ٢

وعن الإمام عليّ إلله ، قال: «العاقل مَن يعرف خير الشرّين». "

وعن النبيّ الأكرم ﷺ، أنَّه قال:

«فإذا بلغ [الإنسان]، كُشف ذلك الستر [عن القلب]؛ فيقع في قلب هذا الإنسان نور، فيفهم الفريضة والسنّة، والجيّد والرديء، إلّا مثَل هذا العقل في القلب كمثَل السراج في وسط البيت». 3

والمجموعة الثانية مِن الروايات تعتبر العقل أمرًا بالفضائل وناهيًا عن الرذائل والسيّئات. وممّا يروى عن أمير المؤمنين على في هذا الشأن قوله:

\_ «العقل يأمرك بالأنفع». ٥

\_ «الحازم مِن عقله عن كلّ دنية زاجر». ٦

\_ «للقلوب خواطر سوء، والعقول تزجر عنها». ٧

وعن الإمام الحسن على الله قال: «اعلموا أن العقل حرز». ^

۱. برنجکار، «عقل در أحاديث»، صص ٦٧-٧٠.

۲. الكُليني، الكافي، ج١، ص٢٩.

٣. الشافعي، مطالب السؤول في مناقب آل الرسول، ص٤٩.

٤. الصدوق، علل الشرائع، ص٩٨؛ المجلسي، بحار الأنوار، ج١، ص٩٩.

٥. الآبي، نثر الدر، ج١، ص٢٨٥.

٦. التميمي الآمدي، غرر الحكم ودرر الكلم، ح٧٣٥.

۷. م.ن، ح٤٣٤.

٨. الديلمي، إرشاد القلوب إلى الصواب، ص١٩٩.

وفي ضوء هاتين المجموعتين مِن الروايات، يكون العقل العملي مدركًا لحسن الأفعال وقبحها، كما أنَّه يأمر بالحسنات وينهى ويردع عن السيّئات أيضًا.

وفيها يتعلَّق بالدور الثاني للعقل العملي، لا بدِّ مِن الالتفات إلى أنَّ المراد مِن القوّة المحرّكة ليس بمعنى الإرادة؛ إذ مِن الممكن للعقل أنْ يأمر بعمل خاص، إلّا أنَّ الإنسان لا يريد ذلك العمل. إنّ الإرادة في حدّ ذاتها عمل جوانحي، هو مبدأ لعمل جوارحي. إنَّ هذا العمل الجوانحي يتمّ بوساطة النفس على أساس القدرة والاختيار. فبعد أنْ يعمل الجهل والشهوة على أمر النفس بالقيام بالعمل القبيح، وتمارسان الضغط على النفس في ذلك، وفي المقابل يعمل العقل على أمر النفس بالقيام بالعمل الحسن، ويضغط على النفس في ذلك، تكون النفس على أساس القدرة والاختيار أمام مفترق طريقين؛ ويمكن لها أنْ تختار امتثال أحد الأمرين وتلبية إحدى هاتين الدعوتين، بحرّيتها وإرادتها. وحتّى النفس في ظلّ هذه الشر ائط تلاحظ مرجّحات الطرفين، وتقول الأحدهما: كن أنت مرجّعي؛ وبذلك فإنَّها تختاره في الواقع بوصفه مرجّعًا لها، وتتخلّى عن مرجّح الطرف الآخر، ثمّ تعمل إرادتها على أساس المرجح الذي تختاره. وعلى هذا الأساس، لا يكون عمل العقل إرادة. ولو كان عمل العقل إرادة، لكان الناس على الدوام مجبرين على العمل في ضوء العقل؛ في حين مِن الواضح أوَّلًا أنَّ الإنسان لا يعمل على أساس العقل دائمًا، وثانيًا إنَّ الإنسان ليس مجبرًا ولا مكرهًا. إنَّ الدور والمهمّة الثانية للعقل؛ أي الأمر والنهي، هو مِن قبيل قوله تعالى: ﴿إِنَّ الصَّلَاةَ تَنْهَى عَنِ الْفَحْشَاءِ وَالْمُنْكَرِ ﴾ . إنَّ نهي الصلاة ليس بمعنى الإرادة التي تصدر بعد ذلك الفعل، بل إنَّ ردع الصلاة يكون بشكل اقتضائي، والدعوة إلى الحسنات وترك السيِّئات وممارسة الضغط النفسي على الإنسان، واضطرار الإنسان إلى القيام بعمل خاصّ أو تركه.

وعلى هذا الأساس، فإنَّ العقل العملي يدرك حسن الأفعال وقبحها بشكل كلِّي وجزئي، كما يحكم بالواجبات والمحظورات، ويضغط على الإنسان نفسيًّا؛ ولكنَّ هذه الأمور بأجمعها إنَّما تكون في مرحلة الاقتضاء دون العلّة التامّة. إنَّ الحكم التكويني الذي لا يقبل التخلّف، يعود

١. العنكبوت: ٥٥.

\_ بعد إمضاء الله سبحانه وتعالى بطبيعة الحال \_ إلى إرادة نفس القادر المختار، وليس إلى العقل. إن هذا الإدراك والحكم والضغط، يعود إلى قدرة العقل العملي. إنَّ الإنسان يجد هذه القدرة في نفسه بنور العقل، ولا ضرورة إلى إحالتها إلى أمور أخرى مِن قبيل: المصالح الاجتهاعيّة، أو أمر الشارع، أو الضرورة بالقياس إلى الكهال والسعادة النهائيّة.

إنَّ الدور الثاني للعقل العملي، ينطبق بالكامل على المعنى اللغوي للعقل، الذي هو عبارة عن النهي والزجر؛ رغم أنَّ المهمّة الأولى للعقل العملي، وكذلك كلّ واحد مِن أدوار العقل وإنْ كان على نحو بعيد يقع في مسار ترك السيّئات والقبائح. وسوف نعود إلى هذه المسألة في معرض الحديث عن الدور الآلى.

## الدور الآلي

لقد تمّ التعبير عن الدور الآلي للعقل في الروايات بـ «التدبير» و «المعاش»، والمراد به هو العقل الذي يهدي الإنسان إلى تدبير وإصلاح أمور حياته و تنظيم معاشه الدنيوي. إنَّ هذا العقل يسعى إلى العثور على التدابير التي توصل الإنسان إلى مقاصده وغاياته المنشودة في الحياة. وبذلك، فإنَّ جميع العلوم والفنون التي يتمّ الحصول عليها مِن أجل الوصول إلى أهداف محدّدة، تعود إلى العقل الآلي؛ لأنَّ هذا العقل يمثّل آلة للوصول إلى الأهداف المحدّدة في الحياة الدنيويّة. إنَّ هذا العقل يزوّد الإنسان بالقدرة على الحساب والتنبّؤ بها ستكون عليه الأمور في المستقبل.

إنّ الفلاسفة المسلمين يعملون في العادة على تقسيم العقل إلى العقل النظري والعقل العملي، ولا يأتون على ذكر العقل الآلي في تقسيها بهم؛ ولكنْ كها نرى في عبارات ابن سينا، فإنّ الدور الثاني للعقل العملي - بمعنى استنباط الصناعات الضرورية - يُشير إلى الدور الآلي. وبطبيعة الحال، فإنّ أرسطو قد قسّم الحكمة إلى ثلاثة أقسام، وهي: الحكمة النظريّة، والحكمة العمليّة، والحكمة الإنتاجيّة ، إذ يمكن إرجاع القسم الثالث مِن الحكمة إلى العقل الآلي.

ويمكن الإشارة في الروايات إلى موارد مِن هذه المهام والأدوار، على النحو الآتي:

۱. کابلستن، تاریخ فلسفه، ج۱، ص۳۸۱.

- 1. «لا عقل كالتدبير». ١
- «أدل شيء على غزارة العقل حُسن التدبير». ٢
- ٣. «يا عليّ، لا ينبغي للعاقل أنْ يكون ظاعنًا إلّا في ثلاث: مرمّة لمعاش، أو تزوّد لمعاد، أو لذّة في غير محرّم». "

3. «سبعة أشياء تدلّ على عقول أصحابها: المال يكشف عن مقدار عقل صاحبه، والحاجة تدلّ على عقل صاحبها، والمصيبة تدلّ على عقل صاحبها إذا نزلت به، والغضب يدلّ على عقل صاحبه، والكتاب يدلّ على عقل صاحبه، والرسول يدلّ على عقل من أرسله، والهدية على مقدار عقل مهديها» 3.

والسؤال الذي يطرح نفسه هنا، هو أنّه يقال مِن جهة: إنّ تدبير المعاش وإصلاح أمور الدنيا مِن مهام وأدوار العقل، وفي السياق ذاته نعلم أنّ هناك الكثير مِن الأشخاص الذين لم يتركوا جرمًا وظلمًا إلّا وقد ارتكبوه مِن أجل إصلاح دنياهم، ويقال مِن ناحية أخرى: «العقل ما عُبد به الرحمن». فهل يمكن القول: إنّ ما كان يعمل هؤلاء الأشخاص على تطبيقه وممارسته الذي يعود بجذوره ومناشئه إلى عبادة الشيطان \_ هو العقل؟

والجواب عن ذلك كما تقدّم بيانه هو أنَّ للعقل ثلاثة مهام وأدوار؛ فإنْ كان ما يقوم به العقل الآلي ويعمل على تدبيره قائمًا على أساس التطابق مع معطيات البُعد النظري والعملي للعقل، وكان تدبير العقل الآلي مِن أجل الوصول إلى الأهداف والغايات المحدّدة والمنشودة بوساطة العقل العملي؛ أمكن عدّ ذلك في المصطلح الديني عقلًا. وبعبارة أخرى: عندما يقوم العقل النظري بإثبات وجود الله سبحانه وتعالى، ويدرك العقل العملي بوجوب إطاعته، فإنْ كان التدبير الذي يراه العقل الآلي واقعًا في هذا المسار ومِن أجل تحقيق العبادة والقيام بها على

١. الحرّ العاملي، وسائل الشيعة، ج١١، ص٣٩؛ الصدوق، مَنْ لا يحضره الفقيه، ج٤، ص٣٧٢.

٢. التميمي الآمدي، غرر الحكم ودرر الكلم، ح٥٥٤.

٣. الصدوق، مَنْ لا يحضره الفقيه، ج٤، ص٥٥٣.

٤. الكراجكي، معدن الجوهر ورياضة الخواطر، ص٠٦.

النحو الأفضل، كان إطلاق العقل عليه صائبًا؛ وإلّا لن يكون هناك \_ كها جاء في بعض الروايات \_ سوى تشابه اسمي وظاهري له مع العقل، لا أنّه عقل حقيقة: «تلك النكراء، تلك الشيطنة، وهي شبيهة بالعقل، وليست بعقل» (؛ وذلك لأنّ العقل في مثل هذه الحالة، يكون قد وقع في مسار الشيطان، ويعمل \_ في الحقيقة \_ في إطار الجهل.

ومِن هنا يمكن القول بأنَّ العقل الآلي في المصطلح غير الديني، يمكن أنْ يقع في مسار الجهل، كما يمكن أنْ يقع في مسار العقل، ويكون بذلك في حالة محايدة. وأمّا في المصطلح الديني، فإنَّ العقل الآلي إنْ استعمل في مسار العقل النظري والعملي، سُمّي عقلًا، وإنْ تمّ توظيفه في مسار الجهل، سُمّي بالنكراء والشيطنة. وفي النقطة المقابلة للمصطلح الديني، يقع مصطلح ديفيد هيوم عن العقل؛ إذ يرى أنَّ العقل الآلي أداة في خدمة الرغبات والشهوات والانفعالات. ٢

لا ينبغي تفسير الدور الآلي للعقل بوصفه مجرّد دور فردي وعملي، بل يمكن اعتباره بشكل أكثر عمومية مشتملًا على دور معرفي واجتهاعي. في ضوء هذا التفسير، يمكن للعلوم الإنسانية التي هي مِن قبيل: الإدارة، والاقتصاد، وعلم الاجتهاع، وعلم النفس، والسياسة والحقوق أنْ تكون أداة ووسيلة لتحقيق الحياة الطيّبة والمعقولة التي تمّ التخطيط لها مِن قبل الدين وعليه، يمكن للعقل الآلي مِن خلال الاستعانة بالتجربة وفي ضوء التعاليم الدينية أنْ يؤسّس للعلوم الإنسانية؛ وهي العلوم التي تقع في مسار إدارة الإنسان والمجتمع، وفي خدمة المجتمع والأمّة الإسلاميّة والحياة الطيّبة والمعقولة.

وبذلك يمكن اعتبار تأسيس العلوم الإنسانيّة الإسلاميّة مِن مهامّ وأدوار العقل الآلي؛ وذلك لأنَّ هذا الدور للعقل يقع في طول الدور النظري والعملي، والذي يتمّ به إثبات الدين والتعاليم الدينيّة والحياة السعيدة، والهدف منه تحقيق نوع مِن الحياة التي تمّ إثباتها بالعقل النظري والعقل العملي والمعارف الدينيّة. بل ويمكن اعتبار حتّى العلوم الأخرى مِن قبيل

١. الكُليني، الكافي، ج١، ص١١.

۲. كابلستون، فيلسوفان انگليسي از هابز تا هيوم، صص٣٣٤-٣٣٧، وصص٣٤٣-٣٤٧.

العلوم الفنيّة والعلوم الهندسيّة والعلوم الطبيّة والعلوم الأساسيّة، مِن أدوار ومهام العقل الآلي أيضًا، شريطة أنْ تقع هذه العلوم في إطار خدمة الناس وتلبية احتياجات المجتمع. وبطبيعة الحال، تتمّ الاستفادة في هذه العلوم مِن العقل النظري والتجربة أيضًا، بيد أنَّ العقل الآلي بدوره يلعب دورًا في إنتاج هذه العلوم أيضًا؛ وذلك لأنَّ إنتاج هذه العلوم، يأتي في إطار تدبير العاش والرفاه في الحياة الدنيويّة، وهذا الأمر مِن مهام العقل الآلي. إنَّ العقل الآلي بهذا الدور يتكفّل بأداء مهمّته ودوره في توسيع رقعة الدين لتشمل مسرح إدارة المجتمع ومعاش الإنسان، كما يساعد المتكلّم بذلك في الدفاع عن حياض الدين أيضًا. وسوف نعود إلى هذا البحث عند الحديث عن مساحة جدوائيّة العقل وفائدته في المعارف الدينيّة.

### الدور الاستنباطي للعقل

إنَّ المهام الثلاثة التي تقدّم بيانها للعقل، هي مِن المهام والأدوار المستقلة للعقل، بيد أنَّ للعقل في دائرة المصادر الأخرى - مِن قبيل الوحي - مهمّات وأدوارًا أيضًا، ومِن بينها، الدور الاستنباطي. إنَّ فهم مراد المتكلم، وفهم المنطوق والمفهوم، وفهم مقدّمات ولوازم النصّ، ومقارنة العام بالخاصّ والمطلق بالمقيّد، وجعها وتبويبها، وبشكل عام جميع الأمور التي يرد ذكرها في مباحث الألفاظ مِن علم الأصول، هي مِن مهام وأدوار العقل الاستنباطي. إنَّ الاجتهاد في اللغة وتوظيف اللغة والصرف والنحو والمعاني والبيان وعلم الأصول؛ لغرض الاجتهاد والاستنباط المنشود للشارع مِن الكتاب والسنّة، مِن بين المهام والأدوار الاستنباطيّة للعقل. وهكذا الأمر في فهم التعارض بين النصّين والعثور على حلّ لهذا التعارض. ومن ذلك على سبيل المثال ما ورد في قوله سبحانه وتعالى: ﴿ وُجُوهٌ يَوْمَ بِذِ نَاضِرَةٌ \* اللّه هذه الآية تُشعر بنوع مِن تجسيم الله سبحانه وتعالى؛ إذ النظر يكون عادة بالعين الجارحة، وهذا يتوقّف على أنْ يكون المرئي جسمًا، ويشغل حيّزًا مكانيًا، وأنْ يكون مرئيًّا بأيضًا. في حين هناك بحث طويل وعريض حول كيفيّة جسمه وأين يكون محلّ رؤيته؟ ولكنْ

١. القيامة: ٢٢–٢٣.

#### المهمة الدفاعية للعقل

إنَّ المراد مِن الدفاع هنا، هو الدفاع بالمعنى العام للكلمة؛ أي الخطوات التي يتّخذها المتكلّم بعد استنباط التعاليم الدينيّة وفي المواجهة مع المخاطب مِن أجل إعداد الأرضيّة لاعتقاده وإيهانه بالدين. وهذه المراحل عبارة عن: البيان، والتنظيم، والإثبات، وردّ الشبهات، والردّ على المدارس والمذاهب المخالفة والمناوئة. وبطبيعة الحال، فإنَّ الدفاع في بعض الموارد، إنَّ المراحلة الثالثة والرابعة فقط؛ بيد أنَّ المراد هنا، هو الدفاع بالمعنى العام.

إنَّ القوّة التي تقوم بالمهام المذكورة في سياق الدفاع عن الدين هي العقل، ونحن نسمّي هذا الدور الذي يقوم به العقل بالدور الدفاعي للعقل. إنَّ العقل يعمل على بيان وتنظيم التعاليم المستنبطة على أساس حالة المخاطب ومقتضيات المجتمع وما إلى ذلك مِن الأصول والشرائط، ويقوم بإثبات التعاليم التي تمّ بيانها وتنظيمها، ويردّ الشبهات الواردة عليها. وبطبيعة الحال، يمكن في مقام الدفاع عن هذه التعاليم بها يتناسب مع حالة المخاطب وموضوع البحث الاستفادة مِن النقل أيضًا؛ بيد أنَّ العقل هو الذي يعمل على تنسيق التعاليم النقليّة، وعرضها وتقديمها في قالب الاستدلال الخاصّ.

## أدوار ومهام العقل في المعرفة الدينيّة

بعد بيان مهام العقل وأدواره، سوف نعمل في ضوء هذه المهام على بحث واستقراء أدوار العقل في المعرفة الدينيّة.

١. الشورى: ١١.

## العقل باعتباره ميزانا

إنَّ هذه النظريّة المنسوبة إلى المعتزلة، تقوم على ضرورة عرض جميع المعتقدات الدينيّة على العقل بوصفه ميزانًا، وإذا تمكّن العقل مِن إقامة البرهان على تلك المطالب، سوف نقبل بها، وإلّا فإنّها لن تكون مقبولة. أيجب القول في نقد هذه النظريّة: إنَّ هذا رأي متطرّف بشأن العقل؛ وذلك لأنَّ العقل يؤكّد بشكل غير مباشر على ضرورة القبول بالكثير مِن المطالب، ولكنّه لا يستطيع أنْ العقل عندما يقيم أنْ يقوم مباشرة بإقامة الدليل والبرهان على صحّتها وصوابيّتها؛ بمعنى أنَّ العقل عندما يقيم الدليل على وجود الله سبحانه وتعالى، وصدق النبيّ والوحي، وضرورة التبعيّة لهم، يجب عليه القبول بها ثبت لديه مِن هذا الطريق، وإنْ لم يكن يمتلك استدلالًا مستقلًا ومباشرًا على ذلك؛ في حين أنَّ القائلين بهذه النظريّة لا يقبلون بهذا الأمر.

وبطبيعة الحال، فإنَّ المضمون النقلي يجب أنْ لا يخالف البديهيّات العقليّة. وبعبارة أخرى: يجب إزاحة المطلب «المخالف للعقل» جانبًا، وبذلك يكون العقل هو الميزان؛ وأمّا المطلب «غير العقلي»، فلا يجب التخلّي عنه؛ لأنَّ العقل يعمل على تأييده بشكل غير مباشر.

#### العقل بوصفه مفتاحًا

في ضوء هذه النظريّة التي تنسب إلى الأشاعرة عادة ـ وهي بطبيعة الحال نسبة غير دقيقة ـ يكون دور العقل مجرّد دور المفتاح بالنسبة إلى المصدر الوحياني للمعارف، وليس أكثر مِن ذلك؛ بمعنى أنَّ العقل مِن خلال إثبات وجود الله والأنبياء ووجود الوحي وضرورة التبعيّة لهذه المفاهيم، إنَّ ايوفّر لنا هذه الإمكانيّة، وهي الاستفادة مِن مصدر باسم الوحي والنقل؛ ولكنّه في حدّ ذاته بوصفه مصدرًا معرفيًا ليس له أيّ اعتبار أبدًا في العثور على معارف الدين الأخرى، ويتعيّن على الأشخاص في ذلك أنْ يحصلوا على المعارف مِن طريق النقل فقط.

إنَّ هـذه النظريَّة كما نلاحـظ، تمثّل رؤية تقليليَّة وتفريطيَّة وضيَّقـة للغاية تجاه العقل، وكما أدركنا في بحث مهام العقل، فإنَّ للعقل الكثير مِـن الوظائف والمهرَّات الأخرى، ودليل ذلك

١. الشهرستاني، الملل والنحل، ج١، ص٥٥.

هو العقل ذاته. مِن ذلك عندما يدرك العقل حُسن أو قبح بعض الأفعال على سبيل المثال لا يمكن القول إنَّه يجب علينا التخلّي عن هذا الإدراك العقلي؛ إذ ليس هناك مِن دليل أو سبب يدعونا إلى القبول بالحكم العقلي وردّ حكم عقلي آخر.

ومِن ناحية أخرى، ليس الأمر بحيث لا يمكن للعقل أنْ يلعب أيّ دور في الوظيفة المفتاحيّة للعقل؛ إذ يمكن للنقل في هذا المقام أنْ يعمل على تثوير العقل وإرشاده مِن خلال البيان الاستدلالي العقلي إلى صحّة هذا الاستدلال.

#### العقل بوصفه سراجًا

هناك مِن العلماء والمفكّرين من عمد - بعد نقد نظريّة القول بالعقل بوصفه ميزانًا أو مفتاحًا - إلى بيان نظريّة العقل بوصفه مصباحًا وسراجًا. وبطبيعة الحال، فقد تمّ القبول في هذه النظريّة بدور العقل بوصفه مفتاحًا أيضًا. «إنَّ العقل - في ضوء هذه النظريّة - بالإضافة إلى كونه مفتاحًا، يلعب - بالنسبة إلى أصل كنز الدين - دور السراج أيضًا، فهو مصدر معرفي بالنسبة إلى مضامين ومحتويات الكنز أيضًا». أ

إنَّ الدي يُفهم مِن هذه العبارة في النظرة الأولى، هو أنَّ العقل بالإضافة إلى دور المفتاح، يقوم بمهمّة استنباطية أيضًا، وأنَّ فهم المعارف الدينيّة يتحقّق بوساطة العقل الاستنباطي والاجتهادي. إنَّ هذا الدور للعقل أمر ثابت ومسلّم، ولكنْ بعد التدقيق في تتمّة كلامه، وكذلك بالرجوع إلى مختلف أبحاثة المتنوّعة التي ذكرها المنظّر في كتابه، يتضح أنَّ مراده مِن العقل بوصفه سراجًا، ليس هو مجرّد الدور المفتاحي والاستنباطي المحض فقط؛ بل إنَّ كلّ ما يفهمه العقل ولو مِن غير النصّ، وحتى أفهام العقل التجريبي مِن الطبيعة المشر وطة باليقين أو الاطمئنان، سوف تكون داخلة ضمن دائرة المعرفة الدينيّة أيضًا. وقد قال سهاحته بعد العبارة أعلاه:

"إنَّ العقل في مختلف مستوياته وسطوحه \_ ابتداءً مِن العقل التجريدي إلى العقل شبه التجريبي والتجريبي المحض \_ إذا كان مفيدًا لمعرفة يقينيَّة أو مورثَّة للاطمئنان، يمكن

۱. جوادي آملي، منزلت عقل در هندسه معرفت ديني، ص٥٢.

له أنْ يكون كاشفًا عن الأحكام الدينيّة، وأنْ يضمن البُعد المعرفي لقوانين الدين جنبًا إلى جنب النقل». \

كما قال سماحته بشأن موضوع البحث:

"إنَّ ما سوى الله إمّا كتاب تكوينه، مِن قبيل: الساء والأرض والإنسان والحيوان، وأمّا كتاب تشريعه، مِن قبيل: التوراة والإنجيل وصحف إبراهيم، والقرآن الكريم. وعلى هذا الأساس، فإنَّ العقل بمعناه الواسع، يتولّى عمليّة فهم وإدراك فعل الله وقوله وتصفّح أوراق كتاب تكوينه وتدوينه. وعليه، ليس إدراكه في قبال المعرفة الدينيّة، وخارج حدود معرفة الدين أبدًا». أليس لدينا علم غير ديني أصلًا، فليس علم الجيولوجيا ولا أيّ علم آخر مطلق ومتحرّر ولا غير ديني، بل هو ديني فقط». " "إذن فالعلم ليس علمانيًّا أبدًا، وإنْ أمكن للعالم أنْ يصبح علمانيًّا». أ

ومِن بين أدلّته على دينيّة الفهم اليقيني والاطمئناني للعقل والتجربة، هو «إنَّ الدليل العقلي والنقلي كلاهما هبة مِن الله سبحانه وتعالى». ٥ «وحيث أنَّ العالَم مِن صنع الله سبحانه وتعالى على نحو القطع واليقين، فإنَّ العلم بدوره يجب أنْ يكون إلهيًّا ودينيًّا لا محالة». ٦

يجب القول في نقد هذه النظريّة، أوّلًا: إنَّ القول بأنَّ العقل والنقل هبة، وأنَّ العالم محلوق مِن قبل الله، لا يصلح دليلًا على أنْ يكون كلّ ما يتمّ فهمه بالعقل والتجربة في باب العالم صحيح، ناهيك عن أنْ يكون دينيًّا. وثانيًّا: ليس هناك تلازم بين صحّة أمر ما وكونه دينيًّا. مِن ذلك مثلًا أنّنا حتّى لو أدركنا معادلة رياضيّة ذات مجهولين على سبيل المثال واكتشفنا معادلة التفاضل والتكامل، أنْ ندرك باطمئنان أنَّ تربة هذه المدينة مِن نوع خاصّ، لا يمكن لهذه المعلومات أنْ

۱. م.ن، ص٥٣.

۲. م.ن، صص ۲۱–۲۲.

۳. م.ن، ص۸۸.

٤. م.ن، ص٨٩.

ه. م.ن، ص۹۲.

۲. م.ن، ص۱۳۰.

تكون دينية مهما كانت صحيحة. ولكي يتمّ إثبات دينيّـة قضايا العلوم المختلفة، يجب إيضاح وإثبات ملاك الدينيّة، وأنْ يتمّ إثبات وجوده في القضيّة مورد البحث، وهو ما تفتقر إليه هذه النظريّـة. وإذا ما تجاوزنا ذلك كلّه، فإنَّ هذه النظريّة في غاية البُعد عن واقعيّة العلوم المعاصرة؛ وذلك لأنَّ العلوم المعاصرة عبارة عن مجموعة مِن النظريّات القائمة على فرضيّات متنوّعة ونهاذج مختلفة. إنَّ علميّة مسألة ما في العلوم المعاصرة، لا تعني صوابيّتها وصحّتها؛ بل يعني ذلك مجرّد استنادها إلى أسلوب ومنهج خاصّ. ومِن هنا، يتمّ بيان الآراء المتنوّعة في العلوم بوصفها علمًا، وليس الأمر بأنْ ينظر إليها بوصفها نظريّة علميّة فقط، واعتبار سائر الآراء الأنراء الأراء المتنوّعة في العلوم بوصفها نظريّة علميّة فقط، واعتبار سائر الآراء المتنوّعة في العلوم بوصفها نظريّة علميّة فقط، واعتبار سائر الآراء المتنوّعة في العلوم بالمرّع علميّة.

# الرأي المختار

كها تقدّم أنْ ذكرنا، فإنَّ القول بالعقل بوصفه ميزانًا؛ بمعنى أنَّ القضيّة النقليّة إذا كانت متعارضة مع اليقينيّات العقليّة، يجب التخلّي عنها أو تأويلها؛ أمر مقبول، وإنَّ العقل النظري والعقل العملي بهذا المعنى ميزان؛ وأمّا إذا كانت بمعنى أنَّ جميع التعاليم الدينيّة يجب أنْ تمتلك برهانًا عقليًّا مباشرًا، لم يكن ذلك صحيحًا؛ إذ مِن الممكن لبعض المفاهيم النقليّة أنْ لا تدرك بالعقل، ولكنْ حيث أنَّ العقل قد أثبت النقل، فإنَّ هذا المفهوم النقلي، سوف يكون بدوره عقليًّا بشكل غير مباشر أيضًا. إنَّ العقل بوصفه مفتاحًا يعود إلى الدور النظري والعملي للعقل؛ لأنَّ العقل النظري يثبت وجود الله سبحانه وتعالى وصدق النبيّ، والعقل العملي يحكم بوجوب الإيهان بالله تعالى والقبول بالدين. إنَّ هذا الدور أمر واضح؛ لأنّنا إذا أردنا أنْ نثبت وجود الله بالدليل النقل، لزم مِن ذلك الدور الباطل؛ وأمّا القول بالعقل بوصفه مفتاحًا، فلا يعني عدم وجود أيّ دور للنقل في إثبات وجود الله والدين؛ إذ مِن المكن للنقل أنْ ينطوي على برهان عقلي، ويعمل على إثارة العقل مِن هذه الناحية.

وأمّا القول بأنَّ العقل مصباح، فهو إذا كان بمعنى الاعتراف بالعقل الاستنباطي، فإنَّ هذا الحدور للعقل مِن أكثر أدوار العقل ومهامه بداهة، وهو أمر يعترف به جميع المتكلّمين. وحتّى المخالفون لعلم الكلام مِن أصحاب الحديث والحنابلة بدورهم، يعملون على الاستفادة مِن هذا

الدور للعقل وإنْ في الحدّ الأدنى، دون أنْ يأتوا على تسمية ذلك.

بالإضافة إلى هذه المهام والأدوار الثلاثة على التفسير المتقدّم بطبيعة الحال هناك الدور الدفاعي للعقل، الذي لم يتم الالتفات إليه في النظريّات الثلاثة المذكورة آنفًا، وهو أحد الأدوار المهمّة للعقل في المعرفة الدينيّة على ما تقدّم توضيحه.

إنَّ الدور الخامس للعقل في المعارف الدينيَّة، هو الدور الآلي. قد يبدو أنَّ الدور الآلي للعقل بمعنى تدبير المعاش والحياة الدنيويّة، ومِن هنا فإنّه لا تكون له أيّ صلة بالدين. إنَّ هذا الأمر في ضوء الرؤية القائلة بأنَّ الدين لا شأن له بالحياة في هذه الدنيا، وإنَّما يهتمّ بخصوص الآخرة، قد يبدو صحيحًا؛ ولكنْ لو قلنا بأنَّ الدين يتكفّل بهداية الإنسان إلى الحياة الطيّبة، سواء في الدنيا والآخرة، فإنَّ الأمر سوف يكون مختلفًا. إنَّ الحياة الأصليّة والخالدة مِن وجهة نظر الدين وإنْ كانت هي الحياة الأخرويّة، إلّا أنَّ طريق الوصول إلى الحياة الأخرويّة هي الحياة الدنيويّة؛ لأنَّ الدنيا مزرعة الآخرة. ١ إنَّ الإسلام يمتلك خطّة ومشروعًا للحياة الدنيويّة، وإنَّ الناس إذا ساروا على وفق هذه الخطَّة ولم يحيدوا عن هذا المشروع، فإنَّهم لن يضمنوا سعادتهم في هذه الدينا فحسب، بل وسوف يضمنون السعادة الأخرويّة والأبديّة أيضًا. وعلى هذا الأساس، لو سار العقل الآلي في إطار تحقَّق هذا المشروع والبرنامج المتطابق مع العقل النظري والعقل العملي والتعاليم الدينيّة ـ وعمل على تنظيم معاشه الدنيوي ضمن إطار هذا البرنامج، فإنّه سيكون قد قام بمهمّته الدينيّة. وفي هذا السياق، فإنَّ الدور الذي يؤدّيه العقل الآلي هو بسط المعارف الدينيّة \_التي تمّ الحصول عليها بوساطة العقل النظري والعملي والاستنباطي على الحياة العمليّة للإنسان، ويقوم بهذا الأمر مِن خلال إنتاج العلوم المتنوّعة، ولا سيّم منها العلوم الإنسانيّة التي تسعى إلى إدارة وتدبير الحياة الدنيويّة. وبطبيعة الحال، تتمّ الاستفادة في هذه العلوم مِن العقل النظري والعقل التجريبي أيضًا.

إِنَّ صلة هذا الدور للعقل الآلي في الدين مع علم الكلام، هو أنَّ علم الكلام بصدد الدفاع عن الدين، بل هو عن الدين. وإنَّ دور العقل الآلي بالمعنى المذكور آنفًا، يمثّل نوعًا مِن الدفاع عن الدين، بل هو

١. الحراني، تحف العقول عن آل الرسول، ص١٥٠.

أفضل طريق للدفاع عن الدين؛ وذلك لأنَّ العقل الآلي مِن خلال التخطيط للنموذج الديني للحياة المزدهرة، يعمل على إثبات قدرة وتفوّق الدين على سائر المدارس والمذاهب الأخرى على المستوى العملي، وقد أثبت أنَّ الحياة على أساس التعاليم الدينيّة أفضل مِن الحياة على أساس التعاليم غير الدينيّة: «كونوا دعاة إلى [دين] أنفسكم بغير ألسنتكم». التعاليم غير الدينيّة: «كونوا دعاة إلى [دين] أنفسكم بغير ألسنتكم». المنتكم».

إنَّ الدور السادس للعقل في المعارف الدينيّة، هو أنَّ العقل النظري والعقل العملي بعد أنْ يعملا على إثبات وجود الله سبحانه وتعالى، وبعد أنْ يحققا دورهما المفتاحي، سوف يواصلان مهمّتها ونشاطها في مواصلة الطريق جنبًا إلى جنب مع الوحي أيضًا. يمكن تسمية هذا النشاط بالدور التكميلي للعقل. وفي هذا الدور يمكن للعقل أنْ يكتشف بعض المفاهيم الدينيّة، ويعمل على إثباتها. مِن ذلك أنَّ العقل على سبيل المثال يمكن له أنْ يثبت المعاد، ويمكنه أيضًا أنْ يكشف عن بعض المفاهيم في بحث الأساء والصفات الإلهيّة ويعمل على بيانها. وكما تقدّم يكشف عن بعض المفاهيم في بحث الأساء والعدل الإلهي، يتمّ كشفها وإثباتها بوساطة العقل ذكره، فإنَّ أكثر الأبحاث المرتبطة بأفعال الله والعدل الإلهي، يتمّ كشفها وإثباتها بوساطة العقل العملي. وبطبيعة الحال، مِن المكن في بعض هذه الموارد أنْ يكون الوحي قد تكلّم أيضًا، بيد العملي. وتطبيعة الحال، مِن المكن في بعض هذه الموارد أنْ يكون الوحي قد تكلّم أيضًا، بيد النال \_ يكتشف أنَّ الله سبحانه وتعالى لا يكلّف بها لا يطاق، ويعمل على الوفاء بوعده في إقامة المعاد و الجنّة.

إنّ الدور السابع للعقل في المعارف الدينيّة، هو الدور التعاملي والاستقلالي للعقل في سياق الاكتشاف العقلي للمعارف الدينيّة. يمكن إدراج هذا الدور للعقل ضمن الدور التكميلي؛ ولكنْ حيث يتوصّل العقل في الدور التكميلي إلى مطلب دون الاستعانة بالوحي، ويصل إلى الحقيقة في الدور التعاملي مِن خلال الاستعانة بالوحي، فإنّنا نبحث هذا الدور بشكل مستقلّ. في بعض التعاليم الدينيّة، بل وفي الكثير مِن التعاليم، لا يصل العقل إلى مطلب خاصّ مِن دون التعاطى والارتباط مع الوحي، ولكنْ عندما يتّصل بالوحي، ويضع نفسه أمام تعاليم دون التعاطى والارتباط مع الوحي، ولكنْ عندما يتصل بالوحي، ويضع نفسه أمام تعاليم

١. الكُليني، الكافي، ج٢، ص٧٧. وقد ورد هذا الحديث بألفاظ أخرى تشير إلى هذا الأمر ذاته أيضًا. م.ن، ص٨٧ وص٥٠١.

الله سبحانه وتعالى والمرسلين، فإنّه سوف يصل إلى الحقيقة بنفسه، ولكنْ بشكل غير مستقلّ. مِن قبيل أنْ يقوم طالب بعد التعلّم على يد أستاذ الرياضيّات بفهم طريقة حلّ عقليّة يكتشف بوساطتها معادلة ذات مجهولين أو ثلاثة مجاهيل. إنَّ هذا الإدراك هو مِن المدركات المستقلّة للعقل؛ إلّا أنَّ الإدراك الاستقلالي للعقل لا يعني عدم الحاجة إلى المعلّم. إنَّ الكثير مِن الأمور العقليّة التي أدركها المتكلّمون مِن الإماميّة، وعجز الفلاسفة الإغريقيّين عن إدراكها، تندرج ضمن هذا القسم. عندما ننظر اليوم إلى ما ذكره أرسطو في بحث التوحيد ١، يبدو لنا مِن المستغرب أنْ يكون هذا الفيلسوف الكبير قد عجز عن الوصول إلى أمور أخذنا اليوم ندركها بيسر في ضوء تعاليم الوحي. ١

ويبدو أنَّ الجملة الجديرة بالتأمّل، والتي ذكرها الشيخ المفيد بشأن حاجة العقل إلى الوحي، والتي نسبها إلى اتفاق وإجماع الإماميّة، ناظرة إلى هذا المقام، دون المهام والأدوار الأخرى للعقل؛ إذ قال في ذلك:

«اتّفقت الإماميّة على أنَّ العقل محتاج في علمه ونتائجه إلى السمع، وأنّه غير منفكّ عن سمع ينبّه العاقل على كيفيّة الاستدلال، وأنّه لا بدّ في أوّل التكليف وابتدائه في العالم مِن رسول». "

وقد سبق للشيخ الصدوق أنْ تقدّم على الشيخ المفيد في إبداء هذا الرأي أيضًا. ٤ وإنَّ الله سبحانه وتعالى في القرآن الكريم، يؤكّد مِن جهة على أنَّ الحكمة هبة مِن الله، ويذكّر مِن جهة أخرى بأنَّ العقلاء وأولى الألباب، هم وحدهم الذين يؤتون الحكمة، كما ورد ذلك في قوله تعالى: ﴿يُؤْتِ الْحِكْمَةَ مِن يَشَاءُ وَمَنْ يُؤْتَ الْحِكْمَةَ فَقَدْ أُوتِي خَيْرًا كَثِيرًا وَمَا يَذَّكُرُ إِلَّا أُولُو الْأَلْبَابِ ﴾ ٥.

۱. برنجکار، «حکمت و اندیشه دینی»، صص۸۸-۱۱.

۲. رباني گلپايگاني، «برهان محرك اول در فلسفه ارسطو»، صص۶۹-۲۲.

٣ .المفيد، أوائل المقالات، صص٧-٨.

٤. الصدوق، التوحيد، ص٢٩٠.

٥. البقرة: ٢٦٩.

وقال أمير المؤمنين عليّ بن أبي طالب ﷺ في بيان مهام الرسل والأنبياء فيها يتعلّق بالمعرفة والحكمة:

«فبعث فيه مرسله، وواتر إليهم أنبياءه؛ ليستأدوهم ميثاق فطرته، ويذكروهم منسي نعمته، ويحتجّوا عليهم بالتبليغ، ويثيروا لهم دفائن العقول». ١

وبذلك، فإنَّ الله سبحانه وتعالى قد أودع في عقل الإنسان خزائن معرفيّة، ولا يمكن للعقل أنْ يدرك هذه المعارف مِن دون تذكير وإشارة مِن الأنبياء والرُسُل؛ وإنْ كان مِن بعد التذكير والإثارة سوف يكون باستطاعته أنْ يكشف هذه المعارف بشكل مستقل، وهذا هو الدور التعاملي والاستقلالي للعقل.

والدور الثامن للعقل في المعارف الدينيّة، هو الدور التعاملي وغير الاستقلالي للعقل. وفي هذا الدور يتظاهر كلّ مِن العقل والوحي مع بعضها مِن أجل العمل على كشف حقيقة ما، ويعمل على إظهارها للإنسان؛ بحيث أنَّ العقل سواء قبل إشارة الوحي أو بعدها لا يستطيع أنْ يكتشف نتيجة الاستدلال بشكل مستقلّ، ولكنّه يستطيع ذلك بمساعدة مِن الوحي. مِن ذلك على سبيل المثال لو قام كلّ مِن العقل والوحي ببيان واحدة مِن مقدّمات الاستدلال، سوف تكون نتيجة هذا الاستدلال حصيلة للتعامل بين العقل والوحي. ويمكن مثلًا بيان هذا الاستدلال لكشف وإثبات الجزاء الأخروي والجنة:

- ١. أنَّ الله سبحانه وتعالى قد وعد المحسنين بالثواب والجنَّة.
  - ٢. أنَّ العقل يحكم بقبح خلف الوعد.

النتيجة: أنَّ الجنة حتَّى، وأنَّ المحسنين سوف يرون جزاء عملهم فيها.

ونذكر مثالًا آخر على إثبات اختيار الإنسان وحريّته:

- ١. أنَّ الله سبحانه وتعالى سوف يحاكم ويجازي المذنبين ويعاقبهم يوم القيامة.
- ٢. أنَّ محاكمة ومعاقبة المضطرين قبيح عقلًا، وأنَّ الله سبحانه وتعالى لا يفعل القبيح.
   النتيجة: أنَّ المذنبين يتمتّعون بالحريّة والاختيار.

١. نهج البلاغة، الخطبة الأولى.

إنَّ مِن بين الموارد التي يختلف فيها علم الكلام عن الفلسفة، هو الدور التعاملي للعقل. إنَّ الفلسفة \_ كما سبق أنْ ذكر في الأبحاث التمهيديّة \_ علم ذو بعد واحد، ومنهجه عقلي؛ في حين أنَّ علم الكلام، بالإضافة إلى المنهج العقلي، يستفيد مِن المنهج النقلي أيضًا. ثمّ إنَّ المنهج العقلي ومهام العقل في الفلسفة والكلام مختلفة. ومِن بين الاختلافات التي سبق أنْ ذكرناها هو العقل العملي. والاختلاف الآخر يكمن في توظيف علم الكلام للدور التعاملي الاستقلالي وغير الاستقلالي للعقل. إنَّ الاستفادة مِن هذا الدور، يُضاعف مِن قدرة العقل في اكتشاف المعارف والحقائق الدينيّة؛ لأنَّ العقل يزدهر ويتطوّر \_ مِن خلال الاتصال بالوحي والمعلّمين الإلهيين \_ ويكتشف آفاقًا معرفيّة أوسع.

#### النتيجة

يمكن أنْ نستنتج مِن مجموع الأبحاث السابقة أنَّ العقل يلعب دورًا في جميع الأبعاد والساحات المعرفيّة، ومِن بينها المعارف الدينيّة المتنوّعة، وإنْ كانت هذه الأدوار مختلفة. وحتى في الأمور التعبّديّة التي يذهب التصوّر إلى اعتبارها مِن الحقول الخاصّة بالوحي، يمكن للعقل أنْ يلعب فيها أدوارًا استنباطيّة ودفاعيّة وآليّة، بل وحتّى أدوارًا تكميليّة، وأنْ يكون له فيها تعامل غير استقلالى.

مِن خلال الاستقراء الذي أجريناه، توصّلنا إلى ثمانية أدوار متنوّعة للعقل في المعرفة الدينيّة، وهي عبارة عن: دور الميزان، ودور المفتاح، ودور الاستنباط، ودور الدفاع، ودور الآلة، ودور التكميل، ودور التعامل الاستقلالي، ودور التعامل غير الاستقلالي. وإنَّ هذه الأدوار تقوم بدورها على خمسة أدوار عقليّة، وهي العقل النظري، والعقل العملي، والعقل الآلي، والعقل الاستنباطي، والعقل الدفاعي.

#### ٤٤ \* الدين والعقل

#### المصادر

- \_ نهج البلاغة، قم، انتشارات هجرت، ١٤١٤هـ.
- ابن سينا، حسين، الإشارات والتنبيهات، ج١، قم، نشر البلاغة، ١٣٧٥ هـ. ش.
- \_\_\_\_\_، الشفاء (الطبيعيّات)، قم، مكتبة آية الله المرعشي النجفي، ٤٠٤ هـ.
- \_\_\_\_\_، النجاة مِن الغرق في بحر الضلالات، تحقيق: محمّد تقي دانش پژوه، طهران، جامعة طهران، ط۲، ۱۳۷۹ هـ. ش.
- \_\_\_\_\_، رساله نفس (رسالة النفس)، ترجمها إلى اللغة الفارسيّة: موسى عميد، همدان، جامعة أبو على سينا، ط٢، ١٣٨٣ هـ. ش.
  - \_\_\_\_\_، عيون الحكمة، تحقيق: عبدالرحمن بدوي، بيروت، دار القلم، ط٢، ١٩٨٠م.
- \_الآبي، منصور بن حسين، نثر الدر، تحقيق: محمّد على قرنة، ج١، مصر، مركز تحقيق التراث، ١٩٨١م.
- \_احمدي، وآخرون، سر چشمه حكمت (معين الحكمة)، به كوشش على نقى خداياري، طهران، نشر النبأ، ١٣٨٨ هـ.ش.
  - الأشعري، أبو الحسن، اللمع في الردّعلي أهل الزيغ والبدع، القاهرة، المكتبة الأزهريّة للتراث.
- \_إيلخاني، محمّد، تاريخ فلسفه در قرون وسطى و رنسانس (تاريخ الفلسفة في العصور الوسطى وعصر النهضة)، طهران، نشر سمت، ط٢، ١٣٨٢هـ.ش.
  - ـ بني هاشمي، سيّد محمّد، پر تو خرد (شعاع العقل)، طهران، نشر نبأ، ١٣٨٨هـ.ش.
- \_ التميمــــي الآمـــدي، عبدالواحد بن محمّــد، غرر الحكــم و درر الكلم، قم، دفتر تبليغات اســــلامي، 1858 هـــش.
  - \_ الجرجاني، السيّد شريف، شرح المواقف، مصر، مطبعة السعادة، ١٣٢٥هـ؛ ١٩٠٧م.
- \_ جوادي آملي، عبدالله، منزلت عقل در هندسه معرفت ديني (موقع العقل مِن هندسة المعرفة الدينيّة)، قم، نشر إسراء، ١٣٨٩هـ.ش.
  - \_ الحرّ العاملي، محمّدبن الحسن، و سائل الشيعة، قم، مؤسّسة آل البيت إلى ، ٩ ٠ ١ هـ.
- \_ الحرّاني، ابن شعبة، تحف العقول عن آل الرسول، ترجمه إلى اللغة الفارسيّة: علي أكبر غفاري، قم، جامعة المدرّسين، ط٢، ٤٠٤ هـ.

- \_الحلي، الحسن بن يوسف، كشف المراد في شرح تجريد الاعتقاد، تصحيح: حسن حسن زاده الآملي، قم، مؤسّسة النشر الإسلامي، ط٤، ١٣ ١ هـ.
  - \_الحلّى، الحسن بن يوسف، مناهج اليقين في أصول الدين، طهران، دار الأسوة، ١٤١٥هـ.
- ـ الديلمي، حسن بن محمّد، إرشاد القلوب إلى الصواب، قم، انتشارات الشريف الرضي، ١٤١٢هـ.
  - \_الرازى، قطب الدين، حاشية الإشارات والتنبيهات، طهران، دفتر نشر كتاب، ١٤٠٣هـ.
- رباني گلپايگاني، علي، «برهان محرك اول در فلسفه ارسطو» (برهان المحرّك الأوّل في فلسفة أرسطو)، مجلّة: كلام، العدد ٤، شتاء عام ١٣٧٢هـ.ش.
  - الشافعي، محمّد بن طلحة، مطالب السؤول في مناقب آل الرسول.
  - ـ الشهرستاني، محمّد بن أحمد، الملل والنحل، قم، انتشارات الشريف الرضي، ط٣، ١٣٤٤هـ.ش.
- الشيرازي، صدر المتألّمين، الحكمة المتعالية في الأسفار العقليّة الأربعة، بيروت، دار إحياء التراث العربي، ط٣، ١٩٨١م.
- \_\_\_\_\_، شرح أصول الكافي، طهران، مؤسّسة مطالعات وتحقيقات فرهنگي، ١٣۶۶هـ. ش.
  - \_الصدوق، محمّد بن على بن بابويه، التوحيد، قم، جامعة المدرّسين، ١٣٩٨ هـ.
    - \_\_\_\_\_، علل الشرائع، قم، مكتبة الداوري، ١٣٨٥ هـ.ش.
- \_\_\_\_\_\_، مَن لا يحضره الفقيه، ترجمه إلى اللغة الفارسيّة: علي أكبر الغفاري، قم، جامعة المدرّسين، ط٢، ١٤ ١٣ هـ.
  - \_الفارابي، أبونصر، فصول منتزعة، طهران، مكتبة الزهراء، ط٢، ٥٠٤ هـ.
    - الفخر الرازي، فخر الدين، المحصل، عمّان، دار الرازي، ١١٤١١هـ.
- \_ كابلستون، فريدريك، تاريخ فلسفه (تاريخ الفلسفة)، ترجمه إلى اللغة الفارسيَّة: جلالاالدين مجتبوي، طهران، نشر علمي و فرهنگي، ١٣٨٨هـ.ش.
- \_ كابلســتون، فريدريك، فيلســو فان انگليسي از هابز تا هيوم (الفلاســفة الإنجليز مِن هوبز إلى ديفد هيوم)، ترجمه إلى اللغة الفارسيّة: أمير جلال الدين أعلم، طهران، انتشارات سروش، ١٣۶٢ هــش.
- \_الكراجكي، محمّدبن على، معدن الجوهر ورياضة الخواطر، طهران، المكتبة المرتضويّة، ط٧، ١٣٩٤هـ.
- \_ الكُليني، محمّد بن يعقوب، الكافي، ترجمه إلى اللغة الفارسيّة: علي أكبر غفاري، طهران، دارالكتب الإسلاميّة، ط٤، ٧٠ ١ هـ.

#### ٤٦ \* الدين والعقل

- \_المجلسي، محمّدباقر، بحار الأنوار، بيروت، دار إحياء التراث العربي، ط٢، ٣٠ ١ هـ.
- \_ محمّدي ري شهري، محمّد، دانش نامه عقايد اسلامي (موسوعة العقائد الإسلاميّة)، قم، دار الحديث، 1۳۸٥ هـ. ش.
  - \_ المطهري، مرتضى، عدل إلهي (العدل الإلهي)، قم، جامعة المدرسين، ١٣٤١ هـ.ش.
  - \_ المفيد، محمّد بن محمّد بن النعمان، أو ائل المقالات، قم، المؤتمر العالمي للشيخ المفيد، ١٤ ١هـ.
- \_ المقداد الفاضل، ابن عبدالله السيوري، اللوامع الإلهيّة في المباحث الكلاميّة، قم، دفتر تبليغات السلامي، ط٢، ١٤٢٢هـ.
- \_ملكي ميانجي، محمّدباقر، توحيد الإمامية، طهران، وزارت فرهنگ و ارشاد اسلامي، ١٤١٥هـ.
  - النراقي، محمّدمهدي، جامع السعادات، النجف الأشرف، دار النعمان للطباعة والنشر.

# من العقل القدسي إلى العقل الذرائعي ا

حميد پارسانيا۲

إنَّ مِن بِين أهم خصائص العالم الحديث هو العقلانيَّة، وإنَّ الكثير مِن حسناتها أو مثالبها يتم تحليله على أساسها. إنَّ للعقلانيَّة أبعادًا وطبقات متعدَّدة، وإنَّ كلّ مجتمع يكتسب ثقافته وحضارته الخاصّة في ضوء استفادته مِن واحد مِن تلك الأبعاد والطبقات، وإنَّ العقلانيَّة التي اكتسبت فضيلة في العالم الحديث أكثر مِن جميع الفضائل الأخرى، هي العقلانيَّة الذرائعيَّة.

هناك الكثير مِن المعاني المذكورة للعقل، حيث يكون كلّ واحد مِن تلك المعاني ناظرًا إلى بُعد مِن أبعاد ومراتب أو طبقات العقل. وفيها نعمل على بيان بعضها على نحو الإجمال:

1. العقل الذرائعي ": إنَّ الاتجاه الأصلي في العقلانية الذرائعية، عبارة عن بسط الإنسان سيطرته على الطبيعة. قال فرنسيس بيكون مِن خلال الاتجاه إلى هذا المعنى في كتاب الأورغانون الجديد: «إنَّ العلم مقدرة». ويذهب ماكس فيبر إلى القول بأنَّ سلوكيّات الإنسان الغربي - المتأثّرة بهيمنة العقلانيّة الذرائعيّة - تميل نحو الاتجاهات العقلانيّة الناظرة إلى الأهداف والغايات؛ بمعنى الأفعال الناظرة إلى أهداف وغايات دنيويّة سهلة المنال. وقد تمّ اعتبار التكنولوجيا والصناعة والبيروقراطيّة مِن آثار ونتائج هيمنة هذا المعنى مِن العقلانيّة.

١. المصدر: المقالة بعنوان «از عقل قدسي تا عقل ابزاري» في مجلّة علوم سياسي التي تصدر في الجمهوريَّة الإسلاميّة الإيرانيَّة باللغة الفارسيّة، العدد ١٩، خريف ١٣٨١ش، الصفحات ٧ إلى ١٦.

تعريب: حسن علي مطر.

٢. عضو الهيئة العلميّة في جامعة طهران.

العقل الميتافيزيقي : يعمل على التعريف بأحكام أصل الوجود. إنَّ الأحكام الميتافيزيقية على الرغم مِن عدم تقيدها بعالم الطبيعة، إلّا أنَّما تصدق في الغالب على الأشياء الطبيعيّة أيضًا، مِن قبيل: الحكم باستحالة اجتماع النقيضين أو أصل العليّة. كما أنَّ البحث في المسائل الفلسفيّة والأنطولوجيّة يقع على عاتق العقل الميتافيزيقي.

٣. العقل النظري ٢: إنَّ العقل النظري يتحدَّث عن وجودات تتحقَّق خارج حقل الإرادة الإنسانيَّة. إنَّ هذا المعنى مِن العقل أعمّ مِن العقل الميتافيزيقي، وإنَّ العقل الميتافيزيقي جزء مِن العقل النظري. إنَّ معرفة المسائل الفيزيائيَّة والرياضيَّة، تقع على عاتق هذا العقل. إنَّ العقلانيَّة الذرائعيَّة ما دامت ترمى إلى معرفة الحقائق الطبيعيَّة والماديّة، تقع تحت مظلّة العقل النظري.

العقل العملي ": إنّ هذا العقل يقع في قبال العقل النظري، وإنّ موضوعاته هي غير موضوعات العقل النظري. إنّ العقل العملي يبحث حول الكينونات التي تتكوّن على أساس الإرادة الإنسانيّة؛ مِن قبيل: المحظورات، والمسائل الأخلاقيّة، والحقوق الفرديّة والاجتهاعيّة، والقوانين والأنظمة البشريّة. لقد شكّك الفيلسوف الألماني إيهانوئيل كانط في قيمة واعتبار المعرفة الشموليّة للعقل النظري، وعلى الرغم مِن تشكيكه في العقل النظري، سعى جاهدًا إلى الدفاع عن هويّة العقل العملي. في المعنى الذي تمّ تقديمه عن العقل العملي، يسعى هذا العقل من العقل النظري والعقل العملي في هذا المعنى قسمان من الإدراك والوعى العلمي للناس، ويمكن التفاوت والاختلاف بينها في الموضوعات.

إنَّ العقل العملي يُستعمل أحيانًا في المعنى المقابل للقوّة الإدراكيّة للإنسان، وفي هذه الحالة يكون معناه هو القوّة العمليّة للإنسان، وعندها يكون المراد مِن العقل العملي هو الفعل الجميل؛ أي الأمر الموافق لحكم عقل الإنسان. وحيثها ورد استعمال العقل العملي بهذا المعنى، كان العقل النظري في قباله بمعنى مطلق إدراك العقل البشري. وبهذا المعنى، فإنَّ العقل النظري بالإضافة

<sup>1.</sup> Metaphysical Reason

<sup>2.</sup> Speculative Reason

<sup>3.</sup> Practical Reason

إلى وقوعه في قبال القوّة العمليّة للإنسان، فإنّه يكون كذلك في قبال الإدراك غير العقلي، مِن قبيل: الإدراكات الحسيّة، الخياليّة والوهميّة أيضًا.

٥. العقل المفهومي أنّ للعقل المفهومي معنى أعمّ مِن إدراك وعلم العقل النظري والعملي. إنّ الخصوصيّة الأصليّة للعقل المفهومي أنّه يتعرّف بوساطة المفاهيم الذهنيّة على الموضوعات مورد البحث. إنّ الكثير مِن الأبحاث الإبستيمولوجية تنظر إلى القيمة المعرفيّة الشاملة لهذا العقل. وبطبيعة الحال، فإنّ إيهانويل كانط قد شكّك في قيمة المعرفة العامّة للعقل المفهومي. إنّ العقل المفهومي يتسع مِن خلال الاستفادة مِن الأساليب والمناهج المنطقيّة.

7. العقل الشهودي ٢: إنَّ هذا العقل يصل إلى شهود الحقائق الكليّة والشاملة مِن دون وساطة المفاهيم الذهنيّة. إنَّ العقل الشهودي يقع باعتبار ما في قبال العقل المفهومي، وباعتبار آخر في قبال الشهودات الحسّية ما دون العقليّة أو الشهودات العرفانيّة ما فوق العقليّة. إنَّ الشهودات الحسيّة حصيلة المواجهة المباشرة ومِن دون وساطة مع الأشياء الجزئيّة والماديّة، في حين أنَّ تلك الشهودات العقليّة هي حصيلة المواجهة المباشرة مع الحقائق الشاملة والكليّة، وأنَّ الشهودات ما فوق العقليّة الواردة في بيان العرفاء المسلمين، هي شهود الأسهاء والصفات الإلهيّة.

إنَّ العقل الشهودي يمثّل الأصل والجذر الوجودي للعقل المفهومي. وقد ذهب صدر المتألمين إلى اعتبار العقل المفهومي هو المرتبة النازلة مِن العقل الشهودي. وأمّا إيهانوئيل كانط، فقد أنكر العقل الشهودي بشكل صريح "، وبذلك فقد عمد إلى استئصال الجذر الوجودي للعقل المفهومي مِن الأساس. ومِن هنا، فإنّه بدلًا مِن اعتبار العقل المفهومي معبّرًا عن عالم الواقع، كان يعتبره حجابًا ومانعًا يحول دون معرفة الحقيقة.

٧. العقل القدسي ٤: إنَّ العقل القدسي هو النوع المتعالى للعقل الشهودي. وإنَّ صاحب

<sup>1.</sup> Conceptual Reason

<sup>2.</sup> Intuitive Intellect

٣. کانط، نقد خرد ناب، ١٤٨.

العقل القدسي يحظى بارتباط مباشر وحضوري مع الحقائق العقليّة. وقد تحدّثت النصوص الدينيّة والعرفاء والفلاسفة كثيرًا حول بيان العقل القدسي وطريقة تكوينه. إنَّ الذي يمتلك العقل القدسي يحصل على الحقائق والأمور - التي يحصل عليها الآخرون بالأساليب والطرق المفهوميّة والبرهانيّة - بشكل مباشر. إنَّ حصوله على الحقائق يكون مِن قبيل الرؤى والأحلام الصادقة التي يراها بعض الأشخاص. إنَّ وحي الأنبياء وإلهامات الأولياء الواردة في تعبيرات الحكاء والعرفاء، هي حصيلة العقل القدسي لديهم. وإنَّ الحكمة المشّائيّة تطلق على العقل القدسي مصطلح العقل المستفاد أيضًا. إنَّ المعلّم ووساطة التعليم للعقل القدسي في الكلمات الدينيّة، هو روح القدس وجبرائيل والملاك الإلهي. إنَّ هذه الوساطة في التعابير الفلسفيّة، عبارة عن وجود مجرّد وغير مادّى، ويُسمّى بالعقل الفعّال أيضًا.

إنَّ صاحب العقل القدسي يتعرِّف كذلك على أمور تفوق ما يحصل عليه الآخرون بالعلم الحصولي أيضًا. فإذا كان العقل الميتافيزيقي يثبت أصل التجرّد وخلود النفس الإنسانيَّة، فإنَّ العقل القدسي بدوره يعمل على بيان خصائص وجزئيّات صعود وسعادة الإنسان أيضًا.

إنَّ ما يتمّ عرضه على الإنسان مِن طريق العقل القدسي، إذا كان مِن الأحكام التي يدركها العقل المفهومي - الأعمّ مِن العقل النظري أو العقل العملي - فإنّه يُسمّى بالحكم الإرشادي؛ وذلك لأنَّ العقل القدسي يعمل على هداية وإرشاد الآخرين إلى ما يمكنهم إدراكه بأنفسهم، وإذا كان أمرًا يفوق إدراك البشر، فإنّه يُسمّى بالحكم التأسيسي. إنَّ الحكم التأسيسي يفوق العقل، ولكنّه لا يكون ضدّ العقل.

٨. العقل العام ': إنَّ قسمًا مِن العقلانيّة أو الوعي - وهو القسم الذي يصل إلى مرحلة الفعليّة عبر الإدراك الجمعي في المجتمع - يُسمّى بالفهم العام. إنَّ الفهم العام يمكن أنْ يكون مشتملًا على المعارف التي يتعلّمها الإنسان مِن طريق العقل المفهومي أو العقل القدسي، أو أنْ يكون مجموعة مِن الإدراكات التي تظهر بفعل الاتجاهات العمليّة بوساطة توهم وتخيّل أنْ يكون مجموعة في مسار مقبول في ثقافة المجتمع. إنَّ الفهم العام يشكّل بيئة الحياة المشتركة بين

الناس. وإنَّ ما يتمّ القبول به في العُرف العام، إذا كان متوافقًا ومتطابقًا مع الحقائق التي يدركها العقل المفهومي، فإنهًا تعود إلى الارتكاز العقلائي لدى العرف العام، وفي هذه الحالة فإنّه يُسمّى بالعُرف العقلائي، وإنْ كان مِن الأمور التي يكون حكم العقل القدسي ساكتًا عنها، ففي مثل هذه الحالة إنْ قام العقل القدسي ببيانها، لا يكون حكم العقل القدسي في موردها تأسيسيًّا أو إرشاديًّا، بل يعمل على مجرّد تأييدها وإمضائها، وفي هذه الحالة يقع العرف العام تحت مظلّة العقل القدسي، وإلّا فإنّه سوف يبقى ضمن حدود الفهم العام فقط. ويسمّى الفهم العرفي في بعض الموارد بالعقل العام أيضًا.

9. العقل الكلّي السّعي، وثانيًا: الكلّي الناظر إلى الإحاطة والشمول الوجودي لحقيقة ما، مِن المفهومي. أمّا الكلّي السّعي، فهو الكلّي الناظر إلى الإحاطة والشمول الوجودي لحقيقة ما، مِن قبيل: النفس الإنسانيّة الحاضرة في جميع مراتب البدن، ولا تتقيّد بأيّ واحد مِن تلك المراتب. إنّ العقل الكلّي بهذا المعنى حقيقة عينيّة واسعة غير مقيّدة بالقيود الطبيعيّة، مِن قبيل العقل الأفلاطوني. وأمّا الكلّي المفهومي، فهو المفاهيم الذهنيّة الواسعة ذاتها التي يتمّ حملها على مصاديق متعدّدة. إنَّ العقل الكلّي بهذا المعنى يرادف العقل المفهومي، وهو القوّة الإنسانيّة ذاتها التي تدرك المعاني الكليّة والشاملة، وبوساطة تلك الأحكام تدرك جميع الأمور الجزئيّة وتفهّمها. • ١٠. العقل الجزئي ": إنَّ العقل الجزئي أو الفردي يقع في قبال العقل الكلّي المفهومي. وإنَّ مدركاته تضاف إلى الأمور الجزئيّة والمحسوسة. إنَّ العقل الجزئي يُسمّى بالوهم أيضًا. ويتم مدركاته تضاف إلى الجوئي في العقلانيّة الذرائعيّة على نحو أكر.

11. العقل التجريبي<sup>٣</sup>: هو جزء مِن العقل النظري، حيث ينظر إلى الأمور الطبيعيّة ويستفيد مِن المحسوسات، ويعمل على تشكيل القياسات التجريبيّة. إنَّ القياسات التجريبيّة تقوم على بعض القضايا الكليّة غير التجريبيّة التي تؤخذ مِن المراتب العليا مِن العقل، مِن قبيل العقل

<sup>1.</sup> Universal Intellect

<sup>2.</sup> Individual Intellect

<sup>3.</sup> Empirical Reason

الميتافيزيقي. إنَّ العقل الذرائعي يعود بجذوره إلى العقل التجريبي أكثر مِن أيِّ شيء آخر. ذهبت العقلانيّة الذرائعيّة \_ بفعل غلبة النزعة التجريبيّة والحسّية \_ إلى إنكار المبادئ غير الحسيّة للعلم التجريبي، وأحلّت الأساليب الاستقرائيّة محلّ الأساليب القياسيّة، ثمّ وقفت على دور القضايا غير الحسيّة في العلوم التجريبيّة، وأنكرت القيمة المعرفيّة لهذه القضايا. إنَّ العقلانيّة الذرائعيّة لهذه الطائفة مِن القضايا بدلًا مِن أنْ تنتقي مِن العقل الميتافيزيقي أو القدسي، أخذت تعمل الآن على توظيف بُعد العقل العام.

### التنوير الحديث

إنَّ العالم الحديث قد تبلور بعد تنكّره للعقل القدسي والعقل الشهودي، وينطلق في تنويره مِن أفق العقل المفهومي؛ في حين أنَّ فلاسفة ما قبل الحداثة، كانوا يقيمون الجزء الأعظم مِن أبحاثهم على الشهودات العقلانيَّة والعقل القدسي.

إنّ البحث عن كيفيّة تبلور المفاهيم العامّة والكليّة، كان يُعدّ مِن الأبحاث المهمّة عند أفلاطون وأرسطو. وكان أفلاطون ينسب إدراك هذه المفاهيم إلى شهود المُثُل التي هي عبارة عن الحقائق العقلانيّة. وأمّا أرسطو، فإنّه على الرغم مِن اهتهامه الكبير بتجريد الذهن، كان يذهب إلى اعتبار العقل السهاوي هو العلّة الفاعليّة في تكوين الصور، حيث كان يُعبّر عنه بالعقل العاشر أو العقل الفعّال. وقد عمد الفارابي إلى تأليف كتاب في موضوع التأمّل والتفكير في هذين الرأيين تحت عنوان (الجمع بين رأيي الحكيمين)، وبذلك واصل هذا البحث مساره بين الفلاسفة المسلمين الحكهاء المشّائين، وفلاسفة الإشراق، والحكمة المتعالية على نحو جاد؛ وأمّا في الفلسفات العقلانيّة التي تبلورت في العالم المعاصر والحديث، فقد تمّ تهميش هذه الأبحاث.

إنَّ التنوير قبل العالم الحديث له جذور في العقل القدسي، وأمّا في العصر الحديث فيبدأ التنوير بوساطة العقل المفهومي. كان الفلاسفة المسلمون \_مِن أمثال: ابن سينا، وشيخ الإشراق السهروردي \_ يثبتون بالبراهين المفهوميّة أنَّ معرفة حقيقة نفس الإنسان، لا تأتي إلّا مِن طريق

العقل الشهودي فقط، في حين أنَّ رينيه ديكارت أراد العثور على نفسه في أفق العلم المفهومي؛ إنَّ الشهود الديكاري ليس شيئًا آخر غير البداهة والوضوح المفهومي. إنَّ الشهود بمعنى المواجهة المباشرة ومِن دون وساطة مع الواقع في العالم الحديث \_ ينحصر بالآفاق ما دون العقليّة. وقد ذهب إيهانوئيل كانط \_ بالنظر إلى هذه المسألة \_ إلى إنكار الشهود العقلي صراحة، وبالتالي فقد اعتبر ارتباط المفاهيم العقليّة منفصلًا ومنقطعًا عن العالم الخارجي. وبدلًا مِن أنْ يعتبر هذه الطائفة مِن المفاهيم التي لا تقبل التقليل إلى أفق الحسّ \_ سراجًا يضيء الخارج، فقد اعتبرها على العكس مِن ذلك حجابًا على ذلك. ونتيجة لذلك، أدخل التشكيك الدستوري لرينيه ديكارت على شكل التشكيك البنيوي في صلب المعارف والمدركات البشريّة. لقد توقّف العقل ديكارت على شكل التشكيك البنيوي في صلب المعارف والمدركات البشريّة. لقد توقّف العقل المفهومي في تفكير كانط، ونكص على أعقابه عن التنوير في مورد العالم الخارجي، وانحصرت التأمّلات الفلسفيّة ضمن إطار المفاهيم الذهنيّة، وبذلك تحوّل الوجود والأنطولوجيا إلى المعرفة والإبستيمولوجيا.

وبالتوازي مع إضعاف النزعة العقليّة تأتي النزعة الحسيّة، التي كانت تنمو وتزدهر بالنظر إلى الأبعاد العمليّة للحياة. وفي القرن التاسع عشر للميلاد، حمل أنصار النزعة الحسيّة لواء التنوير في مورد العالم الخارجي. وقد سعوا في البداية إلى تنوير العالم الخارجي بوساطة الأسلوب الاستقرائي. إنَّ القرن التاسع عشر للميلاد هو قرن إبداع المذاهب أو الأيديولوجيّات العلميّة. وقد بحث أوجست كونت وكارل ماركس حول جميع الأمور التي سبق للعقل القدسي أو العقل الميتافيزيقي والعقل العملي أنْ بحثوا في موردها. فإذا كان الأنبياء قد تحدّثوا حول المبدأ والمعاد، وإذا كان الميتافيزيقي والعقل العملي أنْ بحثوا في موردها. فإذا كان الأنبياء قد تحدّثوا حول المبدأ والمعاد، وإذا كان الميتافيزيقيّون قد تحدّثوا عن إثبات العالم المجرّد وغير المادّي، فقد أخذ هؤ لاء يتحدّثون الأن عن الماديّة الديالكتيكيّة أو عن ماديّة جميع أجزاء العالم، وصاروا ينكرون الأبعاد ما فوق الطبيعيّة للعالم. وأخذوا يعرّفون هبوط الإنسان مِن الأبعاد المتعالية للوجود إلى عالم الطبيعة والدنيا على شكل حكاية سقوطه مِن أشجار الغابات. كان أوجست كونت يرى أنَّ التفكير الديني والميتافيزيقي ينتمي إلى مرحلة وفترة طفولة وشباب البشريّة، ثمّ أخذ يتشبّه بالحواريين من أصحاب السيّد المسيح عيسي بن مريم على، فصار يبعث الرسائل إلى القياصرة والأباطرة مِن أصحاب السيّد المسيح عيسي بن مريم على مقار يبعث الرسائل إلى القياصرة والأباطرة من أصحاب السيّد المسيح والميتافيزيقي هو الأباطرة وسين الأبعاد المتعالية المسيح والميتافيزيقي من مريم على مولي مولي المسيد المسيرة والأباطرة وسيرة الميارية والميتافية والميتافية وشرة الميارة والأباطرة وسيرة والأباطرة والمياء والميتافية والأباطرة والأباطرة والأباطرة والميتافية والميتافية

يدعوهم إلى المعبد الجديد المتمثّل بالعلم والمعرفة التجريبيّة، وأنْ يؤمنوا بالكاهن الأعظم المتربّع على عرشه في هذا المعبد، والذي هو شخص أوجست كونت. وأخذ يتوقّع مِن العقل الجزئي- التجريبي ـ الذي اكتسب الآن صورة استقرائيّة ـ أنْ يضطلع بمهام العقل القدسي والميتافيزيقي. وكان إيميل دوركايم في نهاية القرن التاسع عشر وبداية القرن العشرين للميلاد، ما يزال يسعى إلى تأسيس الأخلاق العلميّة بوصفها عنصرًا بديلًا عن الأخلاق الدينيّة.

## نواقص العقل الذرائعي

منذ نهاية القرن التاسع عشر للميلاد، أخذ المجتمع العلمي بالتدريج يقف على محدوديّات ونواقص العقل الذرائعي. فقد كانت هذه المحدوديّات محطّ اهتهام الفلاسفة العقلانيين بل وحتّى الحسّيين منذ القِدَم، وكان توماس هوبز وديفيد هيوم والعقلانيّون مِن قبلها، قد التفتوا إلى هذه الحقيقة، وهي أنَّ العقل الذرائعي لا يمتلك القدرة على الحكم بشأن القِيَم. وكان ديفيد هيوم قد طرح هذه المسألة في القرن الثامن عشر للميلاد تحت عنوان فصل العلم عن القيم، بيد أنَّ هذه المسألة أخذت بالتدريج تنكشف للجميع منذ نهاية القرن التاسع عشر للميلاد.

النقطة الأخرى التي حظيت باهتهام المجتمع العلمي، هي عجز العقل الذرائعي عن الحكم بشأن القضايا الميتافيزيقية. وقد عمد المناطقة الوضعيّون في حلقة فيينًا بدلًا مِن العمل مثل الوضعيين في القرن التاسع عشر للميلاد على الحكم بشأن القضايا الميتافيزيقيّة وردّها أو إبطالها وضعيين في القرن التاسع عشر للميلاد مِن خلال إقباله على الأراء الماديّة، كان يحكم بشأن كلّ الوجود وبدايته ونهايته، كها كان يحكم بشأن القواعد والسلوك القيّمي والعملي مِن الحياة؛ وأمّا في بداية القرن العشرين للميلاد، فقد أخذ يرى أنَّ الحكم بشأن هذه الأمور، لا يدخل في حدود صلاحياته. وبالنظر إلى هذه الحقيقة، كان عالم الاجتهاع والاقتصادي الإيطالي فيلفريدو باريتو، يُسمّي علم القرن التاسع عشر بـ«العلم الأحق». إنَّ الوضعيين في حلقة فيينًا على الرغم مِن الالتفات إلى محدوديّات العلم الحسّي، كانوا يواصلون السعي مِن أجل توفير الحهاية لحلقة العلم بشكل منفصل عن سائر المدركات البشريّة

ـ بوصفه أمرًا أصيلًا يتكفّل بمعرفة العالم الخارجي.

مِن خلال الأبحاث التي تبلورت منذ العقد العاشر مِن القرن العشرين للميلاد تحت عنوان فلسفة العلم، اتضحت هذه النقطة أيضًا، وهي أنَّ حلقة العلم ليست شيئًا منفصلًا عن سائر حلقات المعرفة البشريّة، وهذه النقطة هي الحقيقة ذاتها التي شغلت اهتهام الفلاسفة العقلانيين منذ القِدَم. فقد كانوا يعلمون أنَّ العلم التجريبي والعلم الحسي كان على الدوام بحاجة في لحمته وسداه إلى القضايا التي يأخذها مِن العقل الفلسفي والعقل الميتافيزيقي، مِن قبيل: أصل استحالة اجتهاع النقيضين، أو أصل العليّة. كها أنَّهم كانوا ملتفتين إلى هذه النقطة أيضًا، وهي أنَّ توظيف العقل الذرائعي بدوره يتحقّق ضمن إطار القوانين والقواعد التي لا تنبثق عن صلب هذا العلم، وإنَّها تنبثق عن العقل العملى أو العقل القدسي.

### مرجعيّة العقل العام

بالنظر إلى محدوديّات العقل الذرائعي حيث كان العقل القدسي والعقل الميتافيزيقي، وكذلك العقل العملي، قد فقد منزلته الثقافيّة والاجتهاعيّة، فقد أدّى ذلك بالعقل الذرائعي إلى توفير احتياجاته مِن مصدر معرفي آخر، وهو العقل أو الفهم العام؛ وبذلك فقد تمّ إدراج العلم الذرائعي رسميًّا تحت مظلّة شيء، يتمّ التعبير عنه بمختلف العناوين، مِن قبيل: العرف وبارادايم (أو نموذج) المجتمع العلمي، وسنة عالم الحياة. ٢ حيث يتمّ التشكيك في مرجعيّة واحتبار المراتب العليا للعقل أو إنكارها، فإنَّ العوامل والعناصر المحدّدة للعرف تنخفض إلى مستوى العوامل الاجتهاعيّة والسياسيّة، وفي هذه الحالة تعمل هذه العناصر ذاتها على تعيين القضايا الأساسيّة التي هي بمنزلة اللحمة والسدى للعقل والعلم الذرائعي.

إنَّ العقلانيَّة الذرائعيَّة في حدود رعايتها للمسافة بينها وبين العقل العام، فإنَّها كانت في الحقيقة تسعى إلى الحفاظ على آخر مشاعل التنوير في العالم الحديث؛ إذ في هذه الحالة على الرغم من اعتبار عدم علميَّة القضايا القيَميَّة أو الميتافيزيقيَّة، كانت قد تخلّت عن مدّعيات القرن التاسع

<sup>1.</sup> البارادايم (Paradigm) مصطلح مِن قبل توماس كوهين.

٢. عالم الحياة (Lifeworld): مصطلح مِن قبل هابر ماس.

عشر للميلاد، بيد أنَّها في حدود القضايا القابلة للاختبار كانت تدَّعي معرفة الحقيقة.

وبعد إزالة الفواصل بين العقل الذرائعي وما كان يُعرف بالعلم والمعرفة التجريبيّة وبين العقل العام، وإدراك الدور الأساسي للقضايا غير التجريبيّة في بنية العلم التجريبي، اتّضح الحدور الذرائعي للعلم التجريبي أكثر مِن ذي قبل، وأضحت الهويّة المعرفيّة والمفهوميّة عرضة للتشكيك والإنكار بشكل كامل.

#### أفول التنوير

إنَّ العقل الذرائعي حتّى لو أمكنه ـ بوصفه حقلًا علميًّا ـ أنْ يحافظ على قيمته المعرفية الشاملة حقًا، لم يكن بمقدوره أبدًا أنْ يجيب عن الكثير مِن الأسئلة الجوهريّة حول وجود الإنسان؛ وهي أسئلة مِن قبيل: بداية ونهاية الإنسان والعالم، والحياة والموت، ووجوده وعدمه، والتي تنظر في الجهات والغايات والضرورات والمحظورات والفضائل والرذائل. إنَّ الإنسان طيلة حياته لا يواجه هذه الأسئلة بطرًا وبشكل عابر عندما يتسنّى له الوقت أو تسنح له الفرصة للتفكير فيها، بل هي أسئلة نابعة مِن صُلب وجوده، وهي تعيش في وجدانه على الدوام، وإنّه على الدوام يواصل حياته بها يتناسب مع الأجوبة التي يصوغها عن هذه الأسئلة. أن الإنسان مضطرّ إلى الإجابة عن هذه الأسئلة، والذي لا يجيب عنها مِن خلال البحث والتحقيق، إنَّا يتهرّب مِن مواجهتها على نحو مباشر. إنَّ موضوع هذه الأسئلة خارج عن زاوية ورؤية العقل الذرائعي، وإنَّ جانبًا منها يرتبط بالعقل الميانيقي، والجانب الآخر يرتبط بالعقل العملي. إنَّ ماكس فيبر بالنظر إلى محدوديّة العقلانيّة الذرائعيّة، وعجزها عن الإجابة عن هذا النوع مِن الأسئلة، فيبر بالنظر إلى الحديث ـ بسبب افتقاره إلى الميتافيزيقا ـ فاقدًا إلى المعيار والميزان في مورد هذه فإنّه يعتبر العالم الحديث ـ بسبب افتقاره إلى الميتافيزيقا ـ فاقدًا إلى المعيار والميزان في مورد هذه السائل، ونتيجة لذلك فإنّه يجيز لكلّ شخص أنْ يتبع شيطانه.

إنَّ العالم الحديث بعد التأمّل في البنية الداخليّة للعقل الذرائعي، لم يعد الآن يدرك مجرّد المحدوديّات الخارجيّة للعلم الحديث - الذي هو حصيلة هذا النوع مِن العقلانيّة - فحسب، بل وأخذ يُشكّك في الاستقلال الداخلي لهذا العقل في قبال الحقول الطبيعيّة والتجريبيّة مِن الحياة، وأنكر قيمته المعرفيّة في مورد هذه المساحة أيضًا، وبسبب هذا التشكيك وهذا الإنكار، فقد

التنوير الحديث آماله الأخيرة، وتبعًا لذلك حصلت أبحاث ما بعد الحداثة على فرصتها للظهور. إنَّ العقل الذرائعي عندما يفقد دعائمه المعرفيّة بسبب حذف المراتب العالية مِن العقل، يقع صدرها وذيلها في أحضان العقل المعرفي، الذي هو مِن أدنى طبقات الوعي والإدراك البشري؛ بمعنى أنَّ العرف هو الذي يحدّد أسسه وتوجّهاته، وأنَّ العقل العام حقيقة تقع لا على أساس الأساليب المنطقيّة أو الشهوديّة، بل في أطر معادلات الاقتدار الاجتهاعي على يد الأشخاص الذين يمتلكون أدوات التواصل الاجتهاعي والوسائل الإعلاميّة والدعائيّة.

## البحث عن الحقيقة

إنَّ طريق الخلاص مِن هذه المشكلة لا يكمن في إنكار ونفي العقل الذرائعي. إنَّ معرفة الواقع الراهن والعلم بالنواقص ونقاط الخلل في العقلانيّة الذرائعيّة، خطوة لازمة وضروريّة، ولكنّها في الوقت نفسه غير كافية. يذهب علماء ما بعد الحداثة في الغالب إلى الاكتفاء بتوصيف الواقع القائم، ويقبلون بما يصل إلى مرحلة الفعليّة بوصفه حقيقة لا مناص منها. إنَّهم مِن خلال إيمانهم بمرجعيّة القوّة والاقتدار في قبال الفعل، يغلقون جميع نوافذ الأمل لكشف الحقيقة والحصول عليها.

إنَّ البحث عن الحقيقة في مجالات النظر والعمل، يعني القبول والاعتراف بمعرفة العقل النظري والعملي. وإذا كان هناك مِن طريق للخروج مِن أزمة العالم الحديث، فسوف يكون مِن دون شكّ مِن خلال البحث والتنقيب عن الحقيقة في المجالات المذكورة. بعد إحياء هذه السلسلة مِن الأبحاث، تتبلور ثقافة وحضارة لا تكتفي بحقل العقلانيّة الذرائعيّة والعرف، بل وتستفيد مِن الطبقات الأخرى مِن العقلانيّة.

إنَّ العقل الذرائعي والعام عندما ينخرطان تحت مظلّة المراتب العليا مِن العقل، فإنَّها يخطيان بنصيب مِن الحقيقة، ويحصلان على هويّة عقليّة ومعرفيّة؛ ولكنّها عندما يقطعان ارتباطها بتلك المراتب، لن يكونا شيئًا سوى قوّة عمياء، وإنَّ باطن محتوى الاقتدار الأعمى ليس سوى العدميّة.

لقد كان الأنبياء علي يعملون في الخطوة الأولى على تثوير الحياة العقليّة لدى البشر،

ويقومون بإرشادهم ودعوتهم إلى ما أودع في فطرتهم وذواتهم. ويؤثر عن أمير المؤمنين علي الله هذا الشأن، قوله: «فبعث فيه مرسله وواتر إليهم أنبياءه ليستأدوهم ميثاق فطرته ... ويثيروا لهم دفائن العقول». ا

لم تتكرّر كلمة في الكثير مِن مواضع القرآن الكريم مثلها تكرّرت كلمت العقل والعلم. إنَّ هاتين الكلمتين في الاستعمال القرآني، مع حفظ الهويّة المعرفيّة الشموليّة، تحتوي على جميع مراتب العلم والعقل، ولا تتقيّد أو تنحصر بالعقل والعلم الذرائعي والتجريبي.

إنَّ أعلى مرتبة للعقل، هي مرتبة العقل القدسي الذي يستفيد مِن شعاع الإشراق والإفاضة الإلهيّة المباشرة مِن روح القدس، ويعرض الوحي وكلام الله على البشر، والمراتب اللاحقة له عبارة عن العقل المفهومي في بُعديه النظري والعملي، إذ يهارس التأمّل في بداية ونهاية الإنسان و تكاليفه ومسؤوليّاته.

إِنَّ العقل القدسي والعقل المفهومي حجّتان ورسولان إلهيّان يعضدان بعضها. إنَّ العقل المفهومي يهدي الإنسان إلى الحقائق والمعارف العليا، والعقل القدسي في المراتب الأولى يعمل على إثارة العقل المفهومي للناس، وفي نهاية المطاف يفتح عليهم آفاقًا أسمى.

إنَّ الحداثة تبدأ بإنكار مرجعيّة الوحي والعقل القدسي، ويبدو أنَّ هذا الإنكار يعود بجذوره إلى الإهمال أو التجاهل السابق مِن قبل الكنيسة للعقل المفهومي. إنَّ تجاهل الكنيسة للعقل المفهومي أعدّ الأرضيّة للتقابل بين هاتين المرتبتين مِن العقلانيّة، وما دامت الكنيسة تحتفظ بقوّتها واقتدارها، فإنَّها كانت تحسم نتيجة هذا التقابل لصالح ما كانت تدعوه إيهانًا؛ وأمّا في العالم الحديث، فقد رجّحت كفّة هذا التقابل لصالح الطرف الآخر المتمثّل بالعقل المفهومي، وإنَّ العقل المفهومي مِن خلال تنكّره للعقل الشهودي والقدسي، يعمد إلى استئصال جذوره الوجوديّة ويسارع في تجفيفها وإذبالها. إنَّ العقلانيّة الذرائعيّة والعقلانيّة العامّة الخاليتين مِن مرجعيّة العقل والوحي - أي العُرف العلم يستطيع إعادة الروح والحياة إلى هاتين الجثّتين.

١. نهج البلاغة، الخطبة الأولى.

# مساحة اعتبار العقل<sup>ا</sup>

محمّد حسين زاده

#### الخلاصة

نسعى في هذه المقالة إلى بحث سعة مساحة العقل في الوصول إلى المعارف الدينية برؤية إبستيمولوجية. لا شكّ في أنَّ هذا البحث، إنَّما يكون مطروحًا فيما إذا توصّلنا في مسألة اعتبار العقل في حقل المعرفة الدينية إلى نتيجة، مفادها أنَّ العقل يمتلك في القدرة على إدراك القضايا الدينية في الجملة، ويمكن أنْ يحكم بشأنها. ويبدو أنَّ عُمدة بحث المفكّرين الشيعة حول اعتبار العقل، يعود إلى هذه المسألة القائلة: ما هو مدى اعتبار العقل في الدين، وفي أيّ أبعاد الدين يمكن الوصول مِن خلاله إلى المعرفة؟ ولا يمكن العثور بينهم على عالم ومفكّر بارز ينكر اعتبار العقل في الوصول إلى المعارف الدينية بالكامل. ومِن بين الذين قد يخطر على الذهن أنَّهم ينفون العقل في الوصول إلى المعارف الدين، هم الأخباريّون قديمًا وفي العصر الحاضر، والمقتفون العقل والمعارف العقلية في حقل الدين، هم الأخباريّون قديمًا وفي العصر الحاضر، والمقتفون العقل، أو أنَّهم ينظرون بذلك إلى جهة أخرى؟ بالرجوع إلى آرائهم، يتّضح أنَّهم لم يكونوا بصدد النفي المطلق لاعتبار العقل، بل إنَّهم يقولون باعتبار العقل في الجملة. غاية ما هنالك، أنَّهم قد النفي المطلق لاعتبار العقل، بل إنَّهم يقولون باعتبار العقل في الجملة. غاية ما هنالك، أنَّهم قد اختلفوا مع سائر المفكّرين الشيعة في اعتبار سعة دائرته فقط. إنَّهم يرون أنَّ اعتبار العقل ليس

المصدر: المقالة بعنوان «گسترة اعتبار عقل» في مجلّة معارف عقلى التي تصدر في الجمهوريَّة الإسلاميّة الإيرانيَّة باللغة الفارسيّة، العدد ١١، خريف ١٣٨٧ ش، الصفحات ٧ إلى ٢٨.

تعریب: حسن علی مطر.

٢. أستاذ مساعد في مؤسّسة الإمام الخميني التعليميّة للأبحاث والتحقيقات.

مطلقًا، وإنَّما هو محدود بحقل خاصّ. يُضاف إلى ذلك، أنَّه لا يمكن استخراج ملاكات الأحكام وفهمها مِن طريق العقل.

وفي هذه المقالة بعد شرح الآراء الشائعة للحكهاء والفقهاء وعلهاء الأصول، سوف نتعرّض إلى الآراء البديلة الأخرى، وفي هذا المسار سوف تكون لنا جولة على أبرز شخصيّات المدرسة الأخباريّة، ونعيد قراءة أفكارهم.

روي عن أمير المؤمنين عليه أنَّه قال:

"لم يطلع العقول على تحديد صفته، ولم يحجبها عن واجب معرفته، فهو الذي تشهد لم يطلع العود، على إقرار قلب ذي الجحود. تعالى الله عمّا يقول المسبّهون به، والجاحدون له علوًا كبيرًا». أ

#### مفهوم العقل

إنَّ العقل بوصفه واحدًا مِن أهم مصادر المعرفة عبارة عن قوّة تلعب أدوارًا متنوّعة، فهو يقوم بالتجزئة والتحليل، ويعمل على التعميم، ويصنع المفاهيم الكليّة، بالإضافة إلى الإدراك. كما أنَّه مِن خلال تركيب عدد مِن المفاهيم مع بعضها وتأليف قضيّة، يستطيع أنْ يحكم حول مفادها نفيًا أو إثباتًا. ويصوغ الاستدلال مِن خلال ترتيب بعض القضايا وصفّها جنبًا إلى جنب. أو الذي يهمّنا في هذا البحث مِن بين جميع هذه الأدوار المتنوّعة، هو خصوص الحكم والاستدلال. ومِن هنا، فإنَّ العقل هنا يعني القضايا أو المدركات العقليّة، الأعمّ مِن البديهيّات والنظريّات، والأعمّ مِن القضايا والمدركات السابقة واللاحقة، والتحليليّة والتركيبيّة وما إلى ذلك. وعلى هذا الأساس، فإنَّ المصطلح المذكور يشمل الأحكام أو القضايا البديهيّة، والنتائج التي يتمّ الحصول عليها مِن خلال الأدلّة المشتملة على المبادئ السابقة مِن قبيل الأوليّات، بل وحتى النتائج التي يتمّ الوصول إليها مِن خلال الأدلّة المشتملة على القضايا اللاحقة، مِن قبيل: الحسيّات، والمتواترات، والتجريبيّات، والحدسيّات أيضًا.

١. نهج البلاغة، الخطبة رقم ٤٩.

٢. لقد بحثنا مختلف أدوار العقل المتنوّعة في كتاب آخر بتفصيل أكبر. انظر: حسين زاده، منابع معرفت، الفصل السادس.

## الرأي الشائع

إنّ رأي عموم المفكّرين - الذين يقولون باعتبار المدركات والأدلّة العقليّة في الدين - بشأن سعة دائرة اعتبار العقل في حقل المعارف الدينيّة، هو أنّ العقل يمكن له في دائرته أنْ يثبت ويفهم العقائد غير النقليّة، مِن قبيل: وجود الله وصفاته، وكليّات الأصول الأخلاقيّة والحقوقيّة وغير ذلك مِن القيم بوساطة الاستدلال عليها. وأمّا القضايا الاعتقاديّة القائمة على النقل، مِن قبيل: النبوّة أو إمامة شخص بعينه، ومفهوم الرجعة، وخصائص البرزخ، فلا يمكن إثباتها هذه الطريقة.

إنَّ هـذا الرأي المذكور شائع بين المفكّرين الشيعة الأعمّ مِن الحكهاء والعرفاء والفقهاء وعلهاء الأصول والمناطقة، وإذا كان هناك مِن اختلاف في الرأي، فهو إمّا جزئي للغاية، وإمّا يعود إلى طريقة البيان. وإنَّ بيان الأسهاء وشرح وجمع وتبويب أقوال كلّ واحد مِن أصحاب هـذه الآراء يدعو إلى التطويل ويؤدّي إلى الملل. ' وعلى كلّ حال، فإنّه بناء على هذه الرؤية، يكون العقل واحدًا مِن مصادر الوصول إلى الدين. ومِن هنا، لا يمكن اعتبار العقل في قبال الدين أو معارضًا له. إنَّ القول بأنَّ العقل مصدر، يعني القول بكاشفيّته. وعليه، كيف يمكن القول بأنَّ الكاشف يقف في قبال ما يكشف عنه؟ وعليه، كها أنَّ النقل والأدلّة النقليّة تكون كاشفة عن الدين وأبعاده وأجزائه المتنوّعة، فإنَّ العقل والأدلّة النقليّة كذلك أيضًا، وله طريق في مختلف أقسام الدين، ولكنْ في نطاق خاصّ بطبيعة الحال. وبين الأدلّة النقليّة يحدث في بعض الأحيان أنْ تتعارض الأدلّة العقليّة فيا بينها، وهكذا الأمر بالنسبة إلى الأدلّة العقليّة أيضًا، فقد يحدث أنْ تتعارض الأدلّة النقليّة في ابينها، وفي علم أصول الفقه، تمّ فتح باب خاصّ لبحث موارد تعارض الأدلّة النقليّة. وعليه، مِن اللازم فتح مثل هـذا الباب الخاصّ ببحث تعارض الأدلّة العقليّة في كلّ واحد مِن العلوم العقليّة التي يحتمل فيها حدوث مثل هذا التعارض أيضًا. وعلى كلّ حال، قد يحدث التعارض في الأدلّة العقليّة بين نتائج عدد مِن الأدلّة، بأنْ ينتج عن طائفة كلّ حال، قد يحدث التعارض في الأدلّة العقليّة بين نتائج عدد مِن الأدلّة، بأنْ ينتج عن طائفة

ا. إنَّ صاحب كتاب الحدائق الناضرة - الذي يختار نظرية أخرى - قد نسب الرأي أعلاه إلى عموم العلماء. انظر: البحراني،
 الحدائق الناضرة، ج١، ص١٢٦.

منها «قِدم العالم»، وينتج عن طائفة أخرى منها «حدوث العالم». وحيث أنَّ حلَّ هذا التعارض في غايـة التعقيد، يبدو أنَّه لا يمكن حلّ هذه المسألة على أسـاس العقل واسـتنادًا إليه، ورفع تعارض الأدلّة العقليّة بذلك. ومِن هنا، فإنَّ هذه المسألة \_ كما قال الميرداماد \_ جدليّة الطرفين. ١ بالإضافة إلى التعارضين الآنفين، يمكن تصوّر قسم آخر مِن التعارض، وهو التعارض بين الأدلّة العقليّة والأدلّة النقليّة. ومِن الضروري بحث هذا القسم مِن التعارض في المعرفة الدينيّـة، مع بيان طريقتي حلّ هذا النوع مِن التعارض. ٢ وبذلك، فإنّ التعارض الذي يتمّ تصوّره خطأ تعارضًا بين الدين والعقل والعلم"، إنَّما هو في الحقيقة والواقع تعارض بين الأدلّة النقليّة والعقليّة. إنَّ المراد مِن الأدلّة العقليّة هي الاستدلالات العقليّة الأعمّ مِن الأدلّة العقليّة السابقة والعقليّة اللاحقة التي يتمّ بيانها في العلوم العقليّة والتجريبيّة. وعلى كلّ حال، فإنَّ سبب حــدوث هذا التعــارض في بعض الموارد، هو أنَّ بعض أجزاء الديــن يمكن التعرَّف عليها مِن مصادر أو طرق متعدّدة. وعلى الرغم مِن أنَّ مساحة العقل والحواس في الدين محدودة، فحيث أنَّ بعض أجزاء الدين يمكن معرفتها بمصادر متنوّعة، فقد يقع التعارض بين تلك المصادر. لا شكَّ في أنَّ الوحي والإلهام في ضوء أدوارهما الكلاميَّة يُعدَّان مِن المصادر الخاصَّة بالنبيّ الأكرم عليه والأئمّة المعصومين إنه ؛ كما سوف نتعرّض إلى ذلك لاحقًا. ومِن هنا، لا يقعان في عرض سائر المصادر الأخرى. إنَّ العقل أو الأدلَّة العقليَّة تقع في عرض النقل أو الأدلَّة النقليَّة، بيد أنَّ كلا هذين المصدرين لا يقعان في عرض الوحي والإلهام. إنَّ الدليل النقلي ـ مثل الدليل العقلي \_ كاشف عن محتوى الوحي والإلهام. إنَّ كتاب الله القرآن الكريم وحي الله وكلامه المباشر الذي نزل على النبيّ الأكرم الشيئة معصوم عن الخطأ، سواء بلحاظ الألفاظ أو بلحاظ المعاني والمضامين. إنَّ القرآن الكريم مِن حيث الدلالة إمّا نصّ وأمّا ظاهر. وإنَّ الروايات التي تحكى عن كلام أو فعل النبيّ الأكرم والإمام، أدلَّة نقليّة لها مراتب ودرجات معرفيّة متنوّعة.

١. الميرداماد، القبسات، ص٢٣٩.

٢. حسين زاده، درآمدي به معرفت شناسي و مباني معرفت ديني، القسم الثاني، الفصل الثاني.

وإنَّ نفس ذلك المصدر المعرفي الخاصّ الذي يحصل النبيّ الأكرم على والإمام على الحقائق بوساطته، معصوم مِن الخطأ. ومِن هنا، فإنَّ المصادر التي يمكن في ضوئها الحصول على المعرفة الدينيّة بشأن الدين وأجزائه المتنوّعة، محدودة، وتشمل الموارد الآتية:

- ١. العقل أو الأدلّة العقليّة.
  - ٢. النقل أو الأدلّة النقليّة.
    - ٣. الحواس.
    - ٤. الشهود.

في ضوء الرأي الشائع، يكون للحواس دائرة خاصة في الدين، ولا تشمل جميع القيم والأحكام والمعارف الدينية. أو أمّا العقل أو الأدلّة العقليّة، فإنّا تلعب أهمّ الأدوار في حقل العقائد الأصوليّة في الدين. وبطبيعة الحال، فإنَّ الأدلّة النقليّة والروايات الحاكية عن الوحي والإلهام، يمكن لها أنْ تساعد العقل، وتعمل على تعميق معرفته في ذلك الحقل. وعلاوة على ذلك، يمكن للعقل أنْ يدرك كليّات الأخلاق والحقوق وغيرها مِن القيّم، ويتعرّف على وجوبها وحسنها وقبحها ومناسبتها أو عدم مناسبتها. وبذلك فإنّه في هذا الحقل يدرك مسألة حسن العدل وقبح الظلم على نحو الاستقلال، بل يمكن له أنْ يعتبر هذه الأمور مِن الأصول البديهيّة للعقل في حقل القيّم.

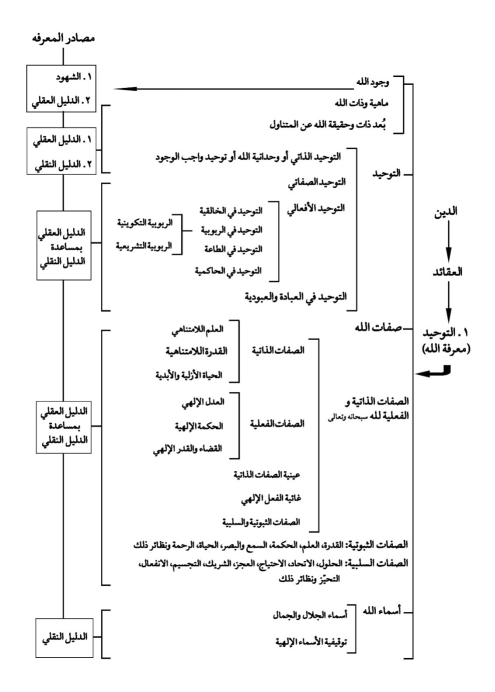
إنَّ مساحة العقل في حقل الأحكام العمليّة للدين محدودة جدًا، وهو في تلك الموارد يعمل \_ بمساعدة مِن الحواس أو مِن دونها \_ على إدراك رجحان أو لزوم أمر ما أو ضرورته أو عدم ضرورته؛ على الرغم مِن وجود الأدلّة النقليّة حتّى في هذه الموارد أيضًا، وهي تؤيّد ما يتوصّل إليه العقل. وعلى هذا الأساس، فإنَّ العقل في حقل معرفة القيّم والأحكام الأخلاقيّة والحقوقيّة والفقهيّة في الأمور غير التوقيفيّة يستطيع أنْ يتوصّل إليها مِن خلال كشف ملاكات الأحكام، ويحكم بضرورتها أو عدم ضرورتها، ورجحان أو لزوم بعض الأفعال. وبعبارة أدقّ: أنْ يتعرّف

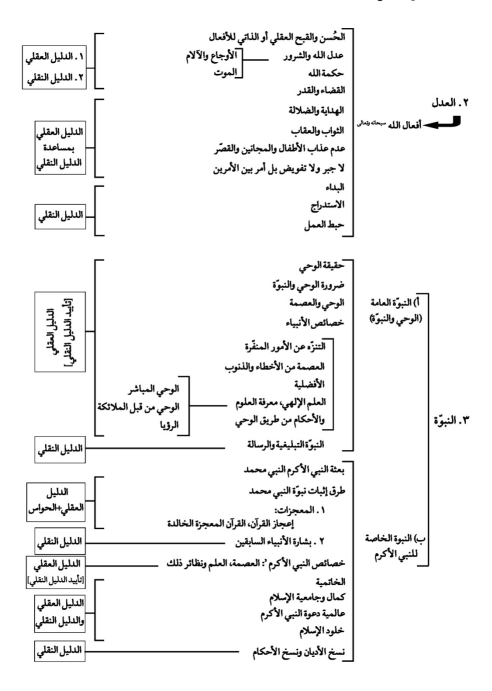
١. لبيان المطلب، انظر: حسينزاده، مباني معرفت ديني، الفصل الثاني والفصل السادس.

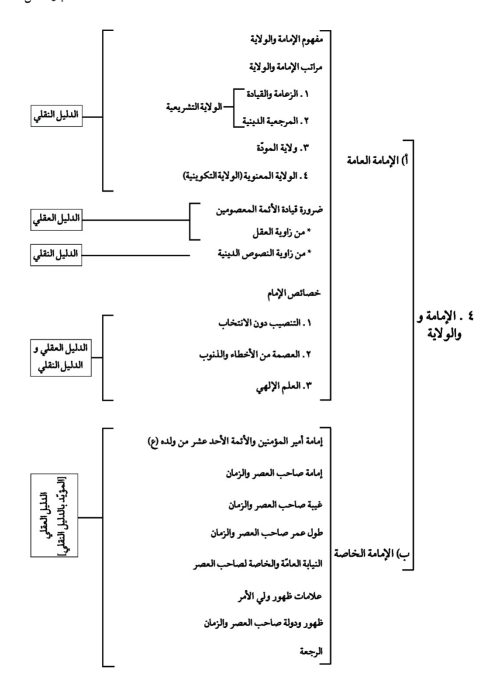
على ضرورتها أو رجحانها. وفيها يتعلّق بالأمور التوقيفيّة التي لا يمكن التعرّف عليها إلّا مِن طريق الشارع، لا يمكن للعقل أنْ يتعرّف على ملاكاتها وعلل أحكامها على نحو الاستقلال. وإنَّ كلّ ما يمكن للعقل أنْ يعرفه في هذا الحقل، لا يعدو أنْ يكون حِكَم الأحكام لا غير. ومِن هنا، يجب الإحجام عن توظيف العقل في معرفة الأحكام التوقيفيّة وإدراك مناطاتها وغير ذلك مِن الأقسام التوقيفيّة مِن الدين.

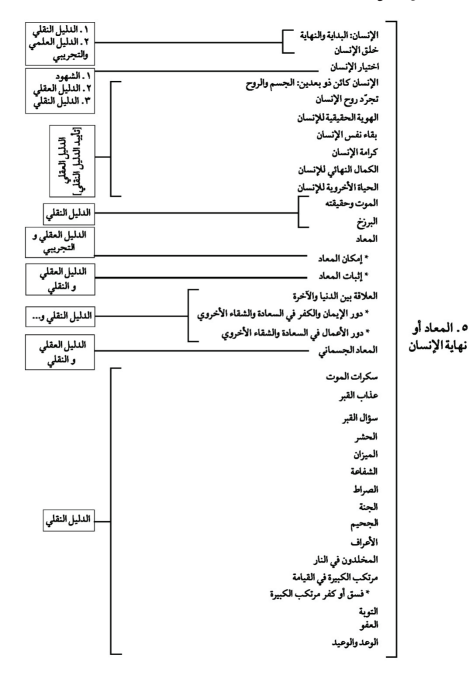
المصدر الرابع هو الشهود، ولهذا المصدر جدوائيّة محدودة جدًّا في الدين، وهو بشكل عام ومتعارف المصدر المعرفي الوحيد لقضيّة «إنَّ الله موجود»، وهذه القضيّة بدورها قابلة للإثبات والاستدلال مِن طريق العقل أيضًا. وعلى الرغم مِن الدور المحدود لهذا المصدر باللحاظ الكمّي والعددي، ولا يمكن في المعتقدات والمعارف الدينيّة إلّا مشاهدة محتوى هذه القضيّة بشكل متعارف، إلّا أنَّ هذه القضيّة تمثّل أساس الدين؛ وبذلك تكون باللحاظ الكيفي ذات تأثير عميق في المعرفة الدينيّة.

بالنظر إلى ما تقدّم، يمكن ترسيم دور مصادر المعرفة الدينيّة ومساحة كلّ واحد مِن هذه المصادر في مختلف أجزاء الدين. وبطبيعة الحال، فإنَّ المنشود في هذا الترسيم، هو مجرّد مساحة ودائرة أو دور هذه المصادر، وليس الأبحاث الأخرى المرتبطة بها. ومِن خلال تقديم هذا النموذج البياني، سوف يتمّ في الحقيقة - تحديد مساحة كلّ واحد مِن هذه المصادر. وبذلك سوف نعمل فيها يلي مِن خلال نظرة عابرة على أهمّ المسائل التي يمكن بيانها ضمن الأجزاء المختلفة للدين على تحديد المصادر التي يمكن توظيفها في معرفة وإثبات كلّ واحدة مِن تلك المسائل.:









لقد اشتمل النموذج البياني أعلاه على أهم الأصول والفروع الاعتقاديّة، وأهم الأبحاث الكلاميّة، بالإضافة إلى مصادرها أو طرق معرفتها. أو على الرغم مِن عدم الحاجة إلى المعرفة التفصيليّة بكلّ واحد مِن الأصول المذكورة، ويمكن الاكتفاء بالاعتقاد الإجمالي بها، يجب الالتفات في الحصول على المعرفة والاعتقاد الإجمالي - إلى نوع الدليل الذي يمكن توظيفه، وعدم التمسّك بأيّ مصدر كان. فحيث يكون الموضع موضع جريان الدليل النقلي، ويجب البحث في ذلك الحقل بالأسلوب النقلي، لا ينبغي الاستناد هناك إلى الدليل العقلي، وذلك في الموارد ما وراء العقليّة، مِن قبيل: خصائص يوم القيامة، والبرزخ، والقبر، والموت، والجنّة، والنار، وتعيين وتنصيب الأئمة المعصومين الله واجتباء الأنبياء الله ونظائر ذلك.

#### الأراء البديلة

في قبال الرأي الذي تحدّثنا عنه حتّى الآن ورسمنا نموذجًا بيانيًّا لخارطته، هناك رأيان آخران قد تمّ بيانها أيضًا، وهما:

## ١. العقل بوصفه ميزانًا للدين

إنَّ مِن بين الآراء التي يتم طرحها في قبال رأي عموم المفكّرين مِن المسلمين، هو أنَّ العقل ميزان الدين؛ بمعنى أنَّ الأمور التي يؤيّدها العقل، ويمكنه أنْ يقيم الدليل على صحّتها، تمثّل أجزاء الدين، وأمّا الأمور الأخرى التي تنسب إلى الدين، فإنّما إنْ قام العقل برفضها ولم يصادق على تحقّقها، فإنّما لن تكون مِن الدين. وحتّى الأمور التي تعتبر فوق العقل، لها مثل هذا الحكم أيضًا. وعليه، فإنَّ الأمور التي تكون معتبرة في الدين، وتُعدّ مِن أجزائه، هي تلك التي يصادق العقل على صحّتها فقط.

إنَّ بحث جذور هذه الرؤية في حدّ ذاته يحتاج إلى دراسة مستقلّة وموسّعة. وتنسب هذه

الفيض الكاشاني، علم اليقين في أصول الدين، ج١-٢؛ شبّر، حق اليقين؛ الفاضل المقداد، اللوامع الإلهيّة؛ الطوسي، تجريد الاعتقاد في كشف المراد في شرح تجريد الاعتقاد؛ المصباح اليزدي، خداشناسي، جهان شناسي و انسان شناسي؛ المطهري، مجموعه آثار، ج٢-٤.

الرؤية في بعض الأحيان إلى علماء مِن أمثال: ابن زكريا الرازي، ولكنْ هناك شكّ قويّ في صحّة هذه النسبة. وعلى كلّ حال، ليس هناك مِن شكّ في أنَّ الرأي مطروح حاليًّا بين المسلمين، بل إنَّ نظير هذا الرأي المذكور أعلاه أو مصداقه الواضح، كان شائعًا في حقل أحكام الدين في العقدين الرابع والخامس على نطاق واسع؛ وهو الرأي الذي كان يؤكّد على نوع مِن العلمانيّة المفرطة، والذي كان يسعى إلى عقلنة جميع الأحكام الإلهيّة على أساس نظريّات وفرضيّات غير ثابتة ومختلف عليها في العلوم التجريبيّة، مِن ذلك بيان علّة تطهير النجاسة بهاء الكرعلى سبيل المثال أو علّة تشريع الغسل، وما إلى ذلك مِن طريق العلوم التجريبيّة ومعطياتها. إنَّ هذه الرؤية تنبثق عن اتجاه شاع في الغرب باسم «النزعة العلميّة». أ وإنَّ هذه العلمانيّة كانت مطروحة عندهم بشكل وآخر أيضًا، ولا تزال سارية إلى عصرنا هذا. وبطبيعة الحال، فإنَّ هذه النزعة العلميّة تظهر في الغرب على صورة قبيحة، ويتمّ في العادة اتخاذ مواقف حانقة في إطار ردّة الفعلميّة قذه النزعة الفعلميّة عذه النزعة.

وعلى كلّ حال، فإنَّ هذا الرأي والقراءات المتنوَّعة المنبثقة عنها، قد نشات مِن نوع خاصّ مِن الرؤية العقلانيَّة المفرطة في علم المعرفة، وسوف تكون لنا عودة إلى هذه النزعة.

### ٢. العقل بوصفة أداة للدين

إنَّ بعض العلماء المسلمين الذين قالوا باعتبار العقل، قد عمدوا إلى تحديد اعتبار العقل والمعارف العقليّة وأدلّتها، بإثبات حجيّة قول المعصوم في وفعله. إنَّ دور العقل في الدين مِن وجهة نظرهم، إنَّ يقتصر على حدود إثبات وجود الله، ونبوّة ورسالة النبيّ الأكرم على وإمامة الأئمّة المعصومين الاثني عشر في وعصمة وحجيّة قول وفعل النبيّ في وخلفائه المعصومين في وعندما ينتهي العقل مِن هذه المهمّة، لا يعود له دور آخر. إنَّ العقل بمنزلة الآلة والوسيلة التي نتّخذها للقيام بعمل أو إنجاز مهمّة ما؛ فهو بمثابة المفتاح الذي تفتح به باب الخزنة، وما إنْ يتسمّ لك فتح الباب حتى تكون مهمّة المفتاح قد انتهت، ويجب إخراجه ووضعه في الجيب أو

النزعة العلمية (Scientism): طريقة العلماء ومذاهبهم المميّزة، والقول بأنَّ طرائق العلوم الطبيعيّة يجب أنْ تصطنع في جميع حقول المعرفة.

الـدُرج، ويتمّ بعد ذلك تركيز الاهتهام على محتويات الخزنة. في إنْ يتمّ إثبات اعتبار الكتاب الذي هو عبارة عن وحي الله والسنّة الحاكية عن قول المعصوم وفعله وتقريره، بوساطة العقل، حتى يكون الدور الآلي للعقل قد شارف على الانتهاء، ويبقى بعد ذلك مثل أيّ آلة أو وسيلة أخرى عديم الدور والفائدة. وهنا يمكن لنا مِن خلال التمسّك بالكتاب والسنّة والقرآن والروايات المأثورة عن المعصومين على أنْ نصل إلى المعارف الدينيّة. إنَّ العقل ليس له أيّ دور في الكشف عن هذا المحتوى. ومِن هنا، فإنَّ حدود دائرة اعتبار العقل تقف عند هذا الحدّ، ولا تذهب إلى أبعد مِن ذلك.

ومِن بين المفكّرين الشيعة، ذهب المعتدلون مِن أتباع المدرسة التفكيكيّة إلى اختيار هذا الراي بشأن العقل، ولا بدّ مِن التذكير بأنَّ أنصار المذهب التفكيكي يختلفون في آرائهم إلى حدّ كبير، ومِن بينهم من يذهب في هذا الرأي إلى غاية التطرّف، بيد أنَّ المعتدلين منهم قد قبلوا بنظريّة العقل بوصفه آلة ووسيلة. وبطبيعة الحال، فإنَّ هذا الدور هو غير الدور الآلي الآخر الذي يمكن تصوّره بشأن العقل أيضًا، وهو فهم الكتاب والسنّة. إنَّ أداة عمليّة فهم النصّ هي القوّة الإدراكيّة للعقل، ولهذه القوّة بدورها دور الآلة والوسيلة البحتة في فهم الكتاب والسنّة، ويجب أنْ يتمّ فيها اجتناب التدخّل الاستقلالي في عمليّة الفهم.

وعلى كلّ حال، فإنّ المدرسة التفكيكيّة تمثّل رؤية معاصرة، وتمارس التنظير في هذا الحقل ولا تخظى بجذور تاريخيّة ضاربة في القِدم. ويمكن العثور على جذورها التاريخيّة بين الأخباريين. فإذا كان مؤسّس المدرسة الأخباريّة هو المحدث محمّد أمين الأسترآبادي، عندها سوف تعود الجندور التاريخيّة لهذا الرأي إلى القرن الحادي عشر للهجرة. لقد أثّر المحدّث الأسترآبادي في بعض معاصريه، وقد استمرّ هذا التأثير بعده إلى عدّة عقود. وإنَّ السيّد نعمة الله الجزائري مِن بين الذين كانوا يدينون له بالولاء. وقد اقتبس الكثير مِن آرائه مِن المنهج الفكري للأسترآبادي، كما أنَّه والأسترآبادي قد كان لهما تأثير ملحوظ على بعض المعتدلين مِن العلماء الأخباريين مِن أمثال الشيخ يوسف البحراني. وحتّى الفيض الكاشاني الذي كان معاصرًا للشيخ الأسترآبادي وكان لـه معه بعض اللقاءات، قد تأثّر به في علم الأصول أيضًا. وقد صرّح الفيض الكاشاني وكان لـه معه بعض اللقاءات، قد تأثّر به في علم الأصول أيضًا. وقد صرّح الفيض الكاشاني

بذلك وأقرّ بهذا التأتُّر. وبطبيعة الحال، فإنَّ الفيض الكاشاني قد قام بتعديل آرائه، وعمد إلى إصلاح تلك الآراء حتّى في علم الأصول أيضًا. إنَّ التهاهي الأهمّ بين الفيض الكاشاني والأخباريين يكمن في نفيه لعلم الأصول وتأسيس علم قائم على العقل لمعرفة أحكام الدين. ' وعلى كلّ حال، فإنَّ الشخصيّات البارزة في المدرسة الأخباريّة، مِن أمثال: الشيخ محمّد أمين الأستر آبادي، والسيّد نعمة الله الجزائري، والشيخ يوسف البحراني، بالإضافة إلى حقل الأحكام ومعرفة ملاكاتها، قد أنكروا دور العقل حتّى في الحقول الأخرى أيضًا. وقد نسبوا هذا المسلك والمنهج إلى المشهور، وقالوا بأنَّ المشهور عند حدوث التعارض بين الدليل العقلي والدليل النقلي، يقدّمون الدليل العقلي ويستندون إليه، ويقو مون بتأويل الدليل النقلي في ضوء ذلك الدليل العقلي، أو يطرحونه بالكامل ويعرضون عنه؛ وهو أسلوب شائع عندهم في الكلام والعقائد وفي الفقه أيضًا. ولكنَّهم أنفسهم رفضوا هذا المنهج. إنَّ الجميع بيِّن آراء كلُّ واحد منهم \_ فضلًا عن جميعهم \_ في غاية الصعوبة. إنَّ بعض عباراتهم تشكَّك في اعتبار العقل بشكل واضح؛ مِن قبيل الاستدلال الذي يقيمه السيّد نعمة الله الجزائري في نقد العقل. ٢ ويمكن العثور على عبارات أخرى تذهب صراحة إلى القول بأنَّ اعتبار العقل أمرًا مفروغًا منه. وحتّى السيّد نعمة الله الجزائري الذي تقدّم ذكر إشكاله على اعتبار العقل قال في إشكال له: إذن أين حدود العقل؟ ٣ إنَّ بيان هذا الســؤال والجواب في كلماته، يعكس بوضوح أنَّه ليس في مقام نفي اعتبار العقل وإنكار الحكم العقلي، وإنَّما كلّ كلامه متَّجه إلى حالة وقوع التعارض بين العقل والدين. وعلى كلّ حال، فإنَّ كلام البحراني يدلّ بوضوح ويؤكّد بشكل صريح على اعتبار العقل. وإنَّ الذي هو بصدد نفيه وإنكاره، إنَّما هو تدخّل العقل في دائرة الأحكام ومعرفة ملاكاتها، واعتبار مطلق العقل في باب التعارض بين أحكام العقل والنقل، بل إنَّه يصرّح بأنَّ العقل حجّة وشريعة باطنيّة. ويمكن بيان رأيه الذي يقدّمه بعد نقل مطنب لكلام السيّد نعمة

١. الفيض الكاشان، الحقّ المين، ص١٢؛ الفيض الكاشاني، الأصول الأصليّة، ص١٤٦.

٢. البحراني، الحدائق الناضرة، ج١، صص١٢٧ -١٢٨.

۳. م.ن.

الله الجزائري، والاستناد إلى كلام فخر الرازي ويصحّح مفاد كلا الكلامين ـ باختصار وبشكل دقيق على النحو الآتي:

1. إنَّ العقل الفطري السليم، لا شكّ في اعتباره وكونه موافقًا للشرع، بل هو حجّة باطنيّة. وبطبيعة الحال، فإنَّ هذا الاعتباريبقي على حاله إلى حين استشراء الدوافع الخاطئة، مِن قبيل: حبّ الجاه، والعصبيّة، والأوهام الفاسدة، واستحواذها على هذه الفطرة. وبالنظر إلى القرائن الموجودة في كلامه، وكذلك استناده إلى أقوال الآخرين، يتضح أنَّ مراده مِن العقل هو المدركات العقليّة ـ الأعمّ مِن البديهيّة والنظريّة ـ وهو يرى أنَّ هذه المدركات معتبرة، وأنَّ الكتاب والسنّة قد أشادا بالعقل بهذا المعنى وبهذه المدركات.

٢. إنَّ الدين وأحكامه قابلة للتقسيم إلى قسمين، وهما: ١. الأحكام التوقيفيّة. ٢. الأحكام غير التوقيفيّة. وإنَّ مراده مِن الأحكام التوقيفيّة، هي تلك الأحكام الدينيّة التي لا يمكن فهمها وإدراكها إلّا مِن طريق الأدلّة النقليّة، ومِن طريق أقوال النبيّ الأكرم عليه والإمام هي .

٣. إنّ العقل غير معتبر في حقل الفقه؛ وذلك لأنّه بالإضافة إلى قابليّة وقوعه في الخطأ، أو إمكان أنْ يمتزج بالكثير مِن الدوافع الخاطئة، يمكن رفض التمسّك بالعقل في الفقه مِن طرق أخرى، وهي أنّ الأحكام الفقهيّة ـ الأعمّ مِن العبادات والمعاملات ـ توقيفيّة، وتقوم على بيان الشارع. هناك الكثير مِن الروايات المتواترة التي تدلّ على أنّه لا يمكن الاستناد في هذا الحقل إلّا إلى الدليل النقلي الحاكي عن قول المعصوم إلى وفي حالة عدم الحصول على كلام المعصوم إلى الدليل الدين. ولو كان بمقدور العقل أنْ يصل إلى هذه الأحكام على نحو الاستقلال، فسوف يبطل إرسال الأنبياء إلى ويكون إنزال الكتب السماويّة عبثًا.

٤. وفي الختام، يتعرّض إلى بيان الموارد أو الحقول التي يكون العقل فيها مجديًا. وقد عمد إلى تحديد تلك الموارد وأثناء البحث يُبيّن الصور المتنوّعة للتعارض بين الأدلّة العقليّة والأدلّة النقليّة، مع ذكر طريقة حلّه. وبطبيعة الحال، فإنَّ المسألة الأخيرة تتناسب مع بحث تعارض المعارف الدينيّة وغير الدينيّة، ومِن المناسب ملاحظة هذا الحلّ هناك أيضًا. وخلاصة رأيه هي

أنَّ لا يمكن التعرّف بوساطة العقل على الأحكام التوقيفيّة للدين وملاكاتها، وأمّا في مورد الأمور غير التوقيفيّة، فيكون حكم العقل الأعمّ مِن البديهي والنظري معتبر؛ وذلك بطبيعة الحال ما لم يتعارض مع الدليل النقلي. وأمّا إذا وقع مثل هذا التعارض، فيمكن في هذه الحالة تصوّر وجوه متنوّعة، ويكون الدليل العقلي المؤيّد هنا بالدليل النقلي متقدّمًا. وفي الحقيقة، فإنّ كلامه يعني أنّه في موارد تعارض الأدلّة النقليّة مع الأدلّة العقليّة (أو الأدلّة العقليّة مع الأدلّة النقليّة والأدلّة العقليّة)، يجب تقديم الأدلّة النقليّة. النقليّة والأدلّة العقليّة)، يجب تقديم الأدلّة النقليّة.

وقد ذكر المحدّث الجزائري هذا الرأي بشكل صريح. وأنّه بعد فصل القضايا البديهيّة عن القضايا النظريّة يقول إنَّ الحاكم في البديهيّات هو العقل، وفي مورد القضايا النظريّة يقول إنَّ الدليل النقلي إذا كان موافقًا لها، يكون متقدّمًا على الدليل النقلي المعارض لها، وإذا تعارض الدليل العقلي والنقلي، يكون الدليل النقلي هو المقدَّم. ٢

والحاصل أنَّ أنصار الرأيين البديلين بدورهم يؤكّدون في بحث مساحة العقل على اعتبار العقل في الجملة أيضًا. إنَّ اعتبار العقل غير قابل للشكّ والتردّد مِن وجهة نظر الأخباريين والأنصار المعتدلين للمدرسة التفكيكيّة، بل تمّ اعتبار هذا المصدر بوصفه حجّة باطنيّة. وعليه، فإنَّ دور العقل الوحيد مِن وجهة نظرهم هو أنْ يضع يد الإنسان في يد المعصوم على، وبعد ذلك فإنَّ كلام المعصوم على وفعله، هو الذي يجب أنْ يكون المثال والنموذج الذي يجب أنْ يُحتذى ويجب اتّباعه. ومِن هنا، فإنم يرون أنَّ المعتبر في الفقه والأحكام العمليّة عمن بين المصادر ويجب اتّباعه. ومِن هنا، فإنم يرون أنَّ المعتبر في الفقه والأحكام العمليّة عمن بين المصادر الأربعة هو الكتاب والسنّة فقط. وعلاوة على ذلك، فإنم يؤكّدون على وجوب اجتناب تشخيص أحكامها وملاكاتها مِن طريق العقل، وكذلك يرون بعض القيود التي يجب وضعها على استخدام العقل في حقل العقائد أيضًا.

وبالإضافة إلى الأخباريين وأصحاب المدرسة التفكيكيّة، يذهب الكثير مِن العلماء

١. م.ن؛ الأنصاري، فرائد الأصول، مبحث القطع، التنبيه الثاني، ج١، صص٥٥-٦٣.

الجزائري، شرح التهذيب، ص٤٧ (نقلًا عن: الأنصاري، فرائد الأصول، ج١، ص٤٥، والبحراني، الحدائق الناضرة،
 ج١، ص١٢٧).

والمفكّرين إلى التأكيد على هذه النقطة، وهي وجوب اجتناب مجادلات المتكلّمين. فلا يمكن العثور على شخص واحد آمن بسبب طرقهم الجدليّة. وبعبارة أخرى: إنَّ الذين ينفقون أعهارهم في هذا الطريق لا يصلون إلى شيء مفيد، وإنَّ أدلّتهم لا تفيد العلم واليقين. وبذلك، فإنَّ الذين يقضون عمرهم في هذا الطريق، لا يصلون إلى اليقين، ناهيك عن الشخص الذي يسعى إلى مجرّد ترسيخ مبانيهم الاعتقاديّة، وتحكيم معتقداته على المدى الزمني القصير مِن طريق الأدلّة العقليّة، أو يروم إقامتها على أساسها. وهذه هي النقطة التي أشار إليها الفيض الكاشاني ، وأبو حامد الغزالي ، وصدر المتألمّين الشيرازي ، والشيخ مرتضى الأنصاري ، والكثير مِن العلماء البارزين في العلوم الإسلاميّة العقليّة والنقليّة. وفي الوقت نفسه، فإنَّ صدر المتألمّين والفيض الكاشاني وأضرابها مِن العلماء، بدلًا مِن المجادلات الكلاميّة، يؤكّدون على الإقبال نحو العقل المهدي أو التعاضد بين العقل والشرع، ويقترحون مثل هذه الطريقة في الاستناد إلى المعتقدات الدينيّة وجعلها هي المبني. ٥

يبدو أنَّ واحدًا مِن أهم الأسباب التي دعت إلى التأكيد على تجنّب تعلّم الكلام ومنع المتكلّمين مِن الجدل الكلامي هو أنَّ الكثير مِن المتكلّمين لا يتحلّون بالعمق والتبحّر الكافي في المسائل العقليّة. ومِن هنا، فقد تسبّبوا بالكثير مِن المشكلات في هذا المجال. وأمّا الذين يراعون منطق الاستدلال ويتقنون الأسلوب الصحيح للتحقيق في العلوم السابقة واللاحقة، ويمكنهم أنْ يكبحوا جماح الانفعالات العاطفيّة بشكل متعارف، فإنَّم يستطيعون مِن طريق البراهين التي يتمّ فيها إحراز المعايير المنطقيّة والمعرفيّة بشكل دقيق - أنْ يصلوا إلى الحقيقة.

1. الفيض الكاشاني، المحجّة البيضاء في تهذيب الإحياء، ج١، صص٢٦٩-٢٧٠؛ الفيض الكاشاني، علم اليقين في أصول الدين، ج١، ص٣٥-٤.

٢. الغزالي، إحياء العلوم، نقلًا عن: الفيض الكاشاني، المحجّة البيضاء، صص ٢٦٩-٢٩٥.

٣. الشيرازي، شرح أصول الكافي، ج٢، صص٣٨٧-٣٨٩.

٤. الأنصاري، فرائد الأصول، ج١، صص١٧٥-١٧٦.

٥. الشيرازي، شرح أصول الكافي، ج٢، صص٣٨٧-٣٨٩؛ الفيض الكاشاني، الحقّ المبين، ص٧؛ الفيض الكاشاني، علم اليقين في أصول الدين، ج١، صص٢-٤.

إنَّه لكلام صحيح ومحـقّ أنْ يقال إنَّ المجادلات الكلاميّة \_ نظير الأساليب التي كانت متداولة في عصر أبي حامد الغزالي - تمنع الإنسان مِن الوصول إلى الحقيقة والحصول على العلم، بل وتبعده عنها كذلك. إنَّ هذا النوع مِن المجادلات غير المبرهنة، تدفع بالإنسان نحو منحدرات خطيرة وتضعه على شفير هاوية سحيقة. إنَّ الإنسان كما يستطيع العمل على توظيف قوّته الخياليّة وبناء الصور الوهميّة، يستطيع كذلك أنْ يعمل على توظيف الكثير مِن المغالطات، ويعمل بذلك على إرباك ذهنه وأذهان الآخرين أيضًا. إنَّ هذا النوع مِن التشويش والإرباك أو الـدور، يعدّ واحدًا مِن فنون ذهن الإنسان وقدرته على التخيّل. إنَّ الإنسان بمقدوره مِن خــلال التركيب بين الصور والمفاهيم أنْ يصنع مفاهيم ليــس لها مِن وجود على أرض الواقع، مِن قبيل: جبل مِن ذهب، أو بحر مِن زئبق وما إلى ذلك، وكذلك يمكنه مِن خلال التركيب بين القضايا والمقدّمات أنْ يصوغ أدلّة مقنعة أو استدلالات شبه برهانيّة، ويشغل ما عددًا كبيرًا مِن الناس. وهنا تأتي ضرورة الاستناد إلى البرهان بدلًا مِن التعويل على هذا النوع مِن الاستدلالات الواهية، والسقوط في مثل هذه الهاوية. إنَّ العقل يأخذ بأيدينا بوساطة البرهان وير شدنا إلى المعرفة اليقينيّة. وفي هذا السياق، مِن المهمّ أنْ نعمل على اختبار الأدلّة المعروضة، وأنْ نبادر إلى تقييمها على أساس المعايير المنطقيّة والمعرفيّة مرّة ومرّتين وثلاث مرّات. فلو كان الاستدلال بلحاظ المحتوى والمقدّمات يقينيًّا، وأمكن إرجاعه إلى عدد مِن الأصول البديهيّة، وكان مِن حيث الشكل بديهيًّا أو يمكن إرجاعه إلى البديهي، فسوف تكون نتيجته صادقة لا محالة. بيد أنَّ المشكلة في البين، هي أنَّ بعض العلماء لا ير اعون هذا النوع مِن الأساليب المعر فيّة. مِن ذلك على سبيل المثال ليس لدينا على طول التاريخ مفكّر قام باختبار استدلالاته على أساس المعيار المعرفي والأساليب المنطقيّة، وعمل على مراعاة مبدأ إرجاع النظري إلى البديهي. فإذا ما استثنينا هندسة إقليدس، هل هناك علم قام برعاية هذه القواعد؟ أفليست الفلسفة الإسلاميّة مشحونة بالقضايا اللاحقة أو ـ بتعبير أدق ـ المشوبة بهذا النوع مِن القضايا؟ ألم يتمّ اتّخاذ الفرضيّات العلميّة - التجريبيّة بوصفها أساسًا لبعض المباني الفلسفيّة؟ لماذا لم يتم التمايز في الفلسفة الإسلاميّة بين الاستدلالات السابقة واللاحقة؟ ولماذا لم يتم إرجاع الاستدلالات

المقدّمة بأسلوب شبه هندسي - إلى البديهيّات؟ يبدو مِن الضروري بدلًا مِن الاتجاه الكلامي والتعلّق بجدل المتكلّمين، مواصلة أسلوب البرهان في فروع واتجاهات الفلسفة وسائر العلوم العقليّة، والتأمّل في البراهين المقامة مرّتين وثلاث مرّات؛ والعمل على تقييد مقدّماتها وأشكالها، وفصل المقدّمات اللاحقة عن المقدّمات السابقة، والعمل بعد ذلك - مِن خلال النظر في القواعد الصوريّة للاستدلال والأصول المنطقيّة والمعرفيّة للمحتوى على تقييم تلك الأدلّة. يجب أنْ يتمّ العمل على تعميم ثقافة إرجاع النظري إلى البديهي في معرفة الله والوجود وسائر العلوم المشابهة الأخرى، وتقديم أبحاث مِن هذا النوع. وبذلك، وفي ظلّ الظروف والشرائط الاعتياديّة - حيث يتمّ التغلب على الميول والعواطف والأهواء، والسيطرة على الغرائز والدوافع الفاسدة، مِن قبيل: العصبيّة وحبّ الجاه والحسد وما إلى ذلك - يمكن للإنسان بوساطة عقله والأدلّة العقليّة بهذه الخصوصيّة - أي بالطريقة البرهانيّة، ومِن دون الحاجة إلى بذل الجهود المستمرّة وإنفاق جميع العمر - مِن إيقاظ عقله الهاجع والمدفون داخل وجوده في مدّة قصيرة. وبذلك، فإنف على الرغم مِن الازدهار الكبير الذي حققته العلوم العقليّة منذ صدر الإسلام إلى يومنا فائن نجد بعض العلهاء في مرحلة ما - باستثناء هندسة إقليدس - قد التفت إلى هذه النقطة. وهكذا هو الأمر في العالم الغربي، فإنّه بشكل عام يجري على هذه الوتيرة أيضًا، فهم لا يختلفون عنا كثرًا من هذه الناحية.

والحاصل، هو أنَّ هذه المقالة على الرغم مِن دفاعها عن الرأي الشائع، إلّا أنَّها تؤكّد في الموقت نفسه على ضرورة اجتناب الوقوع في المغالطات الكلاميّة وما إلى ذلك، وأنْ نسعى بدلًا مِن ذلك إلى البحث عن الحقيقة، وأنْ نستند إلى الأدلّة التي يتم إرجاعها إلى البديهيّات واليقينيّات. إنَّ على الباحث أنْ يكون كلّ همّه منحصرًا بالتفسيرات الجدليّة لإثبات تعاليم الدين التي يختارها، بل وحتى لإثبات المفاهيم التي تعجبه، وإنَّها عليه أنْ يكون بصدد إثبات الحقيقة فقط. فإنْ اشتمل دين على خرافات، مِن قبيل: تجسّد الله، وموت ابن الله مِن أجل افتداء الناس وإسعادهم ومحو الخطيئة الأولى، ومصارعة النبيّ يعقوب مع الله، والتثليث، عليه أنْ يذعن بأنَّ هذا الدين ورغم سهاويّته ـ قد تعرّض للتحريف. وهنا يمكن الوصول إلى الحقيقة بعد رعاية هذا الدين ـ رغم سهاويّته ـ قد تعرّض للتحريف. وهنا يمكن الوصول إلى الحقيقة بعد رعاية

الأصل المعرفي القائم على إرجاع النظريّات إلى البديهيّات، مع التحرّر مِن النزعات والرغبات وكبح جماح الشهوات أو السيطرة عليها.

# دور العوامل الخارجيّة في المعرفة

بالإضافة إلى تقييم الأدلَّة والمستندات في كلِّ نظريَّة، يجب الالتفات كذلك إلى دور التوجّهات وتأثير الميول والأعيال على المعرفة أيضًا. إنَّ كلِّ من يهارس عمليَّة الاستدلال ويعمل على تقديم الأدلّة الكلاميّة والفلسفيّة، أنْ يحذر مِن التأثّر بالاتجاهات والدوافع والحوافز الداخليّة أو العوامل الخارجيّة، بل وعليه أنْ يحجم عنها بشكل كامل. ومِن هنا، فإنَّ المنهج الصحيح في اختيار النظريّة، يقوم على نوع مِن التقوى الأخلاقيّة. ومِن هذه الزاوية، فإنَّ الأخلاق تتقدّم على كلِّ شيء، بها في ذلك المعرفة. ومِن دون التقوى يتمّ نسيان المسار الصحيح، وتستحوذ على الشخص الدوافع والعناصر غير العلميّة، وإنَّ هذا الحكم لا يقتصر على العلوم العقليّة والمعارف التي تعمل على تو ظيف الأدلَّة العقليَّة السابقة واللاحقة، بل تشمل حتَّى الأدلَّة النقليَّة والعلوم التي يقوم أسلوب التحقيق فيها على النقل أيضًا. إنَّ التوجّهات والعُقد والتخلّفات أو التعلُّقات، والنظريّات المقبولة ونظائر ذلك، قد تترك تأثيرها في تحليل وتفسير الأحداث التاريخيّة، بل ومِن المحتمل أنْ يفهم الباحث سندًا بشكل معكوس ومخالف للحقيقة والواقع، أو أنْ لا يرى السند على الرغم مِن وجوده ماثلًا أمام عينيه. كان هناك شخص في الماضي القريب قد تعرّض إلى بحث وتحليل مسألة تاريخيّة. ولكنَّه حيث كان متعلَّقًا ببعض التيّارات الكلاميّة ومتأثّرًا بنظريّاتهم؛ فقد استدلّ برواية مِن كتاب الكافي على نفى علم الإمام على ، وقال بأنَّ الإمام نفسه قد صرّح بأنّه لا يعلم الغيب؛ فكيف تسمحون لأنفسكم بادّعاء العلم الإلهي للأئمّة إلا إلا فت أنْ تعلموا أنَّ الرواية كانت تثبت عكس مدّعاه. فإنَّ الرواية تشتمل على قرينة داخليّة تثبت علم الإمام بشكل صريح، وتؤكّد أنَّ الروايات الواردة في مقام نفي العلم عن الإمام على النَّم هي صادرة بداعي التقيّة؛ إذ كان هناك بعض الأشخاص الذين لا يستطيع الإمام أنْ يبيّن الحقيقة بحرّية تامّة بحضورهم. ومِن بينها صدور هذه الرواية. إنَّ هذا الباحث

قد تمسّك بصدر الرواية الصادر بداعي التقيّة، والذي يؤيّد مذهبه بحسب الظاهر، وتجاهل تتمّة الرواية. أجل، إنَّ الدوافع والآراء المختارة، والمنحازة، وحبّ وبغض الشخص لشيء، يعمي بصره، ويصمّ سمعه، ويجعل عقله مغلوبًا ومسيطرًا عليه مِن قبل ميوله ورغباته. إنَّ هذا النوع مِن الأمور يحول دون الإنسان والوصول إلى الحقيقة والواقع. ومِن هنا، يجب الاهتمام في المعرفة بالعوامل الخارجيّة المؤثّرة عليها، ودراسة دورها وتأثيرها، وحجم أو كيفيّة هذا التأثير.

## أدلة اختيار الرؤية السائدة

يرِد هنا سؤال آخر يقول: ما هو الدليل الذي نتمسّك به على اختيار الرؤية السائدة مِن بين الآراء المتنوّعة في هذه المسألة؟ وما هي الشواهد التي تثبت وتؤكّد صحّة هذه النظريّة؟

يبدو أنَّ طريقة حلّ هذه المسألة يكمن في أنْ نلقي نظرة على القضايا أو المعارف الدينيّة، وبحث كلّ واحدة منها، وبأيّ طريقة يمكن تقييمها. مِن الواضح أنَّه لا يمكن تقييم جميع العلوم البشريّة على أساس منهج وأسلوب واحد، بل بسبب تنوّع قضاياها، سوف تكون أساليب التقييم والبحث فيها متنوّعة أيضًا. فإنَّ طائفة منها حيث تكون القضايا فيها مِن نوع القضايا السابقة يتمّ بحثها وتقييمها بوساطة العقل والدليل العقلي، وطائفة منها بالدليل الحسّي، وطائفة ثالثة بوساطة الشهود والعلم الحضوري، وطائفة رابعة بوساطة الدليل النقلي، وهكذا. وبالنظر إلى ما تقدّم في الفصل الثاني، بسبب وحدة المصادر أو طرق المعارف الدينيّة وغير الدينيّة، فإنَّ الطرق والأساليب التي يتمّ توظيفها في تقييم المعارف الدينيّة والتحقيق فيها، تتّحد مع الطرق والأساليب التي يتمّ توظيفها في المعارف الأخرى. إنَّ لكلّ طائفة مِن القضايا أسلوبها الخاصّ. ومِن خلال استعمال الأسلوب الخاصّ بها يتناسب مع البحث والتحقيق في كلّ نوع مِن أنواع القضايا، يمكن الوصول إلى النتيجة الصحيحة والحصول على المعرفة الصائبة. بيد أنَّ هذا الكلام لا يستلزم أنْ يتمّ تحديد معرفة طائفة مِن القضايا على مصدر واحد فقط، بل يمكن التعرّف على بعض القضايا أو المعارف الدينيّة مِن عدّة طرق. مِن ذلك على سبيل المثال أنَّ لتمّ تحديد معرفة طائفة مِن القضايا على مصدر واحد فقط، بل يمكن التعرّف على بعض القضايا أو المعارف الدينيّة مِن عدّة طرق. مِن ذلك على سبيل المثال أنَّ

<sup>1.</sup> الكُليني، الأصول ِمن الكافي، ج١، ص٢٥٧.

قضيّة «إنَّ الله موجود»، يمكن التعرّف عليها مِن طريق العلم الحضوري، كما يمكن التعرّف عليها مِن طريق العاد، إذ يمكن إثباته بوساطة الدليل عليها مِن طريق العقلي، ويمكن إثباته بوساطة الدليل النقلي أيضًا؛ وبعض القضايا لا يمكن التعرّف عليها إلّا مِن طريق مصدر واحد فقط. ومِن خلال الرجوع إلى الرسم البياني السابق، يمكن تشخيص هذه الطائفة مِن القضايا بوضوح.

#### النتيجة

إنَّ الدي نحن بصدد بيانه الآن، هو أنَّ البحث في الدين ومعرفة الأجزاء المتنوّعة مِن الدين، لا يتمّ بأسلوب واحد. فهناك طائفة مِن القضايا الدينيّة يتمّ التعرّف عليها بوساطة الأسلوب النقلي، العقلي، وبعضها بوساطة الأسلوب التجريبي والحسّي، وبعضها بوساطة الأسلوب النقلي، وبعضها الآخر بوساطة الأسلوب العقلي والنقلي. يضاف إلى ذلك، أنَّه يمكن التعرّف على بعض أبعاد الدين بوساطة المصدر والمنهج التلفيقي أيضًا. مِن ذلك على سبيل المثال أنَّ خصائص البرزخ ويوم القيامة وكلّ واحد مِن الأنبياء وخلفائهم والأحكام التوقيفيّة، لا يمكن التعرّف عليها بالأسلوب العقلي، وإنَّ معرفة هذه الأمور بالنسبة إلى الناس العاديين، تكون ممكنة مِن طريق المصدر التلفيقي وبمثل هذا الأسلوب. فبعد إثبات عصمة النبيّ والإمام وحصول طريق المودت المقدّسة على مصادر خاصة، مِن قبيل: الوحي والإلهام، والقول نتيجة لذلك باعتبار أقوالهم وأفعالهم، فإنَّه مِن خلال سماع كلامهم أو مشاهدة سلوكهم في عصر حضورهم، والأدلّة النقليّة الحاكية عن أقوالهم وأفعالهم؛ يمكن الاستناد إلى كلامهم وإلى أفعالهم، والحصول بذلك على الكثير مِن المعارف الدينيّة. إنَّ التعرّف على أجزاء مِن الدين، إنَّما تكون ممكنة بهذه الطربقة وهذا الأسلوب فقط.

وبالإضافة إلى هذا الدليل، يمكن الوصول \_ مِن خلال الرجوع إلى النصوص الإسلاميّة \_ إلى النصوص تمّ الاستناد إلى العقل في \_ إلى الكثير مِن الأدلّة الدينيّة على الرؤية الشائعة. وفي هذه النصوص تمّ الاستناد إلى العقل في حقله الخاصّ، كما تمّ الاستناد إلى سائر المصادر الأخرى في المعرفة الدينيّة أيضًا. وهناك رواية

في نهج البلاغة تقدّم بيانها في مستهل هذا الفصل، تمثّل واحدة مِن الأمثلة الواضحة على هذه الطائفة مِن الأدلّة. وإنَّ تقسيمها وتبويبها ودراستها التفصيليّة تحتاج إلى مجال آخر. وبطبيعة الحال، لا ينبغي أنْ يذهب بنا التصوّر إلى عدم إمكان التمسّك في هذا البحث بالأدلّة الدينيّة الداخليّة؛ وذلك لأنَّ هذا النوع مِن الأدلّة يبيّن موقف الإسلام في هذه المسألة بشكل واضح، ويعمل على توضيح رأي هذا المذهب بها لا غبار عليه.

#### المصادر

- الأنصاري، الشيخ مرتضى، فرائد الأصول، ج١، قم، نشر المصطفوي.
- البحراني، الشيخ يوسف، الحدائق الناضرة، تحقيق: محمّد تقي الإيرواني، ج١، قم، مؤسّسة النشر الإسلامي.
- حسينزاده، محمّد، در آمدي به معرفت شناسي و مباني معرفت ديني (مدخل إلى الأبستمولوجيا وأسس المعرفة الدينيّة، قم، مؤسسه آموزشي و پژوهشي امام خميني عليه الله عليه جديدة منقحة، ١٣٨٥هـ. ش.
- \_\_\_\_\_، منابع معرفت (مصادر المعرفة)، قم، مؤسسه آموزشي و پژوهشي امام خميني عليه آيه، ١٣٨٥ هـ.ش.
  - \_شبر، السيّدعبدالله، حقّ اليقين، طهران، نشر أعلمي.
- الطوسي، نصير الدين، «تجريد الاعتقاد» في كشف المراد في شرح تجريد الاعتقاد، شرح: الحسن بن يوسف الحلي، قم، نشر المصطفوي.
- \_ الغزالي، محمّد، إحياء العلوم، نقلًا عن: المحجّة البيضاء، إعداد وتدوين: الملّا محسن الفيض الكاشاني، قم، دفتر انتشارات اسلامي، ط٢.
  - \_الفاضل المقداد، اللوامع الإلهية، تبريز، ١٣٩۶هـ.
  - \_الفيض الكاشاني، الملامحسن، الأصول الأصلية، طهران، سازمان چاپ دانشگاه، ١٣٤٩ هـ.ش.
    - \_\_\_\_\_، الحقّ المبين، طهران، سازمان چاپ دانشگاه، ٩ ١٣٤هـ.ش.
    - \_\_\_\_\_، المحجّة البيضاء في تهذيب الإحياء، قم، دفتر انتشارات إسلامي، ط٢.
      - \_\_\_\_\_\_، علم اليقين في أصول الدين، ج١-٢، قم، نشر بيدار، ١٣٥٨هـ.ش.
    - \_الكُليني، محمّدبن يعقوب، الأصول مِن الكافي، بيروت، دار صعب، و...، ط٤، ١٤٠١هـ.
- \_المطهري، مرتضى، مجموعة آثار (الأعمال الكاملة)، ج٢، قم، انتشارات صدرا، ط٩، ١٣٧٩هـ.ش.
  - \_\_\_\_\_، مجموعه آثار (الأعمال الكاملة)، ج٤، قم، انتشارات صدرا، ط٤، ١٣٨٠هـ.ش.
    - \_الميرداماد، محمّدباقر، القبسات، طهران، انتشارات جامعة طهران، ١٣٤٧هـ.ش.

# الحداثة والعقلانية

على ربّاني گلبايگاني

إنَّ العقلانيِّة "واحدة مِن أبرز أصول الحداثة ومِن بين أهم مؤشِّراتها. إلى الحدّ الذي قد يتمّ الاكتفاء أحيانًا بالعقلانيَّة في تعريف فكر وعصر الحداثة. ولكنْ ما هي العقلانيَّة المقصودة في الحداثة؟ فهل العقلانيَّة الحداثويَّة ترتبط بالفلسفة والإبستيمولوجيا أم هي ناظرة إلى الأخلاق وعلم الجال، أم هي ناظرة إلى علم الاجتماع والسياسة، أم تشمل الاقتصاد والثقافة، أم إنَّ جميع الحقول المعرفيّة والأخلاقيّة والسلوكيّة للإنسان في مختلف أبعاد الحياة الفرديّة والاجتماعيّة، تندرج ضمن العقلانيّة الحديثة أيضًا؟

لقد كانت الأسئلة أعلاه تخصّ دائرة العقلانيّة الحديثة، بيد أنَّ السؤال الأهمّ هو: ما هي خصائص العقلانيّة الحديثة؟ ما هي النسبة بين العقلانيّة المنشودة للحداثويين وعقلانيّة فلاسفة ما قبل عصر الحداثة؟ وهل العقلانيّة الحديثة تنسجم مع العقلانيّة المقبولة في الأديان السهاويّة والتوحيديّة، ولا سيّها منها الدين الإسلامي؟ إذا كان الجواب بالنفي، فها هو منشأ الاختلاف بين هذين الأمرين؟ وما هي التداعيات المتربّبة على ذلك؟ إنَّ الجواب عن السؤال الأخير يمكن أنْ يعمل على إيضاح النسبة بين الدين والحداثة إلى حدّ كبير، وهي المسألة التي تُعدّ مِن هواجس المتديّنين العقلانيين، والمصلحين المتديّنين في العصر الحاضر.

المصدر: المقالة بعنوان «مدرنيته و عقلانيت» في مجلّة كلام اسلامى التي تصدر في الجمهوريَّة الإسلاميّة الإيرانيَّة باللغة الفارسيّة، العدد ٤٨، شتاء ١٣٨٢ ش، الصفحات ٣٩ إلى ٥٨.

تعريب: حسن علي مطر.

٢. أستاذ علم الكلام والفلسفة في الحوزة العلميّة بقم المقدّسة.

# المفردات والأنواع

إنَّ مفردة العقلانيَّة العمل على بيان الخصوصيَّة العقلانيَّة لواقعيَّة ما. وبعبارة أخرى: كيف تطلق العقلانيَّة على الوجود والواقعيَّة العقلائيَّة. ٢ وقد تمّ عدّ الذكاء والمعقوليَّة والمنطقيَّة والاشتهال على البُعد العقلاني أمورًا مرادفة للعقلانيَّة.

إنَّ المصطلح الآخر المرادف للعقلانيَّة هو المذهب العقلي (Rationalism) الذي له استعمال وصفي، ويعني النحو العقلائي أو العقلانيَّة، والعقليَّة، والعقليَّة، والعقلونيّة، والعقلول، والعاقل، وصاحب العقل والاستدلال تأتي بمعنى واحد أيضًا. "

إنَّ مفردة العقل في اللغة العربيّة مأخوذة مِن العقال؛ وهو حبل تُربط به قائمة البعير لمنعه مِن الحركة، وبذلك يتمّ الحفاظ عليه مِن الضياع أو التردّي في الأودية والمهاوي. كما يُسمّى الزي الذي يضعه العرب على رؤوسهم عقالًا أيضًا. وبالنظر إلى أخذ الحفظ والردع مِن الخطر في مادّة وجذر العقل، قيل في تعريف العقل:

العقل قوّة تمنع صاحبها مِن الانحراف عن الطريق المستقيم. ٤

وقد ذكر الراغب الإصفهاني الاستعمالين الآتيين للعقل، وهما:

١. القوّة التي يمكن الحصول بوساطتها على المعرفة.

٢. المعرفة الحاصلة بفعل توظيف قوّة العقل.

ثمّ قال بعد ذلك بأنَّ الآيات التي تشجب الكفار بسبب عدم امتلاكهم للعقل ناظرة إلى المعنى الثاني، والآيات التي ترفع التكليف عن الناس بسبب عدم امتلاكهم للعقل ناظرة إلى العقل بالمعنى الثاني.

ثمّ إنَّه بالنظر إلى هذين المعنيين أو الاستعمالين للعقل، عمد إلى تفسير الحديثين المعروفين، وجاء في الحديث الثاني: وجاء في الحديث الأوّل: «ما خلق الله خلقًا أكرم عليه مِن العقل»، وجاء في الحديث الثاني:

<sup>1.</sup> Rationality

<sup>2.</sup> The quality of being rational(معجم أو كسفور د الإنجليزي) .

٣. باطني، فرهنگ معاصر انگليسي- فارسي؛ آشوري، فرهنگ علوم انساني انگليسي- فارسي.

٤. الجرجاني، التعريفات، ص٦٥؛ الشرتوني، أقرب الموارد، ج١٢، ص٨١٢.

«ماكسب أحد شيئًا أفضل مِن عقل يهديه إلى هدى أو يرده عن ردى». والحديث الأوّل ناظر إلى المعنى الأوّل للعقل، الله المعنى الثاني المعنى المعنى الثاني المعنى المعنى المعنى المعنى الثاني المعنى المعنى

### العقل النظرى والعقل العملي

إنَّ لمفردة العقل ومشتقّاتها (العقلاني، والمعقول، والعاقل) استعمالات متنوّعة في المحاورات العامّة والخاصّة، وتارة تستعمل في حقل الإدراكات، ويقال: إنَّ إدراك العقل يقع في قبال الإدراك الحسيّي أو الإدراك الشهودي، وفي هذه الحالة يكون المراد مِن العقل قوّة الإدراك والمعرفة. وتارة يقال: إنَّ الإنسان معقول، ويراد بذلك أنَّ كلام وفعل الإنسان يقوم على أساس المعايير العقلانيّة. وبدلًا مِن أنْ تكون أقوال وأفعال الإنسان واقعة تحت تأثير المشاعر والأحاسيس، تكون تابعة للموازين العقليّة والمنطقيّة، وتارة يطلق لفظ العاقل على الذي يعمل على تقييم الشرائط والموقعيّات، ويقوم بالتخطيط والعمل بها يتناسب مع الإمكانات والشرائط والأهداف، وإنْ كان في ذلك لا يراعي الأصول والموازين والمعايير الأخلاقيّة والشرعيّة.

لقد تمّ تقسيم العقل في مصطلح الفلاسفة إلى قسمين، وهما العقل النظري، والعقل العملي. والعقل النظري هو الذي يختصّ بحقل المعارف التي ترتبط مباشرة بعمل الإنسان، مِن قبيل: أنَّ الله عالم، والروح مجرّدة، والأرض كرويّة، والشمس تقع في مركز المجموعة الشمسيّة، وما إلى ذلك مِن القضايا الأخرى. والعقل العملي يختصّ بحقل المعارف المرتبطة بعمل الإنسان مباشرة، مِن قبيل: الصدق حسن، والكذب قبيح، وحبّ الخيريؤدي إلى الفلاح وما إلى ذلك مِن القضايا الأخرى.

إنَّ العقل العملي في الاستعمال الفلسفي الشائع، هو في الحقيقة عقل التكليف والأخلاق، وله بُعد قيَمي، وغير ناظر إلى آليّة عمل الإنسان؛ بمعنى أنَّه لا يبيّن أسلوب العمل العيني للإنسان؛ مِن ذلك على سبيل المثال أنَّه في النشاط الاقتصادي أو السياسي أو أيّ فعل فردي أو اجتماعي آخر، كيف يجب أنْ يكون السلوك للوصول إلى المقصد والغاية بمعزل عن رسالة

١. الراغب، المفردات، مفردة: عقل.

العقل العملي القيمي. إنَّ هذا الأمرير تبط بالعقل العملي الآلي أو التطبيقي، وهو مِن مقولة التجربة والمعرفة، وليس مِن مقولة تقييم العقل التطبيقي والآلي بالنسبة إلى العقل القيمي إلا بشرط؛ بمعنى أنَّه لا يلازمه ولا يتنافى معه. ويمكن أنْ يُستعمل بشكل متناغم مع العقل القيمي، كما يمكن توظيفه بشكل غير متناغم معه.

روي في الحديث عن الإمام الصادق على أنَّه قال في تعريف العقل:

«العقل ما عبد به الرحمن، واكتسب به الجنان». فقيل له: وما الذي كان مِن شأن معاوية بن أبي سفيان؟ فقال: «تلك النكراء! تلك الشيطنة، وهي شبيهة بالعقل، وليست بالعقل». \

وقد تحدّث بعض علماء الاجتماع الغربيين عن نوعين مِن العقلانيّة النظريّة والعمليّة أو التوجيهيّة. ومِن ذلك ما تحدّث به ماكس فيبر في كتابه علم النفس الاجتماعي للأديان الكبرى، عن نوعين مِن العقلانيّة النظريّة والعمليّة أو التطبيقيّة أيضًا. إنَّ العقلانيّة النظريّة تستلزم الأفضليّة المتزايدة للنظريّة على الواقعيّة بوساطة المفاهيم الإنتزاعيّة والأكثر دقّة مِن ذي قبل؛ وأمّا العقلانيّة العمليّة والتطبيقيّة، فهي بمعنى التوصّل المنهجي إلى هدف وغاية محدّدة وعمليّة بالكامل بوساطة حساب دقيق للمسائل والوصول إلى غاية الإدارة المنظّمة.

لقد عمد ماكس فيبر مِن خلال هذا التهايز إلى تحليل الثقافة الغربيّة والشرقيّة، ومِن دون أنْ يكون في مقام التقييم، اعتبر الثقافة الغربيّة في جميع مساحات العمل والنشاط والحياة، ثقافة عقلانيّة. وقد اعتبر التقدّم العلمي والتكنولوجيا الفنيّة في الغرب مِن آثار العقلانيّة. ٢

# العقلانية الصورية والذاتية

وفي تقسيم آخر، تمّ تقسيم العقلانيّة إلى العقلانيّة الذاتيّة والعقلانيّة الصوريّة. وهذا التقسيم بدوره مِن ماكس فيبر أيضًا. إَن العقلانيّة الصوريّة لا شأن لها بالقيّم، في حين أنَّ العقلانيّة الذاتيّة تتضمّن المواضع القيّميّة؛ فإنَّ عقلانيّة شيء ما تعني أنَّ قيمة ذلك الشيء رهن بالقيّم

١. الكُليني، الكافي، ج١، كتاب العقل والجهل، ح٣.

۲. هملتون، جامعه شناسي دين، صص ۲۰۱-۲۰۱.

التي يؤمن بها الناس. إنَّ العقلانيَّة الغربيَّة الحديثة، مِن وجهة نظر ماكس فيبر، هي عقلانيَّة صوريَّة، وليست عقلانيَّة ذاتيَّة وقيميَّة. إنَّ الرصد المنظّم والمستمرِّ للربح في عالم الرأسماليَّة مِن طريق الحسابات الدقيقة للإنفاق في قبال العائدات، تعدِّبمعنى الصور العقلانيَّة، إلَّا أنَّها لا تنتج العقلانيَّة الذاتيّة بالضرورة؛ إذ مِن الممكن أنْ لا تلبّي الأهداف والحاجات الفرديَّة والاجتهاعيّة للإنسان. المنافرة المنتقبة المنتقبة المنتقبة المنتقبة المنتقبة المنتقبة الله المنتقبة الله المنتقبة ال

وقد ذهب أنطونيو أربلاستر إلى التعبير بـ«المحدود» و «الواسع» بـدلًا مِن «الصوري والذاتي»، إذ قال:

"إنَّ العقل في الفكر الحداثوي يستعمل في معنيين مختلفين، وإنَّ النسبة بين هذين المعنيين هي مِن قبيل النسبة بين العام والخاصّ. إنَّ الاستعال الأكثر تحديدًا والأكثر دقة للعقل عبارة عن القدرة المنطقيّة على التفكير والمحاسبة والاستنتاج. إنَّ هذا التفسير للعقل، لا شأن له بالأهداف والغايات، وإنَّا يتعاطى مع الوسائل فقط. والمفهوم الآخر للعقل بشأن الأهداف والغايات، يبدي الرأي مِن قبيل الوسائل أيضًا. وعلى هذا الأساس، لا يستحقّ تسمية العقلانيّة سوى بعض مقاصد الفرد والمجتمع فقط. فإنَّ المداراة على سبيل المثال مسار عقلاني، وإنَّ الظلم وإلحاق الأذى بالآخرين يعد أمرًا غير عقلاني. وعلى هذه الشاكلة، فإنَّ العقل ليس حياديًّا مِن الناحية الأخلاقيّة». أ

### الموقع والأهمية

إنَّ العقلانيَّة في الحداثة الغربيَّة لها مكانة بارزة وفريدة، وإنَّ نظريَّة التجدَّد قد امتزجت بفكر العقلانيَّة بشكل وثيق، بحيث يؤدِّي إبطال أحدهما إلى إنكار الآخر. إنَّ خصيصة التفكير الغربي في في في مع التجدّد (عصر الحداثة)، يكمن في أنَّه كان يريد العبور مِن دوره الأساسي والمعروف للتعقلن إلى فكر أوسع للمجتمع العقلاني، حيث لا يتكفّل العقل فيه بهداية وتوجيه النشاط العلمي والفنّي فقط، بل ويتكفّل حتّى بحكومة الناس وتدبير أمورهم أيضًا.

۱. م.ن، صص ۲۵۰–۲۵۱.

٢. أربلاسر، ليبراليسم غرب، صص١١٨-١١٩.

ينبغي وصف هذا التصوّر للتجديد والإصلاح بمثابة خلق لمجتمع عقلاني. إنَّ تصوّر التجديد والإصلاح، إنَّما عمل على تحويل التعقلن إلى مجرّد أصل لتنظيم الحياة الشخصيّة والعامّة فقط، وقرنها بمفهوم نبذ الدين (الصيرورة في هذه الدنيا)؛ بمعنى الإحجام عن أيّ نوع مِن أنواع التعريف للغايات النهائيّة.

لقد نظر العالم الغربي إلى التجدّد بوصفه ثورة فكريّة وعاش في كنفه، وفي هذه الثورة لا يعترف العقل بأيّ ملاك أو معيار أبدًا، بل يركن جميع العقائد ومختلف أشكال الأنظمة السياسيّة والاجتهاعيّة - التي تقوم على نوع مِن الاستدلال والإثبات مِن النوع العلمي - جانبًا. وعلى هذه الشاكلة، يتمّ التعريف بفكر لا يحظى بالضهانة الاستعلائيّة؛ فهو فكر منفصل عن الله، وإنّها هو عقل آلي بحت. إنّ الطبيعة في هذا التفكير تفتتح سنخيّتها مع الإنسان مِن خلال اللذّة والسعادة التي تتوفّر بوساطة الإذعان للقانون الطبيعي، أو مِن طريق الشقاء والبؤس، الذي هو جزاء الذين لا يتبعون هذا القانون.

إنَّ التصوّر التقليدي لهذا التجديد، إنَّما هو قبل كلّ شيء بناء تصوّر عقلاني عن العالم الذي يعمل على دمج الإنسان في الطبيعة، ويخلط بين جميع أشكال الثنويّة بين الجسم والروح، وبين الإنسان الترابي وعالم الأفلاك. إنَّ العقل في هذا التصوّر يلعب دورًا أكبر مِن دور الثروة والعمل، ويكون لعلماء الحقوق والفلاسفة والمؤلّفين دور محوريّ وحاسم، وتنشغل العلوم بالمشاهدة والتبويب ونظم الأشياء، لتعمل على اكتشاف نظمها بهذه الطريقة.

إنَّ المفهوم النهائي لهذا التصوّر التقليدي للحداثة، هو توحيد الجواذب الاجتماعيّة بآثارها ومنتجاتها، سواء تحقّق ذلك بوساطة التبعيّة للعقل العملي والفنّي، أو مِن خلال الاستجابة العقلانيّة التي يقدّمها المجتمع في إطار تلبية حاجة الفرد ورغباته. ١

#### الأبعاد والمساحات

إنَّ العقلانيّة الحداثويّة تشمل جميع الأبعاد الفكريّة والسلوكيّة للإنسان الغربي، مِن الفلسفة،

١. تورن، نقد مدرنيته، فصل الأوّل، روشنگري عقل، صص ٢٩-٦٧.

واللاهوت، والعلوم التجريبيّة، والسياسة، والاقتصاد، والفنّ، والأدبيّات وما إلى ذلك. ومع هـذا كلّه، فقد تجلّت العقلانيّة على أنواع متفاوتة في مختلف العرصات والمجالات، وكان لها الكثير مِن الأنصار والأتباع مِن شتّى الاتجاهات أيضًا، وفيها يلي نشير إلى بعض المجالات التي تجلّت العقلانيّة فيها:

#### ١. الفلسفة والإبستيمولوجيا

إنَّ مِن بين أوائل المجالات التي تظهر فيها العقلانيّة، هو مجال الفلسفة والإبستيمولوجيا، وقد ظهرت العقلانيّة في هذين الحقلين على شكلين، وهما: أصالة العقل، وأصالة التجربة. لقد اتّفق هذان الاتجاهان الفلسفيّان في هذه الناحية، وهي أنَّ لمعرفة الإنسان منشأ بشريًّا. بيد أنَّ الاتجاه العقلاني، كان يقول بأنَّ نسيج معرفة الإنسان يعود بجذوره إلى فطرته وعقله، إلّا أنَّ الاتجاه التجريبي لم يكن يعتقد بأيّ مفهوم أو قاعدة عقليّة أو سابقة على التجربة. وقد كان رينيه ديكارت رائد العقلانيّة المعرفيّة، بينها كان جان لوك مِن أبرز أنصار التجربة المعرفيّة.

مِن الجدير ذكره أنّنا لو استعملنا العقلانيّة في المعنى الفلسفي والإبستيمولوجي الخاص، فإنّها لن تتطابق إلّا مع اتّجاه أصالة العقل في علم المعرفة. وطبقًا لهذا المصطلح، سوف يكون اتّجاه أصالة التجربة واقعًا في النقطة المقابلة للعقلانيّة. وأمّا إذا أخذنا معناها العام بنظر الاعتبار؛ بمعنى أنّ على الإنسان أنْ يحكم بشأن الحقائق على أساس عقله وفهمه وكان العقل والفهم يقصد به معناهما العام، ففي مثل هذه الحالة سوف تكون العقلانيّة المصطلحة والاتجاه التجريبي، عبارة عن روايتين مختلفتين عن العقلانيّة.

#### ٢. اللاهوت والكلام

لقد تحققت العقلانيّة في حقل اللاهوت والكلام على نوعين، وهما: العقل النظري والعقل العملي. لقد كان رينيه ديكارت وأتباعه (مِن أمثال: غو تفريد لايبنتس، وباروخ سبينوزا وغيرهما) مِن أنصار العقلانيّة النظريّة في اللاهوت. لقد كان هؤلاء يعتقدون أنَّ العقل النظري قد در على معرفة الله. وأمّا إيهانوئيل كانط، فإنَّه لم يقبل العقلانيّة النظريّة، واتّجه نحو العقلانيّة

#### ٩٠ \* الدين والعقل

العمليّة.

وفي تطبيق عام للعقلانية التي تشمل جميع أنواع المعارف البشرية في معرفة الله وما بعد الطبيعة، يمكن عدّ الاتجاه الشهودي في اللاهوت بدوره نوعًا مِن أنواع العقلانيّة الكلاميّة. وقد كان بليز باسكال عالم الرياضيّات الفرنسي الشهير مِن بين أنصار هذا المنهج والأسلوب في عصر الحداثة أيضًا. وقال في هذا الشأن:

«إنَّ للقلب استدلالاته الخاصّة التي لا يمكن للعقل أنْ يدركها. إنَّ القلب وليس العقل هو الذي يدرك الله، والإيمان يعني أنْ تعرف الله مِن طريق الشهود القلبي، وليس مِن طريق العقل». ٢

يبدو أنَّ باسكال في مخالفته لاستعمال العقل في اللاهوت ناظر إلى نوع مِن استدلالات الفلاسفة والمتكلّمين السابقين وكذلك المعاصرين له أيضًا، ولا يرى تلك الأدلّة كافية وموجدة للحماس والحالة الدينيّة المنشودة للأديان السماويّة. إنَّه يرى أنَّ على الإنسان أنْ يصل إلى إدراك وجداني عن الله سبحانه وتعالى، لكي يشعر بلذّة الإيمان. وفي الحقيقة، فإنّه يعمد إلى ترجيح طريقة المعرفة الأنفسيّة على المعرفة الآفاقيّة، ولكنَّ هذا لا يعني أنَّه يكتفي بالإيمان المجرّد مِن أيّ نوع مِن أنواع المعرفة وينصح المتديّنين به.

إِنَّ الاتجاه المخالف للعقلانيّة بمعناها العام، يُسمّى بالاتجاه الإيماني. " إِنَّ الإيمانيّة رؤية لا تعتقد بالتقييم العقلاني بشأن العقائد الدينيّة. إِنَّ الإيمانيّة ترفض جميع أنواع الجهود المبذولة مِن أجل إثبات أو إنكار وجود الله ولطفه بالناس. 3

ويعتبر الفيلسوف والمتكلم الدنهاركي سورين كركيغارد مِن أشهر أنصار هذا الرأي. يرى سورين كركيغارد أنَّ الإيهان والاستدلال متعاكسان؛ فكلّما كانت الأدلّة أقلّ كان ذلك أفضل للإيهان. يقول كركيغارد: ليس مهمًّا ما الذي نعلمه، إنَّها الذي يحظى بالأهميّة هو كيف تكون

<sup>1.</sup> Intuitionism

۲. براون، فلسفه و ايمان مسيحي، ص٥٥.

ردّة فعلنا. ا

# ٣. المنهج في معرفة العلوم

تنقسم العلوم التجريبيّة إلى قسمين، وهما: العلوم الطبيعيّة، والعلوم الإنسانيّة والاجتهاعيّة، ويعتبرون العلوم الطبيعيّة عقلانيّة، والعلوم الإنسانيّة والاجتهاعيّة غير عقلانيّة. والمراد هو أنّه في العلوم الطبيعيّة وعلى أساس القواعد العقليّة والمعرفيّة، يمكن الوصول إلى توقّعات قطعيّة، وأمّا في العلوم الإنسانيّة والاجتهاعيّة فلا يكون هذا الشيء ممكنًا. إنَّ هذا الفصل والتفكيك المنهجي والأسلوبي بين العلوم الطبيعيّة والعلوم الإنسانيّة - الاجتهاعيّة، قد واجه مخالفة مِن بعض الفلاسفة وعلهاء الاجتهاع، ومِن بين هؤلاء ماكس فيبر (١٨٦٤ - ١٩٢١ م)، إذ قال:

"ما الذي يُفهم مِن عبارة الأمر غير العقلائي بشكل عام؟ الأمر غير المتوقّع والاتّفاقي. وفي هذه الحالة ما هو الشيء الذي يجعل انفصال مجموعة مِن الحجارة مِن كتلة حجريّة وهي في وضعيّة مِن السقوط الحرّ، أكثر قابليّة للتكهّن مِن الفعل الذي يكون الدافع إليه هو الشوق والشغف والانبهار؟ هل يمكن التكهّن بها سوف يكون عليه الطقس في الشهر القادم بشكل أفضل مِن التكهّن بها سوف تكون عليه أفعال الإنسان؟ وبعكس ذلك الفعل الذي تكون الغاية منه قد تمّ تحديدها حيث يعمل على توظيف بعض الوسائل للوصول إليها، حيث تكون بمثابة القانون العام في الفيزياء العقلانيّة». أل

# الجذور التاريخية والتحوّلات

لقد كانت العقلانية الحداثوية توءم الهيومانية؛ إذ ولدا معًا مِن رحم عصر النهضة. ومنذ ذلك الحين، تمّ اعتبار الهيومانيّة والعقلانيّة مفهومين محوريّين في الفكر والثقافة الغربيّة. وبعد عصر النهضة، وفي إطار الازدهار المتسارع الذي حدث في مجال العلوم الطبيعيّة خلال القرنين السابع عشر والثامن عشر للميلاد، شهدت العقلانيّة الحداثويّة بدورها مسارًا متسارعًا حتّى بلغت

۱. براون، فلسفه و ايهان مسيحي، ص ۱۳۰.

۲. فروند، جامعه شناسي ماكس وبر، ص٥٦.

نقطة ذروتها.

لقد كان العقلانيّون في القرنين السابع عشر والثامن عشر للميلاد مختلفين فيها بينهم في أساليب تنظيم نظامهم الفلسفي، إلّا أنّهم بأجمعهم كانوا متّفقين في هذا المورد، وهو أنّ العقل يحكم عالم الوجود، وأنّ الإنسان ذاته قادر على إدراك ذلك. فهناك وراء الماكنة المعقدة للطبيعة يوجد ذهن عقلاني، يمكن التعرّف عليه مِن خلال التوظيف الصحيح للعقل. فلو حصلنا على المعلومات الصحيحة وصارت بين أيدينا، وأمكن لنا توظيفها بشكل منطقي، فسوف يمكن لنا رسم صورة صحيحة للحقيقة.

إنَّ العقلانيّين في القرن السابع عشر، قبل أنْ يكونوا منجذبين إلى الله، كانوا منجذبين إلى الله، كانوا منجذبين إلى العالم. وكان الكثير منهم علماء قد توصّلوا إلى الكثير من الاكتشافات في الرياضيّات، ولا سيّما في الهندسة، وكانت نقطة اهتمامهم تتمثّل في المنطق، وكان أسلوب عملهم يقتبس مِن الرياضيّات، ولم يكونوا مِن غير المتديّنين. إلّا أنَّ المسألة الأصليّة بالنسبة لهم، لم تكن تكمن في العلاقة الشخصيّة مع الخالق، الذي يجب أنْ يعتبروا أنفسهم مسؤولين أمامه، وإنَّما كلّ همّهم كان يتلخّص في إدراك التركيبة العقلانيّة للكائنات.

إنَّ أوّل فيلسوف كبير مِن بين الفلاسفة العقلانيين، كان هو الفيلسوف الفرنسي (رينيه ديكارت)، وكانت مشغلته الفكريّة الأهمّ تتمثّل في الفلسفة والهندسة. وفي الهندسة بادر إلى تأسيس الهندسة التحليليّة، وفي الفلسفة أقام مذهب العقلانيّة والشكّ الديكاريّ. لقد كان ديكارت مثل الفلاسفة في العصور الوسطى مولعًا بها بعد الطبيعة، وظلّ وفيًا لانتهائه الكاثوليكي إلى آخر حياته. وقد أقام أدلّة عقليّة على إثبات وجود الله. بيد أنَّ علاقته مع الله قبل أنْ تكون لله، إنَّا كانت مِن أجل إثبات وجود العالم. فقد كان يهدف مِن وراء إثبات وجود الله إلى إثبات أحقيّة نظريّات الإنسان بشأن العالم. أ

إنَّ التأكيد على الاكتفاء الذاتي وقدرة عقل الإنسان على اكتشاف المجهولات وحلّ المشكلات والشعور والتعبير عن الاستغناء عن الإمداد السماوي، يُعدّ مِن الخصائص البارزة

۱. براون، فلسفه و ايمان مسيحي، صص٤٣-٧٤.

للعقلانيّة الحديثة. إنَّ هذا الاتجاه الذي بدأ مع عصر النهضة، قد بلغ ذروته في القرن الثامن عشر للميلاد. إلى الحدّ الذي سمّي معه هذا القرن بـ «عصر العقل». أ في هذا العصر، كان مِن المتوقّع لأهداف العقلانيّة ـ التي تجلّت في العلم ـ أنْ تشمل جميع أبعاد الأنشطة الإنسانيّة. لقد كانت هذه النهضة الفكريّة المستحدثة ـ والتي كانت تسمّى بـ «التنوير» أ ـ ظاهرة متعدّدة الأوجه؛ فهي تختلف مِن بلد إلى بلد، ومِن مفكّر إلى مفكّر آخر. ومع ذلك كلّه، كانت تحتوي على وحدة نوعيّة، إذ كانت مداخلها وأفهامها تختلف عن القرون السابقة.

لقد كان مفكّر و عصر التنوير على ثقة تامّة بقدرة العقل لا في حقل العلم والدين فحسب، بل وفي جميع شوون الحياة الإنسانية أيضًا. كان الجميع يحسب اللحظات بشوق ولهفة وهم يترقّبون ظهور نيوتن «العلوم الاجتهاعيّة»؛ فمِن خلال اكتشاف القوانين الاجتهاعيّة، سوف تصبح معرفة المجتمع وتنظيم نشاطات الإنسان في ضوئها ممكنة بشكل أكبر. إنَّ توقّعاتهم بشأن ترقّي الإنسان، لم تكن تعرف الحدود. لقد كانوا يتصوّرون أنَّ العلم والتقدّم المادّي، يأتي مِن تلقائه بالسعادة والفضيلة. يمكن للإنسان أنْ يخلق جنّته في هذه الأرض، وفي المجموع كان قد تمّ التأسيس لفلسفة تاريخيّة حديثة تقول بأنَّ الإنسان في هذه الحياة، إنَّا يمكنه مِن خلال الاعتهاد على جهوده الخاصّة فقط ليصل إلى الكهال، وأنَّ التكنولوجيا سوف تكون هي المنشأ في هذا الفلاح."

## ردود الأفعال والانتقادات

إنَّ العقلانيَّة الحديثة قد واجهت ردود أفعال متنوَّعة وانتقادات كثيرة مِن قبل الفلاسفة وعلماء الاجتماع وغيرهم مِن المفكّرين الغربيين. وفيما يلي نذكر بعض النهاذج في هذا الشأن:

<sup>1.</sup> Age of Reason

<sup>2.</sup> Enlightenment

### جان جاك روسو

لقد كان جان جاك روس و واحدًا مِن كبار الفلاسفة الفرنسيين في القرن الثامن عشر للميلاد، وكان يُعد واحدًا مِن بين أوائل الناقدين للعقلانية الحديثة، ولا سيّا في عصر التنوير. إنَّ روسو ومن دون أنْ يخفي عداءه للتقاليد والخرافات القديمة، كان يطرح أساليب جديدة بمعزل عن مقترحات التنويريين وكتاب الموسوعات ولا سيّا في حقل التربية والتعليم. لقد كان روسو يؤكّد بشجاعة وصراحة في التقابل بين العقل والطبيعة على محدوديّة وجدوائيّة العقل البشري. وكان في الوقت نفسه يؤمن بأنّه كلّما تمّ التعرّف على قوّة العقل ومحدوديّاته بشكل صحيح، وتمّ تشخيص حدود جدوائيّته، فسوف يكون نافعًا في توسيع علم الإنسان وفي دحض الأحكام المسبقة. ومِن هنا، فإنَّ هذا العقل ذاته الذي لا يمكن القبول بها يدّعيه مِن الشموليّة مِن وجهة نظر جان جاك روسو \_ يجب أنْ يكون أساسًا لإدراك القوانين الطبيعيّة، يكتسب هذا وبذلك، فإنَّ العقل الذي لا يستطيع أنْ يكون أساسًا لإدراك القوانين الطبيعيّة، يكتسب هذا الحدّ مِن الاعتبار بحيث يجب أنْ يتمّ إيضاح جميع تأثيرات روح الإنسان بقوّته. المنسان بقوّته.

### الفلاسفة الرومنطيقيون

إنَّ النهضة الرومنطيقيَّة أو الرومانتيكيَّة، هي النجل المتمرّد لعصر التنوير. وعلى الرغم مِن أنَّه كان يعمل أنَّه كان قد قبل بالكثير مِن مسلّم ومقبولاتها ومقبولاتها دون اعتراض أو نقاش، إلّا أنَّه كان يعمل في الوقت نفسه على تخطئة بعض مفاهيمها الأخرى. لقد كان لهذه النهضة تجلّيات متنوّعة في ختلف المجالات الثقافيّة في العالم الغربي في ذلك العصر. وكان واحدًا مِن أبرز تجلّياتها في حقل الأدبيّات، لقد كانت النهضة الرومنطيقيّة في الأدبيّات تؤكّد على محدوديّات العلم، وكانت تسعى إلى الخوض في أبعاد مِن التجربة التي تمّ تجاهلها في أصالة عقل التنوير. وكانوا يطرحون هذه الرؤية، وهي أنَّ الشهود والخيال يحظى بالأهمّية ذاتها التي يتمتّع بها العقل. إنَّ الشاعر لا يجري تحليلًا علميًّا حول الجمال والحياة الداخليّة للطبيعة، وإنَّما هو شخص حسّاس ومرهف،

١. أحمدي، معماي مدرنيته، ص١٦.

وإنَّ الإنسان كما يمتلك عقلًا أو ذهنًا، فإنَّه يمتلك العاطفة والمشاعر والأحاسيس، ويمتلك روحًا وقلبًا أيضًا. \

#### إيمانوئيل كانط

لقد عمد إيهانوئيل كانط (١٧٢٤-١٨٠٤م) بدوره وهو مِن أبرز الفلاسفة في ألمانيا إلى نقد العقلانيّة التنويريّة أيضًا. وكان في هذا الشأن متأثّرًا بجان جاك روسّو. إنَّ ما يقوله إيهانوئيل كانط مِن أنَّ أساس الدين لا يمكن إثباته بالعقل المنطقي والفلسفي، وأنَّ ذلك يجب أنْ يقوم على دائرة أخرى \_ أي الوجدان الأخلاقي \_ يمتدّ بجذوره إلى كتابات جان جاك روسو.

يذهب إيهانوئيل كانط إلى الإقرار بهذه الرؤية الصادرة عن فلاسفة التنوير مِن أنَّ الإنسان يخب عليه أنْ يعتمد على فهمه، وأنْ يكون حرَّا في تفكيره وتعقّله. إلّا أنَّه لا يرتضي الاعتماد المبالغ به منهم لذات الإنسان في كشف المجهولات ومعرفة الحقائق. كما أشار إلى محدوديّاته أيضًا، وركّز برنامجه الفلسفي في هذا الشأن.

### مدرسة فرانكفورت

لقد تمّ التأسيس لـ «مدرسة فرانكفورت»، سنة ١٩٢٣م، على يد «ماكس هوركهايمر» وزملائه من المتّفقين معه فكريًّا. إنَّه قد اعتبروا عالم عصرهم عالم سقوط العقل لذاته (الموضوعانيّة) ٢؛ بمعنى الرؤية الكونيّة العقلانيّة، ويذهبون إلى الاعتقاد بأنّه منذ عصر «جون لوك» وجميع النفعيين يتمّ اعتهاد العقل لغيره (الذاتانيّة) ٣ بوصفه أيديولوجيّة في خدمة الربح. إنَّ الإنسان المعاصر لم يعد يتحرّك بوحي مِن القواعد العقليّة العامّة.

قال ماكس هوركهايمر في كتابه نقد العقل الآلي:

«إنَّ مفردة العقل كانت تستعمل منذ القدم للدلالة على معنى النشاط المعرفي وتحليل

۱. باربر، علم و دین، صص ۸-۸۳.

<sup>2.</sup> Objectivism

<sup>3.</sup> Subjectivism

الأفكار الخالدة، حيث كان لها حكم الهدف والغاية بالنسبة إلى البشر، وأمّا اليوم فهي على العكس مِن ذلك ـ لا تلعب مجرّد دور، بل والعمل الجوهري للعقل، وذلك لغايات تكون أداة مناسبة لكلّ شخص في أيّ لحظة يراها». ا

وقال والتر بنيامين ـ وهو الآخر مِن أعضاء مدرسة فرانكفورت ـ في كتابه كسوف العقل:

«في عصر الحداثة أخلت التجربة الخلاقة موقعها لصالح التجربة العاديّة. إنَّ الغاية
الفرديّة المنفصلة عن العقل قد سقطت في شراك التبعيّة للقدرة السياسيّة أو الاقتصاديّة،
وحلّت الوسائل محلّ الغايات، في حين أنَّ نظريّات العقل الذاتي كانت تسعى إلى
تشكيل منظومة رديفة أو سلسلة مراتب مِن جميع الكائنات، ومِن بينها الإنسان وأهدافه
وغاياته، بحيث يمكن لمقدار عقلانيّة حياة الإنسان أنْ يتمّ تعيينها على أساس مقدار
وحجم انسجامها وتناغمها مع هذه المجموعة». أ

# ألان تورين

قال «ألان تورين» عالم الاجتماع الفرنسي المعاصر - بعد وصفه لأفكار وشعارات وأساليب المتجدّدين في عصر التنوير:

"إِنَّ هذا السعي الهادف إلى تأسيس مجتمع عقلاني لم يحالفه النجاح. فبعد كلّ شيء فإنَّ نظريّة التمشية العقلانيّة للأشياء التي تتربّع بدل الحكومة على الناس تمثّل خطأ حارقًا للذهن، وإنَّ الحياة الجهاعيّة - التي كان يُظن أنَّها أمر صاف وتابع للقرارات العقلانيّة - قد تجلّت على شكل مجموعة زاخرة بالتعارضات.

ما الذي تبقّى اليوم مِن الأيديولوجيّة التجديديّة؟ هل هو مجرّد انتقاد أو هدم أو رفع لتخدير؟ إنَّ ما تبقّى هو الإرادة السابقة والنشاط مِن أجل رفع الموانع التي تراكمت في طريق العقل أكثر منها إلى خلق عالم جديد. إنَّ فكرة التجديد لا ترى نفسها مدينة للمدينة الفاضلة المنشودة لها بمعنى بناء عالم عقلاني بل ترى نفسها مدينة لنشاطها

۱. تورین، نقد مدرنیته، صص۲۵۷-۲۵۹.

الانتقادي، وبالتالي فإنَّ هذه القوّة سوف تبقى ثابتة في مكانها ما دامت المقاومة السابقة قائمة و ثابتة.

إنَّ المجتمعات الصناعيّة المتطوّرة حاليًّا، قد انفصلت عن ذلك التحرّر الأوّلي بشكل كبير، وترى نفسها اليوم في الغالب حبيسة ما جنته يداها أكثر مِن أنواع الحرمان المفروضة مِن قبل التراث والتقاليد، وفي الوقت نفسه يكمن في طريقهم هذا الخطر الداهم، وهم وجلون مِن أنْ يتخطّفهم تطلّع مجتمع مغلق لا يمتلك سوى يد واحدة وعصيّ على التحوّل. إنَّ النقد الأيديولوجي للتجدّد، يجب أنْ لا يعيدهم إلى ما تمّ تعطيمه على أيديهم». أ

### زيجمونت بومان

ذهب «زيجمونت بومان» إلى الاعتقاد بأنَّ العقلانيَّة الآليَّة \_ كها هو الشان بالنسبة إلى العقلانيَّة ذاتها \_ مِن خصائص الحداثة، وقال:

"إنَّ المقوامة في مواجهة التعقلن يُعدِّ بمقدار ذات التعقلن مِن الخصائص البارزة للحداثة. إنَّ تاريخ الحداثة مقترن بانتقادات التطرّف والمبالغات وحتى البطالة وأنواع العبثيّة ودوافعها الضارّة وتطلّعاتها التاريخيّة الجامحة، إلى جانب كل تعبير للتنوير الفكري بشأن الشوق والرغبة الوافرة تجاه الآفاق الفكريّة والأبعاد المثيرة التي فتحها العلم الحديث والآراء التخصّصية والفنيّة والمصالح السياسيّة على الأشخاص؛ قد اقترنت على الدوام باعتراضات على تحطيم الفردانيّة والتأثيرات والانطباعات الإنسانيّة الأصلة.

لقد أشار المنتقدون في قبال الوعود الحداثويّة القائلة بخلق أنواع مِن الإنسانيّة الواجدة للقدرة على المكافحة والنضال مِن أجل بناء عالم أكثر إنسانيّة وأكثر رحمة ورأفة، قائلين: حتّى لو أمكن لهذه الأنواع أنْ تصل إلى الحريّة على شكل كلّ واحد، إلّا أنَّ الأعضاء

۱. م.ن، صص ۲۶–۲۲.

في هذا الكلّ وعلى شكل أفراد، لن يكونوا قادرين على الاضطلاع بهذه المهمّة. فإنَّم من خلال انحشارهم وحبسهم ضمن الأطر العمليّة وتحوّلهم إلى مجرّد أسنان في عجلة هذه الماكنة، سوف يفقدون أيّ إمكانيّة للقيام بعمليّة الاختيار الحقيقي والعقلاني». المناهدة الماكنة المناهدة المناهدة

#### خلاصة الانتقادات

يمكن تلخيص الانتقادات التي أوردها المفكّرون الغربيّون على العقلانيّة الحداثويّة، في الموارد الآتية:

- ان العقلانية الحداثوية والتنويرية قد سلكت طريق التطرّف في مورد قدرة عقل الإنسان في معرفة حقائق العالم وحلّ المجهولات، وتجاهلت محدوديّات العقل في مجال المعرفة، الأعمّ مِن الميتافيزيقا وعلم الطبيعة والعلوم الإنسانيّة.
- ٢. لقد كان للعقل الحديث في معرفة الإنسان والعالم اتجاه جزمي وحتمي، وقد نظر إلى كلّ شيء بمنظار النظام الجبري العلي والمعلولي والآلي، وغفل عن الأبعاد والأسرار العاطفيّة والشاعريّة والإحساسيّة للخلق، ومِن هنا فقد اعتبر المعرفة حصيلة الأساليب العقليّة البحتة والحسابات الكمّية والرياضيّة الصرفة، وتجاهل دور الخيال والإحساس والمعطيات الوجدانيّة والذوقيّة.
- ٣. لقد انفصل العقل الحديث عن العقل والنية الذاتية والقيم والأهداف والغايات، واكتفى بالعقلانية الآلية والتوجيهية والنفعية، وعلى هذه الشاكلة فقد تخلّت التطلّعات والأهداف المعنوية والأخلاقية الشاملة والقيمية والتي تحت المجتمع البشري إلى الفضيلة والتعالي المعنوي عن موقعها لصالح الأهداف والغايات المادية والمرحلية والعابرة. وقد أدى هذا الأمر إلى تعريض العالم الحديث إلى أزمة معنوية وأخلاقية.
- ٤. إنَّ التأكيد المفرط مِن قبل العقلانيّة الآليّة على العلوم الفنيّة والتكنولوجيّة أدّى بالإنسان \_ بدلًا مِن أنْ يكون مالكًا وسيّدًا على الصناعة والتكنولوجيا \_ إلى أنْ يتحوّل

۱. نو ذری، مجموعه مقالات مدرنیته و مدرنیسم، صص ۳۱–۳۷.

إلى أسير ومنقاد لها، ونتيجة لذلك أصبحت سيادة الفنّ وسيادة رأس المال بديلًا عن سيادة الإنسان. إنَّ هذه النتيجة تتعارض مع أحد الشعارات البارزة للحداثة، ونعني بذلك شعار الحريّات الفرديّة. إنَّ الإنسان الحديث، وإنْ كان يبدو بحسب الظاهر حرًّا في حياته السياسيّة والاجتماعيّة، ولكنّه في الواقع يرزح تحت نير أقسى أنواع الأسر والعبوديّة. إنَّ المخرج والمدير الحقيقي لمشهد الحياة السياسيّة والاجتماعيّة للإنسان الحديث، هم في الحقيقة أصحاب التقنيّة ورؤوس الأموال والتكنولوجيا الحديثة؛ إذ أخذت هذه الأمور تعتمد على العقلانيّة الآليّة بمعزل عن الفضيلة والأخلاق، ولم يعديم أربابها شيء سوى مصالحهم الماديّة، ولذلك فقد أخذوا مِن خلال توظيفهم للأدوات والوسائل الثقافيّة والعلم الحديث يعملون على تحفيز واستثارة الجماهير في إطار تلبية مطالبهم وأطاعهم.

#### لنتيجة

إنَّ الانتقادات الواردة على العقلانيّة الحديثة وجيهة. إلّا أنَّ الذي غفل عنه الناقدون، هو أكثر العناصر أساسيّة وعلّة علل عيوب العقلانيّة الحديثة ونواقصها، وهو أنَّ لهذه العقلانيّة منشأ هيومانيًّا، وقد فصلت عقل الإنسان عن المصدر الصافي والمنبع الزلال للإيهان الديني والوحي الإلهى. لقد تجلّت العقلانيّة الحديثة ضمن واحد مِن الوجوه الآتية:

- ١. إنكار الميتافيزيقا وما بعد الطبيعة وعالم الغيب والخالق (الإلحاد).
  - ٢. الإيمان بالله والميتافيزيقا وإنكار الوحى (الدين الطبيعي).
- ٣. الإيمان بالله والوحى بالعبارة التجريبيّة والعاديّة للوحى (التجربة الدينيّة).

إنَّ الماديّة والعلمانيّة وهما مِن نهاذج الهيومانيّة قد أحاطت بالفضاء الثقافي والسياسي للعالم الحديث. وفي مثل هذا الفضاء، لن تكون جهود الفلاسفة والمصلحين الاجتماعيين للسيطرة على البراهين الأخلاقيّة مجدية. فاليوم قد توصّل الكثير مِن المفكّرين والمصلحين الغربيين إلى هذا الاعتقاد، وهو أنَّ الأزمات الاجتماعيّة في العالم الغربي تمتدّ بجذورها في أزمة الأخلاق والمعنويّة؛

ولكنَّهم حيث يفكّرون وينظّرون في إطار الفضاء المادّي والعلماني، وقد حرموا أنفسهم مِن معين الوحي الإلهي؛ فإنَّ مشاريعهم ومخطّطاتهم لا تؤدّي إلى نتيجة تذكر.

وبطبيعة الحال، فإنهم يواجهون في البين معضلتين؛ إحداهما تاريخيّة، والأخرى دينيّة. أمّا المشكلة التاريخيّة، فهي عبارة عن تجربة مريرة ومظلمة تركت آثارها عليهم مِن السلطات الدينيّة في مرحلة العصور الوسطى، ولا شكّ في أنَّ ذلك النوع مِن السلطات الدينيّة تخدش مشاعر كلّ إنسان حرّ في سلوكه وتفكيره، ويتجنّب حتّى تصويره الذهني، ناهيك عن تطبيقه العملي والعيني على أرض الواقع. والمشكلة الثانية تكمن في أنَّ العالم الغربي الحديث قد حرم نفسه مِن النصّ الوحياني الأصيل الذي ينظر إلى مختلف أبعاد الإنسان. وإنَّ الموجود بين أيديهم ممّا يحمل عنوان النصوص الدينيّة المقدّسة، لا يعدو أنْ يكون مجرّد تقريرات تاريخيّة، وفي بعض الموارد خلطة مِن النصائح والمواعظ الأخلاقيّة. ومِن هنا، فإنَّ علماء الحقوق والتربية وفلاسفة السياسة، لا يمتلكون غير معطياتهم وتجاربهم العقلانيّة. والعقل - كما يقول المنتقدون للعقلانيّة الحديثة حدود. وعليه، فمن الطبيعي أنْ لا يتمكّن مِن تلبية جميع الاحتياجات الجوهريّة للإنسان بشكل كامل.

إنَّ هـذا التحليل القائم على التجربة العقلانية الحديثة مِن جهة، والمستند إلى الأنظمة الاستبدادية التي تدعي الدين مِن جهة أخرى، ينطوي في قرارة ذاته على هذا المعطى المهم، وهو أنَّ الإنسان المعاصر يحتاج - كما في السابق بل وأكثر مِن ذي قبل - إلى الهداية والإرشاد الوحياني، ولا فرق مِن هذه الناحية بين الحياة الفردية والاجتهاعية والأخلاقية والسياسية. إنَّ العقل والتجربة، والعلم والفنّ، والتكنولوجيا والصناعة، إنَّما يمكنها توجيه حياة الإنسان والمضيّ بها قدمًا في ظلّ الأمن والعدالة والفضيلة والصلاح والوئام والتكامل الإنساني، وذلك إذا تعكّزت هذه الأمور على منشأة الوحي الإلمي، واتّخذت منه معيارًا وسراجًا للهداية والرشاد. إنَّ الوحي الإلمي سوف يجيب عن الأسئلة الآتية - التي هي مِن أكثر التساؤلات الإنسانية جو هريّة - على خر وجه:

١. مِن أين جاء الإنسان؟

- ٢. لماذا وجد الإنسان؟
- ٣. إلى أين سوف يذهب الإنسان؟
- ٤. كيف يتعيّن على الإنسان الذهاب والحركة نحو غايته ومقصده؟

أجل، إنَّ العقل والتفكير البشري يمكن له أنْ يضطلع بدوره في جميع الموارد المذكورة، ولكنّه بسبب محدوديّاته المعرفيّة، لن يكون قادرًا على الإجابة الكاملة والجامعة عن جميع هذه الأسئلة، وإنَّما الوحى الإلهى هو الذي يُسعف العقل ويعمل على توسيع آفاقه ونظرته.

إنَّ العقلانيَّة الحديثة حيث قدَّمت الكثير مِن التعقُّل واختزنت المزيد مِن المعارف، جديرة بالثناء، وهي كذلك تستحقّ الإشادة بسبب تأكيدها على سيادة النظم والقانون على حياة الإنسان. إنَّ العقلانيَّة واكتناز المعرفة وبذل المزيد مِن الجهود مِن أجل التعرُّف على الإنسان والعالم، والسعى مِن أجل بسط سيادة النظم والقانون على المجتمع البشري، كلَّها مِن ضروريَّات حياة الإنسان ومِن عناصر ازدهاره وتكامله. إنَّ مقتضى النقد، هو أنَّ الملاك يقضي بأنْ لا نكتم أبعاد القوّة والنقاط الإيجابيّة في العقلانيّة الحديثة أيضًا. إنَّ مواطن ضعف العقلانيّة الحديثة تكمن في تطرّفها. وعليه، فإنّه لهذا السبب-كما سبق أنْ ذكرنا ليس هناك أسلوب صحيح في التعاطى مع العقلانيّة الحديثة والحذف والإنكار والتخطئة المطلقة، ومِن دون قيد أو شرط، وإنَّها هناك أسلوب عقلاني ومنطق منهجي للتصفية والتنقيح. إنَّ العقلانيّة في حدّ ذاتها أمر مطلوب، وهي تحظى بالتكريم والاحترام، وقد تمّ الحثّ والتشجيع عليها في الشريعة الإسلاميّة كثيرًا أيضًا. والذي يحظى بالأهميّة في البين، هو أنْ نعمل على رفع عيوبها ونواقصها، وأنْ نستفيد مِن معطياتها الإيجابيّة. إنَّ السبيل إلى تصفية وتنقية العقلانيّة الحديثة، هو ما سبق لنا أنْ تحدّثنا عنه؛ بمعنى أنَّ الرؤية الهيومانيّة يجب أنْ تترك موقعها لصالح الرؤية الكونيّة الإلهيّة والتوحيديّة. وأنْ تندرج العقلانيّة البشريّة ضمن المسار الذي خطّه الوحي الإلهي لها. إنَّ الوحي الأصيل في عصر نا هو القرآن الكريم، وإنَّ هذا القرآن يهدي الإنسان إلى أقوم طرق الهداية والصلاح، وفي ذلك يقول الله سبحانه وتعالى: ﴿إِنَّ هَذَا الْقُرْآنَ يَهْدِي لِلَّتِي هِيَ أَقْوَمُ ﴾ .

١. الإسراء: ٩.

وباختصار، فإنَّ العقلانيّة الحديثة إنَّا ركّزت اهتهامها على التعقّل فقط، وعملت على إلغاء عنصر التعبّد مِن حياة البشر. وكانت نتيجة هذه الرؤية الأحاديّة، هي أزمة المعنويّة والإخلاص في المجتمعات الغربيّة الحديثة، وهي الأزمة التي أشار إليها المنتقدون للحداثة بمختلف الأساليب والعبارات المتنوّعة. ولكنّهم أخفقوا في بيان الحلول الأساسيّة؛ وذلك لقصور يدهم عن الوحي الأصيل وكوثر القرآن والسنّة والعترة الأطهار مِن أهل بيت النبيّ الأكرم على على أمل أنْ ينتبه المفكّرون الخيّرون والمصلحون الغربيّون يومًا إلى هذه الحقيقة، وأنْ تحلّ ثقافة القيران الغربيّة، وأنْ تبسط حكومة الصالحين ظلالها على جميع ربوع الأرض.

١. الأحزاب: ٢١.

# تطور ماهية العقل عند الإمامية الأوائلا

محمّد جعفر رضائي

#### الخلاصة

تعرّضنا في هذه المقالة إلى تطوّر ماهيّة العقل في فكر الإماميّة مِن المدرسة الكوفيّة إلى المدرسة البغداديّة. تشير التقارير والشواهد إلى أنَّ المحدّثين الإماميّة في المدرسة الكوفيّة يعتقدون أنَّ العقل كائن روحاني (غير جساني) مستقلّ. إنَّ الله سبحانه وتعالى قسّم هذا العقل بين الناس، وصار بمقدورهم بوساطته أنْ يميّزوا بين الحسن والقبيح. وفي المقابل، لم يكن المتكلّمون في مدرسة الكوفة يهتمّون بالوجود المستقلّ والنوراني للعقل، وكانوا يرون العقل حالة وقوّة نفسانيّة وهبها الله للبشر. وكان علماء الإماميّة في مدرسة قم، قد ساروا على أثر المحدّثين في مدرسة الكوفة. وبطبيعة الحال، فإنّنا في بعض الموارد - كما في حالة الشيخ الكُليني على سبيل المثال على الرغم ممّا نراه مِن الميل إلى تيّار المتكلّمين في الكوفة، ولكنْ هناك مع ذلك سعي إلى المثال المعترنة)، قد أنكروا الوجود المستقلّ للعقل، بل وحمّلوا حتّى الروايات الموجودة في هذا البحث على المجاز. ومِن بين هؤلاء ذهب الشيخ المفيد والكراجكي مثل المتكلّمين في مدرسة الكوفة ـ خلافًا للمعترنة ـ إلى التعريف بالعقل بوصفه عرّضًا، في حين ذهب السيد المرتضى الكوفة ـ خلافًا للمعترنة ـ إلى التعريف بالعقل بوصفه عرّضًا، في حين ذهب السيد المرتضى

المصدر: المقالة بعنوان «تطور ماهيت عقل؛ در اماميه نخستين» في مجلّة كلام اهل بيت على التي تصدر في الجمهوريَّة الإسلاميّة الإيرانيَّة باللغة الفارسيّة، العدد ١، سنة الإصدار ١٣٩٤ش، الصفحات ٥ إلى ٢٢.

تعريب: حسن على مطر.

٢. عضو اللجنة العلميّة في مركز أبحاث القرآن والحديث.

وغيره مِن المتكلّمين في المدرسة البغداديّة، إلى التهاهي مع المعتزلة بشكل كامل، واعتبروا العقل مجرّد مجموعة مِن العلوم الضروريّة.

#### المقدّمة

لقد ورد التأكيد في القرآن الكريم والروايات على ضرورة التعقّل مرارًا وتكرارًا، واعتبر فهم وإدراك الآيات التكوينيّة والتشريعيّة الإلهيّة رهنًا بتوظيف العقل واستخدامه. وعلاوة على ذلك، فقد ورد الحديث عن العقل في الكتب الكلاميّة والفلسفيّة كثيرًا، وفي بعض الموارد تمّ استعمال هذا المصطلح لترجمة بعض المفاهيم الفلسفيّة الإغريقيّة واليونانيّة أيضًا. وبالتالي، فإنَّ تنوّع معاني العقل في الأدبيّات العلميّة مِن الكثرة وعدم الارتباط ببعضها أحيانًا؛ بحيث يمكن اعتبار هذا المصطلح مشتركًا لفظيًّا بين الكثير مِن المعاني. وبشكل عام، يمكن بيان ما ورد ذكره بشأن معرفة وجود العقل بين مختلف الطوائف الإسلاميّة في إطار عدد مِن الآراء، على النحو الآتي:

١. هناك من قال بأنَّ العقل كائن وجوهر مستقل ومنفصل عن الإنسان. وهذا الأمر يشبه ما ورد في بعض روايات الإماميّة أ، وحتى أصحاب الحديث ، مع اختلافات مهمّة في فكر

١. سوف نشير إلى هذه الروايات لاحقًا.

أو كتاب العقل لداود بن محبر (م ٢٠٣هـ) هو أوّل مصدر روائي عند أصحاب الحديث يتعرّض إلى الروايات المرتبطة بالعقل. إنّ الشبه الموجود بين روايات هذا الكتاب وروايات الإماميّة يسترعي الاهتهام. إنّ هذا الكتاب الذي نقل بوساطة تلميذه الحارث بن أبي أسامة في مسنده، قد تمّ إصلاحه مِن خلال الاستناد إلى زوائد نور الدين الهيثمي. وقد تعرّض الأستاذ باكتجي في مقالة له إلى بحث ومناقشة هذه الرسالة مِن الناحية المضمونيّة والرجاليّة. وفي ضوء الشواهد التي ينقلها سهاحته في مقالته، ليس هناك مِن بين كبار علهاء أهل السنة مَن ارتضى هذا الكتاب مِن الناحية الرجاليّة. إنَّ المقارنة المضمونيّة لهذه الرسالة مِن قبل الكاتب بالأفكار الإيرانيّة واليونانيّة مِن النقاط المثيرة للالتفات في مقالة الأستاذ باكتجي (انظر: باكتجي ١٥٤٨هـ.ش). إنَّ المصادر اللاحقة لأهل السنة، مدينة في هذه الروايات لداود بن محبر أيضًا (انظر على سبيل المثال: ابن أبي الدنيا، ١٤١٣هـ) البناجوزي، زاد المسير في علم التفسير، ج١٥ صص١٧٥-١٧٧.

الفلاسفة في بحث العقول العشرة. وقد سعى بعض الإماميّة مِن أتباع الفلاسفة بدورهم إلى إيجاد نوع مِن التطابق بين ما ورد في الروايات، وبين بعض المفاهيم الفلسفيّة في هذا البحث. الم

٢. هناك من يرى العقل عرَضًا أو غريزة أو قوّة في نفس الإنسان، وعلى هذا الأساس يتمّ إنكار الوجود الاستقلالي للعقل في هذا الفرض. وكان عدد قليل مِن المعتزلة الأوائل ١، والزيديّة ٣، وحتّى بعض أصحاب الحديث ٤، يذهبون إلى هذا الرأي.

٣. ذهبت جماعة أخرى (مثل الكثير مِن المعتزلة والقليل مِن الزيديّة) ـ خلافًا للجهاعة السابقة ـ إلى إنكار قوّة باسم العقل، ولم يعتبروا العقل مِن الأساس سوى بعض العلوم الضروريّة. وفي الحقيقة، فإنَّ الإنسان ـ في رؤية هذه الجهاعة الأخيرة ـ بعد أنْ يصبح عالمًا ببعض العلوم الضروريّة، لن يكون مسار العقل مرتبطًا بأيّ أمر سوى إرادة الإنسان، في حين كانت الجهاعة الثانية ترى التعقّل مرتبطًا بوجود قوّة أو غريزة في الإنسان، وكانت الجهاعة الأولى تعتبر هذا العقل أمرًا مستقلًا عن الإنسان ومقدّسًا، وترى منزلة سامية له.

إنَّ فهم ما هي رؤية الإماميّة في المرحلة الأولى ـ بوصفهم مدرسة فكريّة مستقلّة ـ في قبال الأفكار المطروحة الأخرى في هذه المسألة، وما هي التحوّلات التي حصلت في القرون الأولى (إلى منتصف القرن الهجري الخامس حيث وصل النظام الكلامي للإماميّة إلى محطّة الاستقرار، وظلّ بعد ذلك باقيًا على مدى سنوات)، تعرِّف الباحث والمحقّق على التراث العلمي للإماميّة، وتجعل الحكم بشأن جميع الأفكار أيسر. وفي الحقيقة، فإنَّ هذه المقالة تسعى إلى بحث تطوّر «ماهية العقل» في تفكير علماء الإماميّة في القرون الأولى (حتّى نهاية المدرسة الكلاميّة في بغداد في القرن الخامس للهجرة).

تعود أهميّة الالتفات إلى هذا البحث إلى ما قيل في سلسلة مباحث تاريخ كلام الإماميّة مِن

١ .الشيرازي، شرح أصول الكافي، ج١، ص١١٧-٢١٨.

٢. الأشعري، مقالات الإسلاميين واختلاف المصلّين، ص٤٨٠.

٣ .الشرفي، شرح الأساس الكبير، ج١، ص١٢٦، وصص١٣٠-١٣١.

٤. ابن تيميّة، الردّعلى المنطقيين، ج١، ص١٩٦.

٥. الأشعري، مقالات الإسلاميين واختلاف المصلّين، ص٤٨٠.

أنَّ بعض الأفكار الإماميّة قبل وبعد المدرسة الكلاميّة البغداديّة حيث بداية التعاطي الكلامي بين الإماميّة والمعتزلة، تحتوي على اختلافات مهمّة. وقد تمّ بيان هذا الادّعاء للمرّة الأولى مِن قبل الخيّاط والأشعري اللذين كانا يعيشان في تلك المرحلة. (في ضوء هذه النظريّة، كان الإماميّة مِن مدرسة الكوفة يذهبون إلى القول بالاتّجاه النقلي، وكانت الاتجاهات العقلانيّة الأولى لدى الإماميّة، قد تبلورت بعد دخول بعض المعتزلة مِن المتشيّعين إلى جمع هؤلاء.

إنَّ الأبحاث المعاصرة لبعض المستشرقين، توافق هذا الاعتقاد إلى حدّ ما. وقد تعرّض مادلونغ ومساعدوه في سلسلة مقالاتهم وتحقيقاتهم إلى هذا البحث بتفصيل أكبر ٢؛ وعلى الرغم مِن أنَّه لا يرى الكلام العقلي للمدرسة البغداديّة نتيجة لدخول المعتزلة المتشيّعين، ويرى أنَّه وليد الجهود العقلانيّة لعلماء الإماميّة الأصلاء في القرن الهجري الرابع في تعاملهم مع الفرق الأخرى مثل المعتزلة؛ إلّا أنَّ هذه الأبحاث والدراسات في أغلب الموارد كليّة للغاية، وفي بعض الموارد قلّم المتزلة؛ إلّا أنَّ هذه الأبحاث والدراسات في أغلب الموارد كليّة للغاية، وفي بعض الموارد قلّم المراسات الأكثر جزئيّة في هذا الشأن \_ إلى اختبار صدق نتائجها.

وقبل ذلك عمد الكثير مِن الشرّاح والمحدّثين مِن كبار الإماميّة إلى بيان رأي الإماميّة في بحث وجوديّة العقل؛ وعلى الرغم مِن ذلك كلّه، لم يكن لأيّ واحد منهم نظرة تاريخيّة كلاميّة، وفي نهاية المطاف تعرّضوا إلى البحث عن قبول أو عدم قبول الأفكار الفلسفيّة – العرفانيّة في هذا البحث. وفي دراسات الباحثين والمحقّقين المعاصرين إنّا يمكن الإشارة إلى محمّد على أمير معزي، إذ تعرّض في كتاب (the divine guide in early Shi'ism) بالتفصيل إلى البحث عن معنى العقل في رؤية الشيعة الأوائل، وتطوّره في المدرسة الكلاميّة البغداديّة؛ فقد ذهب إلى الاعتقاد بأنّ العقل في رؤية الشيعة الأوائل، كانت له ماهيّة ما فوق ماديّة، وكان يختلف عن العقل المصطلح في الأدبيّات العلميّة المعاصرة، ومِن هنا فإنّه يقترح الاستفادة مِن مصطلح «العقل المصطلح في الأدبيّات العلميّة المعاصرة، ومِن هنا فإنّه يقترح الاستفادة مِن مصطلح «العقل

١. الخيّاط، صص٣٦، ١٩١ و٢١٤؛ الأشعري، مقالات الإسلاميين واختلاف المصلّين، صص٣٥ و١٥٦.

۲. مادلونغ، صص ۱۵۱–۱۷۱.

القدسين» للدلالة على هذا المفهوم. أومع ذلك، فإنّه قلّما تعرّض إلى بيان ماهيّة العقل، وإنَّ كلامه حول رؤية المدرسة البغداديّة مجرّد كلام عام، ولم يتعرّض إلى جزئيّات رؤية المدرسيين في بغداد.

وعلى هذا الأساس، سوف نتعرّض في هذه المقالة إلى بيان مسار تطوّر رؤية الإماميّة الأوائل في البحث عن ماهية العقل. ومِن هنا، سوف نتعرّض أوّلًا إلى دراسة وبحث رؤية أصحاب الحديث والمتكلّمين الإماميّة في مدرسة الكوفة، وكيفيّة انتشار أفكارهم في مدرسة قم، لننتقل بعد ذلك إلى بيان رأي المتكلّمين الإماميّة في المدرسة البغداديّة.

### ١. ماهية العقل في فكر المحدّثين مِن مدرسة الكوفة

في التقريرات المتوفّرة عن المحدّثين مِن الإماميّة، يمكن العثور على شواهد تثبت أنَّ العقل كان يتمّ تصوّره بوصفه كائنًا منفصلًا عن الإنسان وجوهرًا مستقلًّا. جاء في حديث معروف، رواه أكثر الأصحاب مِن الإماميّة:

"إنَّ الله خلق العقل فقال له: أقبل فأقبل، وقال له: أدبر فأدبر، فقال: وعزّتي وجلالي ما خلقت شيئًا أحسن منك أو أحبّ إليّ منك، بك آخذ وبك أعطى». ٢

وفي حديث آخر رواه الأصبغ بن نباتة، عن الإمام علي إله، قال:

«هبط جبرئيل على آدم ﷺ فقال: يا آدم إنّي أُمرت أنْ أخيّرك واحدة مِن ثلاث؛ فاخترها

١. لقد عمد كاتب السطور \_ في مقالة مشتركة له مع الأستاذ محمّد نصيري تحت عنوان «نظريه امامت باطني در تشيّع نخستين، در بوته نقد» (نظريّة الإمامة الباطنيّة في التشيّع الأوّل، في دائرة النقد) \_ إلى نقد رؤية محمّد على أمير معزّي، واعتبر نظريّة العقل القدسي نظريّة مبهمة، وأثبت أنَّ الأئمّة في عصر الحضور وإنْ كانوا يهتمّون بأبعاد أخرى مِن العقل أيضًا، إلّا أنَّ هذا لم يكن يعني نفي العقل الاستدلالي. كما أنَّ الاعتقاد بهذه الأبعاد الجديدة لا يعني الاعتقاد بالأمور المضادّة للعقل والمخالفة له، بل إنَّ عقل الإنسان \_ مِن وجهة نظرهم \_ يُذعن بأنَّ بعض العلوم والمعارف خارجة عن دائرته، ولهذا السبب فإنَّ م لن يتحدّثوا في تلك الدائرة. (انظر: رضائي، ونصيري، «نظريه امامت باطني در تشيّع نخستن، در بوته نقد».

٢. رويت هذه الرواية عن أصحاب مِن أمثال أبي بصير (انظر: البرقي، المحاسن، ج١، ص١٩٢)، ومحمّد بن مسلم
 (انظر: م.ن)، وسياعة بن مهران (انظر: م.ن، ص٢٩١).

ودع اثنتين. فقال له آدم: يا جبرئيل وما الشلاث؟ فقال: العقل والحياء والدين، فقال آدم: إنّي قد اخترت العقل. فقال جبرئيل للحياء والدين: انصرف ودعاه. فقالا: يا جبرئيل إنّا أمرنا أنْ نكون مع العقل حيث كان». ا

وفي رواية أخرى مِن هذه الروايات، روى عيسى بن جعفر العلوي ، عن آبائه، عن الإمام على إلى الله على الله

"إنّ النبيّ عَيَالُهُ سأل تما خلق الله عزوجلّ العقل؟ قال: خلقه ملَك له رؤوس بعدد الخلائـق من خلق ومن لم يخلق إلى يوم القيامة، ولكلّ رأس وجه ولكلّ آدميّ رأس مِن رؤس العقل، واسم ذلك الإنسان على وجه ذلك الرأس مكتوب، وعلى كلّ وجه ستر ملقى، لا يكشف ذلك الستر مِن ذلك الوجه حتّى يولد هذا المولود ويبلغ حدّ الرجال أو حدّ النساء، فإذا بلغ كشف ذلك الستر؛ فيقع في قلب هذا الإنسان نور، فيهم الفريضة والسنّة والجيد والردىء»."

وفي ضوء رواية أخرى رواها يزيد بن الحسن ، عن الإمام الكاظم يه ، عن آبائه يه ، عن آبائه يه ، عن النبيّ الأكرم على ، أنَّه قال: «إنَّ الله عز وجلّ خلق العقل مِن نور مخزون مكنون في سابق علمه». وفي رواية أخرى عن سماعة بن مهران ، عن الإمام الصادق ه ، أنَّه قال:

«إِنَّ الله عزوجل خلق العقل وهو أوّل خلق مِن الروحانيين عن يمين العرش مِن نوره، فقال له: أدبر فأدبر، ثمّ قال له: أقبل فأقبل ٧٠٠.

١ . الكُليني، الكافي، ج١، صص١٠ - ١١.

٢. عيستى بن جعفر بن محمّد بن عبد الله بن محمّد بن عمر بن عليّ بن أبي طالب. لم ينقل عنه في المصادر الروائية المعتبرة عند الإماميّة سوى القليل مِن الروايات. وهذه الرواية لم تذكر إلّا في كتاب علل الشرائع للشيخ الصدوق فقط.

٣ .الصدوق، علل الشرائع، ج١، ص٩٨.

٤. كان غلامًا لزيد بن علي، ولا يوجد له غير النزر القليل مِن الروايات في مصادر الإماميّة.

٥ .الصدوق، الخصال، ج٢، ص٤٢٧.

٦. مِن أصحاب الإمام الصادق والإمام الكاظم في . وقد وثقه علماء الرجال الشيعة (انظر: النجاشي، التفسير، صص ١٩٣١).

۷ .الكُليني، الكافي، ج١، صص٢٠-٢١.

٨. على الرغم مِن أنَّ المحدّثين مِن الإماميّة كانوا يعتبرون العقل كائنًا مستقلًا وجوهرًا منفصلًا عن الإنسان، بيد أنَّهم

إنَّ ارتباط هذا العقل ما فوق المادِّي مع الإنسان، سوف يبيّن بدوره أبعاد المعرفة الإنسانيّة للعقل مِن وجهة نظر هذه الجهاعة أيضًا. في رؤية هذه الجهاعة وهب الله العقل الذي كان عبارة عن ماهية مستقلة عن الإنسان إلى الناس، وأخذ كلّ واحد منهم يستفيد منه بمقدار سعته وظرفيّته. وفي الحديث الذي يرويه أبو هاشم الجعفري، عن الإمام الرضا إلى أنَّه قال: «يا أبا هاشم العقل حباء مِن الله». أوفي حديث آخر مشابه له بسند الأصبغ بن نباتة، ومِن طريقه إلى الإمام على إلى قال:

«هبط جبرئيل على آدم ﷺ؛ فقال: يا آدم إنّي أُمرت أنْ أخير كو واحدة مِن ثلاث؛ فاخترها ودع اثنتين. فقال له آدم: يا جبرئيل وما الشلاث؟ فقال: العقل والحياء والدين، فقال آدم: إنّي قد اخترت العقل. فقال جبرئيل للحياء والدين: انصر ف ودعاه. فقالا: يا جبرئيل إنّا أُمرنا أن نكون مع العقل حيث كان. قال: فشأنكها وعرج». ٢

إنَّ قساً كبيرًا مِن العقل في ضوء رأي المحدّثين مِن الإماميّة ليس اكتسابيًّا، وإنَّ سعي الإنسان مِن أجل زيادته لن يؤدّي إلى نتيجة، ولن تكون نتيجة هذا المسعى سوى الجهل. وكذلك فإنَّ الروايات التي تحدّثت عن العقل المطبوع، تشير إلى هذا المعنى ذاته أيضًا. لقد ورد التصريح في هذه الروايات أنَّ قسمًا مِن عقل الإنسان والذي يقال له: «عقل الطبع» أو «العقل المطبوع» ليس اكتسابيًا، وأنَّ القسم الآخر الذي يمكن تسميته بـ «العقل المسموع» أو «عقل التجربة»، فهو اكتسابي. وفي رواية عن الإمام الصادق على المناهوة عن الإمام على الله على المناهوة عن الإمام على المناهوة عن الإمام على المناهوة عن الإمام على المناهوة عن الإمام الصادق المناهوة عن الإمام على المناهوة عن الإمام على المناهوة عن الإمام المناه على المناه على المناه المناه

كانوا يقدّمون تفسيرًا وبيانًا مختلفًا عن الفلاسفة وبعض الأفكار اليونانيّة والإغريقيّة. في هذا الرأي على سبيل المثال - لا نرى أثرًا للأفكار الفلسفيّة مِن قبيل: العقول العشرة والأفلاك. فيها يتعلّق بنقد الأفهام الفلسفيّة والعرفانيّة مِن روايات باب العقل، انظر: (المجلسي، بحار الأنوار، ج١، صص٥٢-٣٠؛ الجيلاني، الذريعة إلى حافظ الشريعة، ج١، ص٣٥٠). وكذلك فيها يتعلّق بالأمثلة التي تمّ السعي فيها إلى التطبيق بين هاتين الرؤيتين، انظر: (البرسي، ص٥٥، ٢١٢). وكذلك فيها يتعليقة على اصول الكافي، ص٤٠؛ الشيرازي، شرح أصول الكافي، ج١، ص٢١٦).

الكُليني، الكافي، ج١، ص٢٤.

۲. م.ن، ج۱، صص۱-۱۱.

۳. م.ن، ص۲۶.

«منتهى عقله لثمان وعشرين سنة، إلّا التجارب». وحتّى زمان إعطاء هذا العقل إلى الناس مختلف أيضًا، وهذا الاختلاف سوف يكون هو السبب في اختلاف أفهام الناس. وعندما سأل إسحاق بن عمار وهو مِن المحدّثين الإماميّة - الإمام الصادق على عن سبب قوّة فهم بعض الأشخاص، وضعف فهم بعض الأشخاص الآخرين، قال في الجواب:

«الـذي تكلّمه ببعض كلامك فيعرفه كلّه، فذاك مِن عجنت نطفته بعقله، وأمّا الذي تكلّمه فيستوفي كلامك ثمّ يجيبك على كلامك، فذاك الذي ركب عقله فيه في بطن أمّه، وأمّا الذي تكلّمه بالكلام فيقول: أعد عليّ، فذاك الذي ركب عقله فيه بعدما كبر». ٢

فيها يتعلّق بكيفيّة عرض هذا العقل على الأشخاص، هناك رأيان يمكن الحصول عليها في الروايات الموجودة في تراث المحدّثين مِن أهل الكوفة. وفي ضوء أحدهما لا يكون نوع الارتباط بين الإنسان والعقل تركيبيًّا، بل هو نوع مِن الانتفاع؛ مِن قبيل انتفاع الإنسان في واحد مِن هذه مِن ذلك على سبيل المثال - تمّ بيان صفة الارتباط بين عقل وقلب الإنسان في واحد مِن هذه التقارير بالسراج وسط البيت. كها تمّ تشبيه العقل بملك له رؤوس بعدد الخلائق، ولكلّ رأس وجه، ولكلّ آدميّ رأس مِن رؤوس العقل، وعلى كلّ وجه ستر ملقى، لا يكشف ذلك الستر مِن ذلك الوجه حتّى يولد هذا المولود، فإذا بلغ كشف ذلك الستر؛ وقع في قلب هذا الإنسان نور فيفهم الفريضة والسنة والجيّد والرديء. "وعلى هذا الأساس، فإنَّ العقل ليس قوّة مِن قبيل السمع والبصر في وجود الإنسان، بل هو نور تحت تصرّف الإنسان، وإنَّ كلّ إنسان يدرك الحسن والقبح بمقدار انتفاعه بذلك النور.

وفي المقابل، نجد الارتباط بين الإنسان والعقل في التقريرات الأخرى مِن النوع التركيبي. وفي الحقيقة، فإنَّ العقل يتركِّب مع نفس الإنسان. وفي ضوء تقرير آخر، نجد أنَّ عقل الناس

۱. م.ن، ج۷، ص۱۹۲.

۲. م.ن، ج۱، ص۲۲.

٣. الصدوق، علل الشرائع، ج١، ص٩٨.

يتركّب مع نفس الإنسان إمّا أثناء انعقاد النطفة، وأمّا في رحم الأم، أو عند البلوغ. أوفي تقرير آخر عن الإمام علي الله في أنَّ لعقل الإنسان دفائن، يعمل الأنبياء إلى على إثارتها: «ويثيروا لهم دفائن العقول». أنَّ هذه العبارة تشير بنحو ما إلى أنَّ العقل قوّة كامنة في داخل الإنسان، وأنَّ هذه القوّة بدورها تحتوي على معارف دفينة. وكذلك فإنَّ الروايات التي تحدّثت عن «العقل المطبوع»، أكثر تناغمًا مع هذا المعنى؛ مِن ذلك على سبيل المثال ما ورد عن الإمام جعفر الصادق الله في رواية نقلًا عن الإمام عليّ إله ، أنَّه قال: منتهى عقل الإنسان إلى ثمان وعشرين سنة، وما يُضاف إلى عقله بعد ذلك فهو مِن التجارب. "

يذهب المحدّثون مِن الإماميّة إلى القول باختلاف مراحل عرض العقل على الأشخاص المختلفين. لا شكّ في أنَّ جميع الناس إذا ما استثنينا المجانين سوف يتمتّعون عند بلوغ سنّ الرشد بذلك المقدار مِن العقل الذي يخوّلهم معرفة الحُسن والقبح والصحيح والخطأ، وهذا المقدار مِن المعرفة، هو الملاك في تكليفهم بالأحكام الشرعيّة. وعلى الرغم مِن ذلك، فقد يتمكّن بعض الأشخاص مِن الانتفاع بهذه الموهبة الإلهيّة على نحو أبكر مِن غيره؛ إذ قيل على سبيل المثال: إنَّ بعض الأشخاص ينتفعون بنعمة العقل أثناء انعقاد نطفهم، وبعضهم في أرحام أمهاتهم، وهذا هو السبب في حُسن فهمهم وأفضليّتهم على الآخرين في هذا الشأن. وكذلك فإنَّ الزيادة على عقول الأشخاص لا تنحصر بسنّ البلوغ فقط، إذ يُضاف إلى عقول الناس حتّى بعد مرحلة البلوغ إلى نهاية العقد الثالث مِن العمر أيضًا. وبعد هذه المرحلة لا يزاد في عقل الإنسان الإماكان على سبيل التجارب (عقل التجربة الذي سبقت الإشارة إليه).

<sup>1. &</sup>quot;عدّة مِن أصحابنا، عن عن الهيثم بن أبي مسروق النهدي، عن الحسين بن خالد، عن إسحاق بن عبّار، قال: قلت لأبي عبد الله على: الرجل آتيه وأكلّمه ببعض كلامي فيعرفه كلّه، ومنهم من آتيه فأكلّمه بالكلام فيستوفي كلامي كلّه ثم يردّه عليّ كها كلّمته، ومنهم من آتيه فأكلّمه فيقول: أعد عليّ؟ فقال: يا إسحاق، وما تدري لم هذا؟ قلت: لا، قال: الذي تكلّمه ببعض كلامك فيعرفه كلّه، فذاك من عجنت نطفته بعقله، وأمّا الذي تكلّمه فيستوفي كلامك ثمّ يجيبك على كلامك، فذاك الذي ركب عقله فيه في بطن أمه، وأمّا الذي تكلّمه بالكلام فيقول: أعد عليّ، فذاك الذي ركب عقله فيه يقول لك: أعد عليّ». (الكُليني، الكافي، ج١، ص٢٦).

٢. نهج البلاغة، ص٤٣.

٣ .الكُليني، الكافي، ج٧، ص١٩٢.

كما أنَّ التقارير المرتبطة بموضع إقرار العقل، هي الأخرى مختلفة أيضًا. طبقًا لبعض الآراء السائدة بين المحدّثين مِن الإماميّة، يقع العقل في قلب الإنسان، وهو ما يُشار إليه في النصوص الإسلاميّة بـ«الروح» و«النفس». أو في المقابل، وبناء على الشواهد الأخرى الموجودة في روايات الإماميّة، يعتبر العقل قوّة في دماغ الإنسان؛ وذلك لأنَّ اختلاف الإنسان العاقل عن المجنون، يرتبط بمقدار ما يتمتّع به مِن قوّة الدماغ. أنَّ هذا المدّعي ودليله بين التيّارات ومختلف الاتجاهات والجماعات الفكريّة في العالم الإسلامي، لم يتمّ طرحه إلّا مِن قبل بعض الفلاسفة الأوائل فقط. كيا قبل أيضًا: إنَّ تناول بعض الفواكه والأطعمة يؤدي إلى زيادة العقل أو انخفاضه. وفي هذه الروايات ورد العقل في الغالب إلى جانب الدماغ.

وعلى الرغم مِن ذلك كلّه، ربّما أمكن الجمع بين هاتين المجموعتين مِن الشواهد أيضًا، ولا سيّما بالنظر إلى أنَّ بعض رواة أحاديث الخلق النوراني للعقل، قد نقلوا روايات بهذا المضمون أيضًا. مِن ذلك ما رواه سماعة بن مهران وهو مِن أبرز رواة حديث «خلق العقل» عن الإمام الصادق بي أنَّه قال: «إنَّ الخلّ ليشدّ العقل». كما نقل أبو بصير ومحمّد بن مسلم ورغم أنَّها مِن رواة أحاديث الخلق المستقلّ للعقل هذه الطائفة مِن الروايات أيضًا.

ربّا أمكن الادّعاء بأنَّ الدماغ وسيلة مهمّة في مسار التعقّل، وأنَّ تناول بعض الفواكه والأطعمة يؤدّى إلى تقويته، وبالتالي فإنَّه سيكون سببًا في تقوية العقل. أو مع ذلك، فإنَّ الرواية

١. انظر في هذا الشأن: فعالي، ، ص٤٧-٨٨؛ الصدوق، علل الشرائع، ج١، ص٩٨؛ الكُليني، الكافي، ج٨، ص١٩٠.

٢. القمّي، تفسير القمّي، ج٢، صص٢٣٨-٢٣٩.

٣. التوحيدي، الإمتاع والمؤانسة، صص١٨٥-١٨٦.

٤. البرقي، المحاسن، ج٢، ص٤٨٧.

الصدوق، الخصال، ج٢، صص ١٠- ٦١١. «عن أبي بصير، ومحمّد بن مسلم، عن أبي عبد الله إلى قال: حدّثني أبي، عن جدّي، عن آبائه إلى أنَّ أمير المؤمنين إلى علم أصحابه في مجلس واحد أربع مئة باب ممّا يصلح للمسلم في دينه ودنياه. قال إلى: إنَّ الحجامة تصحّح البدن وتشدّ العقل، والطيب في الشارب مِن أخلاق النبيّ علي وكرامة الكاتبين، والسواك مِن مرضاة الله عزوجل وسنة النبي علي ومطيبة للفم، والدهن يليّن البشرة، ويزيد في الدماغ».

٦ .المجلسي، بحار الأنوار، ج٥٨، صص ٢٥-٢٦.

المتقدّمة التي ورد التصريح فيها بأنَّ دماغ الإنسان هو موضع العقل، لا تقبل الجمع مع هذا التفسير، ولا تعمل على رفع الإشكال.

# ٢. ماهية العقل في فكر المتكلّمين الإماميّة في مدرسة الكوفة

إنَّ المتكلّمين الإماميّة افي مدرسة الكوفة - خلافًا للمحدّثين - لم يكونوا في الغالب يهتمّون بالخلق المستقلّ والنوراني للعقل. وعلى الرغم مِن نقل رواية واحدة عن هشام بن الحكم بشأن خلق العقل بشكل مستقلّ البيد أنَّ العقل قد اعتبر في آثاره الأخرى بوصفه قوّة نفسانيّة؛ مِن ذلك - على سبيل المثال - أنَّ القلب في قوله تعالى: ﴿إِنَّ فِي ذَلِكَ لَذِكْرَى لِمَنْ كَانَ لَهُ قَلْبُ أَوْ أَلْقى السَّمْعَ وَهُوَ شَهِيدُ ﴾ قد تمّ تفسيره في رواية هشام [بن الحكم] عن الإمام الصادق بـ «العقل». في ضوء التقريرات الموجودة، فإنَّ «القلب» في فكر هشام، يُعدِّ واحدًا مِن أدوات الحصول على المعرفة. إنَّ هشام بن الحكم يعتبر القلب والحواس أداتين مِن أدوات المعرفة. كما أنَّه يرى أنَّ كلّ ما هو غير محسوس، إنَّما يتمّ إدراكه مِن طريق «القلب» فقط. وحوارح البدن، مِن قبيل: العين، والأذن، عبيد، نجد وصفه لـ «القلب» بأنّه إمام سائر أعضاء وجوارح البدن، مِن قبيل: العين، والأذن، وما إلى ذلك. إنَّ الإنسان يعمل بوساطة القلب على مناقشة وتحليل جميع المعطيات التي يتمّ الحصول عليها بوساطة سائر أعضاء البدن. "

<sup>1.</sup> إنَّ مرادنا مِن المتكلّمين هم أولئك الذين خرجوا في بيان أفكارهم عن متن الرواية، وأخذوا يبيّنون المعارف الدينيّة، والدفاع عن التعاليم الدينيّة. وعلى هذا الأساس، لو لم يتم العثور على هذه المواصفات في شخص، فإنّه لن يكون داخلًا في دائرة المتكلّمين. هناك تقريرات في مصادر الإماميّة، تمّ فيها التعريف ببعض أصحاب الأئمّة الأطهار يهو بوصفهم مِن المتكلّمين. وهم أشخاص مِن أمثال: قيس بن ماصر، وأبان بن تغلب، وحمران بن أعين، ومؤمن الطاق، وهشام بن سالم، وهشام بن الحكم، ويونس بن عبد الرحمن، والفضل بن شاذان.

٢. البرقي، المحاسن، ج١، ص١٩٢.

٣. ق: ٣٧.

٤. الكُليني، الكافي، ج١، ص١٦.

٥. م.ن، صص٩٩-٠٠٠.

۲. م.ن، صص۱٦٩ –۱۷۰.

وعلى هذا الأساس، يمكن لنا أنْ نستنتج أنَّ الحواس الخمسة في رؤيته كما هي أدوات لإدراك الأمور المحسوسة، كذلك فإنَّ القلب بدوره أداة لفهم وإدراك الأمور غير المحسوسة، وهو كذلك أداة لتبويب وتحليل معطيات الجوارح الأخرى. ومع ذلك، فإنَّ العقل مِن وجهة نظر هشام، أداة ليست كمثل الأدوات الأخرى، بل يشتمل في حدِّ ذاته على معارف عميقة أخرى. إنَّ ما ورد في الرواية المأثورة عن الإمام الكاظم الشي مِن تأويل الحكمة المعطاة للقمان الشايز بشكل واضح.

إذ إنَّ هشام بن الحكم يرى أنَّ الإنسان كائن ذو بعدين (تركيب مِن الروح والجسم)، ويرى أن الإدراك مِن فعل الروح ، فلا يبعد أنْ يعتبر العقل بدوره مِن قوى الروح أيضًا. وبعبارة أخرى: إنَّ الإدراك مِن وجهة نظره مِن فعل الروح، وإنَّ الروح في إدراك الأمور تستعين بالحواس والعقل. يمكن بيان هذا الاحتمال، وهو أنَّ هشام بن الحكم قد استفاد مِن نظرية المعنى في بحث الصفات لبيان العلاقة والارتباط بين الروح والعقل. قيل إنَّ هشام بن الحكم لم يكن يرى الصفات المعنى مِن وجهة نظره. يكن يرى الصفات القائمة بالشيء مِن الأعراض، بل هي مِن صفات المعنى مِن وجهة نظره. وعلى هذا الأساس، لا يبعد هذا الادّعاء، وهو أنَّ هشام بن الحكم كان يرى أنَّ العقل مِن معاني الروح. ولم يرد تقرير مِن سائر المتكلّمين مِن الإماميّة في مدرسة الكوفة بشأن ماهية العقل.

## ٣. ماهية العقل في مدرسة قم (امتداد تيّار المحدّثين في الكوفة)

إنَّ مدرسة قم هي في الواقع وريثة روايات الإماميّة في مدرسة الكوفة، وهي امتداد للتيّارات الموجودة في تلك المدرسة. إنَّ مِن بين أهمّ خصائص هذه المدرسة الكلاميّة، أخذ وانتقال

١. الأشعري، مقالات الإسلاميين واختلاف المصلّين، صص ٦٠-٦١.

٢. على الرغم مِن أنَّ الإدراك ـ مِن وجهة نظر هشام بن الحكم ـ مِن فعل الروح؛ ولكنّه قد ادّعى بوضوح في مناظرته مع النظام أنَّ إدراك الروح مِن الماهيات والمفاهيم العامّة، إنّما يتحقّق مِن قناة القوى الحسيّة. وبعبارة أخرى: إنَّ شرط التصوّر العقلي للروح، هو الإدراك الحسّى للأشياء.

٣. على حد تعبير هشام بن الحكم، إذا اعتبرنا الصفات من الأعراض، فإنّها سوف تكون غير موصوفة؛ في حين أنَّ الصفة في نظريّة المعنى، لا هي موصوفة ولا هي مِن غير الموصوف. مِن ذلك على سبيل المثال - أنَّ لون الجدار ليس هو ذات الجدار، ولا غير الجدار. (انظر: الأشعري، مقالات الإسلاميين واختلاف المصليّن، صص ٢- ٦١).

روايات مدرسة الكوفة، والاختيار الانتقادي، وبالتالي تبويب وتنظيم هذه الروايات في إطار محدد. وبطبيعة الحال، فإنّه على الرغم مِن الفضاء الشيعي الموحّد في قم، ولكنْ لا يمكن اعتبار جميع العلماء الكبار في هذه المدرسة ضمن تيّار فكري واحد؛ بل كانت هناك اختلافات وتيّارات فكريّة متنوّعة في هذه المدرسة. وإنَّ التقابل الفكري بين تيّار أحمد بن محمّد بن عيسى وتلميذه البارز سعد بن عبدالله الأشعري، وبين التيّار الفكري بزعامة إبراهيم بن هاشم حول هشام بن الحكم وأفكاره؛ خير شاهد على هذا المدّعي. المحمّد وأفكاره؛

على الرغم مِن الاختلافات المحتدمة في مدرسة قم، فإنَّ جميع علماء الإماميّة هناك كانوا يقولون بالخلق المستقلّ للعقل وماهيته الروحانيّة. إنَّ الروايات الواردة في كتاب المحاسن للبرقي، والكافي للكُليني، ومؤلّفات الشيخ الصدوق، تثبت الخلق المستقلّ للعقل وماهيته الروحانيّة وغير الماديّة بشكل واضح. وقد تمّت رواية هذه الأحاديث في بعض الأحيان مِن قبل أشخاص مِن أمثال: ابن الوليد ٢، والصفار ٣، وأحمد بن محمّد بن عيسى ٤، وسعد بن عبدالله الأشعري ٥، والحميري ٢، وجميعهم مِن كبار العلماء في قم. وعلى هذا الأساس، لا يبقى هناك مِن شكّ في أنَّ جميع العلماء الكبار في المدرسة الحديثيّة لقم، وجميع التيّارات الفكريّة الموجودة في هذه المدرسة، تعتبر العقل جوهرًا مستقلًّا.

وفيها يتعلّق ببحث الارتباط بين العقل والإنسان، حيث كانت هناك اختلافات في التقريرات المنقولة عن مدرسة الكوفة، فإنَّ أصداء هذه الروايات قد انعكست بدورها في المصادر الروائية لمدرسة قم أيضًا. لا يوجد في كتاب المحاسن للبرقي أيِّ تقرير يجيب عن هذه المسألة بشكل

١. انظر بشأن التعرّف على التيّارات الفكريّة في مدرسة قم: الطالقاني، يرتوى از قر آن، صص٦٦-٩٠.

٢ .الصدوق، علل الشرائع، ج١، ص٩٨.

۳. م.ن.

٤. م.ن، ص٩٨.

٥. الصدوق، الخصال، ج٢، صص٥٨٨ - ٥٨٩.

٦. م.ن.

وآخر. إنَّ الشيخ الكُليني الذي يميل مِن جهة إلى تيّار هشام بن الحكم في الكوفة ، وكان مِن ناحية أخرى مِن كبار المحدّثين في مدرسة قم، وكان جميع التراث الروائي للإماميّة يحظى باهتهامه؛ فقد سعى بشكل وآخر إلى الجمع بين الوجود المستقلّ والروحاني للعقل، وبين ارتباطه بالإنسان على صورة قوّة نفسانيّة. وبعبارة أخرى: لقد سعى الشيخ الكُليني إلى الجمع بين التراث الروائي لتيّار هشام بن الحكم، وسائر التيّارات الأخرى في الكوفة. إنّه مِن ناحية قد نقل روايات الخلق المستقلّ للعقل، ومِن ناحية أخرى كان هو العالم الوحيد الذي نقل الرواية الخاصّة لهشام بن الحكم بشأن العقل، وكما تقدّم أنْ ذكرنا، فإنَّ هشام بن الحكم في هذه الرواية وتقريره الآخر، قد وصف العقل بأنّه قوّة نفسانيّة في الإنسان. ٢

وقد سعى الشيخ الصدوق بدوره إلى الجمع بين العقل المستقل والعقول الإنسانية أيضًا. لقد نقل الشيخ الصدوق رواية تقول إنَّ العقل ملَك له مِن الرؤوس بعدد جميع البشر في العالم، وكلّ شخص يصل إلى مرحلة البلوغ يستفيد مِن نور واحد مِن تلك الرؤوس، ولهذا السبب هناك فهم عقلاني مشترك بين جميع الناس "؛ ثمّ تمّ تشبيه العلاقة بين عقل الإنسان وقلبه في هذه الرواية بعلاقة القلب في وسط البيت. وبعبارة أخرى: إنَّ العقل كائن نوراني، وإنَّ كلّ شخص يستفيد مِن نوره. ومع ذلك، فإنَّ الشيخ الصدوق نفسه يروي أحاديث أخرى تبيّن أنَّ العلاقة بين الإنسان والعقل علاقة تركيبية. أو على هذا الأساس، يمكن أنْ نحدس أنَّه لم يلاحظ أنَّ هاتين الطائفتين مِن الروايات متعارضة، أو أنَّه لم يلق بالًا إلى هذا التعارض. إنَّ سبب حدوث

١. في يتعلق بالارتباط الفكري للكليني والتيار الكلامي لهشام بن الحكم، انظر: رضائي، ونصيري، «نظريه امامت باطني در تشيع نخستين، در بوته نقد».

٢. إنَّ وجود هاتين الطائفتين مِن الروايات في متن كتاب الكافي، أدّى بالكثير مِن العلماء الكبار وشرّاح هذا الكتاب إلى مواجهة مشكلة في تفسيرها، إلى الحدّ الذي ذهب بعضهم إلى الادّعاء بأنَّ هذه الروايات تشير إلى نوعين مِن العقل. باستثناء الفلاسفة الذين تقدّمت الإشارة إلى رأي بعضهم، فإنَّ محدِّثًا مثل المجلسي ـ بدوره ـ وإنْ كان ينتقد كلام الفلاسفة، إلّا أنَّه قد قبل بالمعنى المختلف للعقل. (المجلسي، بحاد الأنوار، ج١، صص٢ ٣٠ - ٣٠).

٣. الصدوق، علل الشرائع، ج١، ص٩٨.

٤. م.ن، صص ١٠٢ – ١٠٣.

هذا الأمر بين علماء قم، يمكن أنْ يعزى إلى أنَّهم لم يكونوا بصدد الإجابة عن مسألة ماهية العقل وارتباطه بنفس الإنسان؛ وذلك لاحتمال أنَّهم يرون أنَّ الناس المادّيين لا يمتلكون القدرة على معرفة العقل الذي هو مِن مرتبة الروحانيين، وربّم لهذا السبب كان علماء قم يبدون اهتمامًا أكبر بنشاط العقل، ولا سيّم نشاطاته العمليّة، بل وعرّفوا حتّى العقل بنشاطه وأدائه.

### ۴. ماهية العقل في مدرسة بغداد

على الرغم مِن أن المدرسة الكلاميّة في بغداد، قد أسّست مِن خلال ظهور بعض المتكلّمين الكبار مِن أمثال النوبختيين وبعض تلاميذهم؛ ولكنْ ليس لدينا أيّ معلومات بشأن رؤية هؤلاء العلماء حول ماهية العقل. إنَّ القضايا الأولى المرتبطة بهاهية العقل في هذه المدرسة، قد وصلت إلينا مِن الشيخ المفيد؛ إذ اعتبر العقل مِن مقولة «المعنى»، وقال في هذا الشأن: «معنى يتميّز به مِن معرفة المستنبطات». أ إنَّ المعنى في علم الكلام - إذا ما استثنينا هشام بن الحكم يستعمل بشكل رئيس بمعنى العَرض. أ وقد ذهب أبو الفتح الكراجكي - تلميذ الشيخ المفيد إلى استعمال مصطلح «العرض» بدلًا مِن «المعنى». وهو يرى أنَّ العقل «عرض» يحلّ في الإنسان الحيّ، ويميّز بين الحسن والقبيح، وبين الخير والشر. "

وبخلاف المحدّثين في مدرسة الكوفة، لا نرى في آراء الشيخ المفيد والكراجكي أثرًا للوجود المستقلّ والخلق النوراني أو الوجود الكوني للعقل. إنَّ الشيخ المفيد لم يتحدّث في أيّ واحد من كتبه المتوفّرة بين أيدينا عن الوجود المستقلّ للعقل. ومع ذلك فإنَّ تلميذه الكراجكي، قد أشار إلى عدد مِن الروايات المهمّة في هذا البحث، وعمد إلى توضيحها وتفسيرها مِن الناحية العقليّة؛ مِن ذلك على سبيل المثال أنَّه بعد ذكر رواية هبوط جبرائيل وعرض العقل والحياء والدين على النبيّ آدم إلى مرح هذا السؤال القائل. إنَّ هذه الأمور الثلاثة كلّها مِن الأعراض، والأعراض ليست قائمة بالنفس، ومِن هنا لنْ تكون الحياة والتكلّم منها أمرًا ممكنًا. وإنّه في

١. المفيد، النكت في مقدّمات الأصول، ص٢٢.

٢. الأشعري، مقالات الإسلاميين واختلاف المصلّين، صص ٣٦٩-٣٧٠.

٣ .الكراجكي، كنز الفوائد، ج١، ص١٨٨.

مقام الجواب يتخلّى عن ظاهر هذه الروايات، ويلبسها ثوب المجاز؛ بمعنى أنَّ هذه الأمور لو اكتسبت الحياة، وتمكّنت مِن النطق، سوف تقول ذلك. كما ذهب الكراجكي في بيان رواية أخرى تعتبر العقل أوّل مخلوق مِن الروحانيين إلى ادّعاء المجاز أيضًا. وعلى حدّ تعبيره، فإنَّ مراد الرواية هو أنَّ العقل لو خرج مِن حالة العرض، وصار قائمًا بالنفس، فإنّه بسبب فضله سوف يكون أوّل مخلوق لله عز وجلّ. الم

ثمّ إنَّ رأي الشيخ المفيد والكراجكي، يخالف نظريّة أكثر المعتزلة أيضًا. إنَّ أكثر المعتزلة وأذا ما استثنينا أبا هذيل العلاف الذي كان يرى أنَّ العقل قوّة لاكتساب العلوم، وأبا عثمان عمر و الجاحظ الذي كان يرى أنَّ العقل أداة للاستدلال - كانوا يؤمنون بقوّة وعرَض باسم العقل. إنَّهم يرون أنَّ العقل عبارة عن مجرّد مجموعة مِن العلوم الضروريّة والبديهيّة ، وأنَّ تعقّل الإنسان هو في الحقيقة طريقة للاستفادة مِن هذه العلوم في عمليّة الاستدلال. وإنَّهم يرون أنَّ العقل لغة يعني الردع، وأنَّ السبب في ردع الإنسان العاقل عن اقتراف القبائح هو هذه العلوم الضروريّة؛ مِن ذلك على سبيل المثال - أنَّ أبا علي الجبّائي، قد عرّف العقل بأنّه عبارة عن مجموعة مِن العلوم (بعض العلوم البديهيّة والضروريّة التي تشكّل أساسًا للاستدلال)، وقد وقع في هذا الرأي تحت تأثير التحليل اللغوي؛ وذلك لأنَّ العقل في اللغة بمعنى الردع والكبح، وأنَّ سبب امتناع الإنسان العاقل (خلاقًا للمجانين) عن القبائح، هو هذه المجموعة مِن العلوم. "

ومع ذلك، فإنَّ الدليل الأهمّ الذي دعا أبا على الجبّائي إلى الرجوع عن تعريف أبي الهذيل،

١. الكراجكي، كنز الفوائد، ج١، ص٥٧.

٢ .الأشعرى، مقالات الإسلاميين واختلاف المصلّين، ص ٤٨٠.

٣. الجاحظ، رسائل الجاحظ، صص ١٢٨-١٢٩.

٤. في معرض البحث عن رأي علم الهدى، سوف نتعرض إلى هذا البحث وهو: ما هي العلوم التي تندرج ضمن هذه المجموعة؟

٥. الأشعري، مقالات الإسلاميين واختلاف المصلّين، ص٤٨٠.

۲. م.ن، ص٤٨٠.

هو أنَّ هذا التعريف للعقل، سوف يكون سببًا للتكليف بها لا يطاق؛ وذلك لأنَّ تكليف الإنسان إنَّها يكون جائزًا إذا كان عقله مكتملًا، ويكون بمقدوره الاستدلال على إثبات وجود الله سبحانه وتعالى، وإذا كان العقل عبارة عن قوّة وحسّ، لوجب أنْ تكون هذه القوّة وهذا الحسّ موجودين لدى الإنسان في مرحلة الصغر أيضًا. ' وبعد أبي عليّ الجبائي، ذهب نجله أبو هاشم وغيره مِن المعتزلة إلى اعتبار العقل مجموعة مِن العلوم. ' ليس لدينا عن المعتزلة في بغداد مِن أمثال: الخيّاط والبلخي شيء حول تعريف العقل. ومع ذلك، فقد قيل: إنَّه لا يوجد هناك اختلاف في هذا الشأن بين المعتزلة، وإنَّ جميع المعتزلة كانوا يعتبرون العقل مجموعة مِن العلوم الضروريّة. "

إنّ القاضي عبدالجبار المعتزلي - تبعًا لأبي هاشم - في الوقت الذي ذهب معه إلى اعتبار العقل مجموعة مِن العلوم الضروريّة، أشار إلى التعاريف الأخرى، مِن قبيل: الجوهر، والآلة، والحاسّة، والقوّة أيضًا، وقام بردّها. أنّ المخالفين للمعتزلة (أكثر الزيديّة، والشيخ المفيد والكراجكي) ذهبوا إلى الاعتقاد بأنّ العقل إذا كان عبارة عن العلوم الضروريّة، لكان لازم ذلك أنْ لا يكون الإنسان أثناء تفكيره حول مسألة ما عاقلًا؛ وذلك لعدم التفاته إلى بعض تلك العلوم الضروريّة (غير المرتبطة بموضوع تفكيره). كما أنّهم في الجواب عن الإشكال القائل: إذا لم يكن العقل هو تلك العلوم الضروريّة، فإنّ الشخص سوف يمكن أنْ يكون عاقلًا، ولكنْ لا تكون العلوم الضروريّة، عاضرة عنده، أو أنْ يكون عالمًا بمجموعة مِن العلوم الضروريّة، ولكنْ لا يكون عاقلًا، يجيبون بالقول: إنّه لو كان الشخص عالمًا بالعلوم الضروريّة، فإنّه سوف يكون عاقلًا وذلك لأنّ العلم بالعلوم الضروريّة يمثّل نوعًا مِن الإدراك، وهذا الإدراك مِن دون أداته المتمثّلة بالعقل، لن يكون محكنًا. وكذلك إذا كان الشخص عاقلًا، فمِن المكن أنْ يكون أداته المتمثّلة بالعقل، لن يكون محكنًا. وكذلك إذا كان الشخص عاقلًا، فمِن المكن أنْ يكون أداته المتمثّلة بالعقل، لن يكون محكنًا. وكذلك إذا كان الشخص عاقلًا، فمِن المكن أنْ يكون أداته المتمثّلة بالعقل، لن يكون محكنًا.

١. القاضي عبد الجبار المعتزلي، المغنى في أبواب التوحيد والعدل، ج١١، صص٣٧٨-٣٧٩.

٢. للتعرّف على وجهة نظر أبي هاشم واختلافه اليسير مع أبي على الجبائي، انظر: م.ن، ص٥٨٥.

٣. الشرفي، شرح الأساس الكبير، ج١، ص١٢٦.

٤. القاضي عبد الجبار المعتزلي، المغنى في أبواب التوحيد والعدل، ج١١، صص٥٣٧-٣٧٩.

٥ .الشرفي، شرح الأساس الكبير، ج١، صص١٢٦، و١٣٠-١٣١.

عالمًا بالعلوم الضروريّة أو لا يكون عالمًا بها. مِن قبيل الشخص الذي يستطيع السمع ويستطيع النظر، ومع ذلك يمكن أنْ يكون عالمًا ببعض المسموعات والمرئيّات أو لا يكون عالمًا بها. أنَّ عقل الإنسان \_ مِن وجهة نظر هذه الجهاعة \_ بمنزلة قوّته الجسديّة حيث تنمو وتصل إلى مرحلة البيان البلوغ، فإنّها تنمو بالتدريج يومًا بعد يوم، وعند البلوغ تصل إلى الشرائط اللازمة. وبهذا البيان يجاب عن الإشكال الذي سبق للمعتزلة أنْ ذكروه حول التكليف بها لا يطاق. أ

إنَّ هذا الرأي قريب إلى حدِّ ما مِن تفكير هشام بن الحكم. وعلى الرغم مِن الاختلافات في أسلوب بيان الارتباط بين العقل والإنسان في رؤية هشام مع الشيخ المفيد وكذلك الكراجكي، إلّا أنَّ هاتين النظريّتين تشتركان في نفي الوجود الاستقلالي للعقل، وكذلك تشتركان في القول بإنسانيّته أيضًا.

إنَّ السيِّد المرتضى الذي يميل إلى أفكار الاعتزال بشكل أكبر، يذهب ـ خلافًا لأستاذه ـ إلى اعتبار العقل مجموعة مِن العلوم الضروريَّة. إنَّ السيِّد المرتضى في بيان ما هي العلوم التي تندرج ضمن هذه المجموعة، يذكر خصوصيّتين، وهما:

- ١. إنّ اكتساب المعارف الملقاة على عاتق الإنسان (من قبيل: النظر والاستدلال على معرفة الله)، رهن بهذه العلوم.
- ٢. إنَّ القيام بالأفعال والتكاليف الدينيَّة تستحيل مِن دون هذه العلوم (إدراك حسن وقبح الأفعال).

كما أنَّه بعد بيان هاتين الخصوصيِّتين، عمد إلى تعداد هذه العلوم على النحو الآتي:

١. العلم بأصول الأدلّة، مِن قبيل العلم بأحوال الأجسام، مثل: الحركة والسكون،
 والاجتماع والافتراق.

٢. الأمور التي يكون العلم بالأصول المذكورة مِن دونها مستحيلًا؛ مِن قبيل العلم بالعادات

١. إبن محمدبن على، الأساس لعقائد الأكياس، ص ١٦.

٢. الشرفي، شرح الأساس الكبير، ج١، ص١٢٦، وصص١٣٠-١٣١.

٣. على المدى، الذخيرة في علم الكلام، صص ١٢١-١٢٣.

الموجودة في العالم، مثل: طلوع الشمس مِن جهة المشرق، وغروبها في جهة المغرب.

٣. الأمور التي يكون تحقّق الغرض الإلهي رهنًا بها، مِن قبيل: جهات المدح والذم، وجهات الخوف والضرر، وما إلى ذلك. ١

إنَّ تعريف السيّد المرتضى يتّفق مع ما يقوله أغلب المعتزلة بالكامل، ويخالف تعريف الشيخ المفيد. إنَّ القاضي عبدالجبّار قد تعرّض إلى هذا البحث في فصل تحـت عنوان «مائيّة العقل»، وكانت آراؤه تنسـجم تمامًا مع ما قاله السـيّد المرتضى. ٢ وبعد السيّد المرتضى، عمد تلاميذه إلى ترجيح رأيه على رأي الشيخ المفيد؛ مِن ذلك على سبيل المثال أنَّ أبا الصلاح الحلبي والشيخ الطوسي وهما عالمان كبيران مِن المدرسة الكلاميّة في بغداد يتّفقان مع السيّد المرتضى في هذا البحث تمامًا. ٣ والاستثناء الوحيد في ذلك، هو أبو الفتح الكراجكي الذي وافق الشيخ المفيد كما سبق أنْ ذكرنا.

وبطبيعة الحال، فقد نسبت إلى السيّد المرتضى تعاريف أخرى في كتاب الحدود والحقائق أيضًا، وهي كالآتي:

- ١. قوّة في القلب، يحصل الناس بو ساطتها على قوّة التمييز. ٤
- ٢. بعض العلوم الضرورية التي يكون اكتساب العلوم الأخرى بوساطتها أمرًا ممكنًا. °
  - ٣. العلم بالأمور الواجبة والمستحيلة.٦
  - غريزة يمكنها فهم العلوم الكليّة البديميّة فيها لو كانت أدواتها سليمة. ٧

۱. م.ن، صص ۱۲۱–۱۲۲.

٢. القاضي عبد الجبار المعتزلي، المغنى في أبواب التوحيد والعدل، ج١١، صص٥٣٧-٣٧٩.

٣. فيما يتعلّق برأي أبي الصلاح، انظر: الحلبي، تقريب المعارف، ص١٢٩. وكذلك فيما يتعلّق بوجهة نظر الطوسي، انظر:
 الطوسي، الاقتصاد فيما يتعلّق بالاعتقاد، صص١١٧ - ١١٨.

٤. علم الهدى، رسائل الشريف المرتضى، ج٢، ص٢٧٧.

٥ .م.ن.

٦. م.ن.

٧. م.ن.

ورد في هذا الكتاب التعريف الأوّل «الأصل» وإضافة سائر التعاريف الأخرى بعبارة «قيل». بالنظر إلى أنَّ نسبة كتاب (الحدود والحقائق) إلى السيّد المرتضى مشكوك فيها. أيمكن الادّعاء بأنَّ التعريف الأصلي للسيّد المرتضى، هو التعريف السابق، يضاف إلى ذلك أنَّ التعريف الاشاني والثالث والرابع مِن بين التعاريف الأربعة المذكورة في كتاب الحدود والحقائق، تشبه تعريف الأشاعرة للعقل. ومِن بينها نجد أنَّ التعريف الرابع، حتّى مِن حيث العبارة، يشبه ما ذكره الفخر الرازي في كتاب (المحصل) للعقب والتعريف الثاني بدوره يشبه تعريف الأشعري للعقب للعقب الثالث هو تعريف القاضي أبو بكر الباقلاني. أو وإنَّ الدي يلفت انتباه الباحث والمحقّق في هذه التعريف العقل بهذا الشكل، يعود سببه إلى أثمّ مكانوا يختلفون مع المعتزلة في الباحث. ولهذا السبب، فإنَّ المعتزلة وإنْ كانوا يرون أنَّ العقبل عبارة عن مجموع العلوم؛ إلاّ أثمّ ميرون أنَّ العلم بحسن وقبح الأفعال بدوره – جزء مِن هذه العلوم أيضًا. والتعريف الأوّل يختلف مِن الأساس مع جميع التعاريف الأخرى، ولا سيّما منها التعريف الموجود في الأوّل يختلف مِن الأساس مع جميع التعاريف الأخرى، ولا سيّما منها التعريف الموجود في الذكر، ولا سيّما منها التعريف الموجود في الأوّل يختلف مِن الأساس مع جميع التعاريف الأخرى، ولا سيّما منها التعريف الموجود في الذكرة).

### النتيجة

بالنظر إلى ما ورد ذكره في هذه المقالة، يمكن بيان مسار تطوّر رؤية الإماميّة في بحث ماهية العقل من مدرسة الكو فة إلى مدرسة بغداد، ضمن ثلاث مراحل:

١. فيما يتعلّق بخطأ نسبة هذا الكتاب إلى السيّد المرتضى، انظر: الأنصاري، حسن، «الحدود والحقائق كتابي از سيد مرتضى نيست (همراه گفتاري از استاد مدرسي)» (الحدود والحقائق كتاب لغير السيّد المرتضى «مع مقالة للأستاذ المدرّسي»).
 سايت بررسي هاي تاريخي (موقع الأبحاث التاريخيّة) رابط: https://ansari.kateban.com.

٢. الفخر الرازي، المحصّل، ص ٢٥١.

٣. الإيجي، شرح المواقف، ج٦، صص٤٦-٤٧.

٤. م.ن، ص٤٧.

٥. إنَّ الأشاعرة أنفسهم أشاروا إلى هذا الاختلاف صراحة، وتعرّضوا إلى بحثه. (انظر: الإيجي، شرح المواقف، ج٦، ص٤٧).

1. كان المحدّثون في مدرسة الكوفة يعتبرون العقل كائنًا مستقلًا وروحانيًا (غير جسماني). إنَّ الله سبحانه وتعالى قد قسّم هذا العقل بين العباد، وإنَّ كلّ شخص يستطيع التعرّف على الحسن والقبح بوساطته. ومع ذلك، فإنَّ التقارير التي تمّ التعرّض فيها إلى بيان كيفيّة انتفاع الناس بالعقل مختلفة في بعض الموارد. ففي بعضها أنَّ الارتباط بين العقل والإنسان، إنَّما هو من قبيل الارتباط بين الإنسان والنور، وأنَّ الناس إنَّما يستفيدون مِن نور العقل فقط. في حين أنَّ هذا الارتباط - في ضوء بعض الشواهد - ارتباط تركيبي، وأنَّ العقل يتركّب مع الناس. إنَّ المتكلّمين في مدرسة الكوفة لم يكن لهم اهتمام بالوجود المستقلّ والنوراني للعقل، وكانوا يرون العقل حالة وقوّة نفسانيّة وهبها الله سبحانه وتعالى إلى الناس.

Y. إنَّ علياء الإماميّة في مدرسة قم، إنَّما هم في الحقيقة امتداد لآراء المحدّثين في مدرسة الكوفة. وعلى الرغم مِن مشاهدة بعض الميول إلى تيّار المتكلّمين في الكوفة أحيانًا، كما نجد ذلك عند أمثال الشيخ الكُليني؛ ولكنْ تمّ السعي مِن قبل هؤلاء \_ بطبيعة الحال \_ إلى الجمع بين رأي المتكلّمين والمحدّثين في الكوفة.

٣. إنَّ المتكلّمين مِن الإماميّة في مدرسة بغداد، عمدوا ـ مشل المعتزلة ـ إلى إنكار الوجود المستقلّ للعقل. ومع ذلك، فإنَّ العقل مِن وجهة نظر الشيخ المفيد والكراجكي ـ بخلاف المعتزلة ـ عبارة عن عرض. إنَّ الكراجكي حمل جميع الروايات الواردة بشأن الوجود المستقلّ للعقل على المجاز صراحة. إنَّ هذا الرأي قريب إلى حدّ ما بفكر هشام بن الحكم. وبطبيعة الحال، فإنَّ السيّد المرتضى وغيره مِن المتكلّمين في مدرسة بغداد ـ بخلاف الشيخ المفيد والكراجكي ـ عمدوا إلى التهاهي مع المعتزلة بشكل كامل، واعتبروا العقل مجموعة مِن العلوم الضروريّة.

#### المصادر

- ـ ابن تيميّة، تقيّ الدين، الردّ على المنطقيين، دار الكتب العلميّة، بيروت، ١٤٢٣ هـ.
- \_إبن محمّد بن علي، القاسم، الأساس لعقائد الأكياس في معرفة ربالعالمين، صعدة، مكتبة التراث الإسلامي، ١٤٢١هـ.
- \_ الأشعري، أبو الحسن، مقالات الإسلاميين و اختلاف المصلّين، ويسبايدن: فرانس شتاينز، ٠٠٤١هـ.
  - -الإيجي، الميرسيّدشريف، شرح المواقف، قم، دار نشر الشريف الرضي، ١٣٢٥ هـ.ش.
  - \_البرقي، أحمد بن محمّد بن خالد، المحاسن، قم، دارالكتب الإسلاميّة، ١٣٧١هـ.ش.
    - ـ التوحيدي، أبو حيان، الإمتاع والمؤانسة، بيروت، المكتبة العصريّة، ٤٢٤ هـ.
    - \_ الجاحظ، عمرو بن بحر، رسائل الجاحظ، بيروت، دار ومكتبة الهلال، ٢٠٠٢م.
- الجيلاني، رفيع الدين محمّد بن محمّد المؤمن، الذريعة إلى حافظ الشريعة، قم، دار الحديث، ٢٩ ١ هـ.
  - \_ الحلبي، أبو الصلاح، تقريب المعارف، قم، انتشارات الهادي، ٤٠٤ هـ.
- \_ الراغب الأصفهاني، حسين بن محمّد، مفر دات ألفاظ القرآن، قم، دار القلم، الدار الشامية، بيروت، دمشق، ١٤١٢هـ.
- \_ رضائي، محمّد جعفر؛ ومحمّد نصيري، «نظريه امامت باطني در تشيّع نخستين، در بوته نقد» (نظريّة الإمامة الباطنيّة في التشيّع الأوّل، في دائرة النقد)، مجلّة نقد ونظر، العدد ۶۸، ۱۳۹۱هـ.ش.
- \_السبحاني، محمّدتقيّ، «كلام إمامية: ريشهها ورويشها» (كلام الإماميّة: الجذور والمناشئ)، مجلّة نقد ونظر، العدد 60.
  - ـ الشرفي، أحمد بن محمّد بن صلاح، شرح الأساس الكبير، صنعاء، دار الحكمة اليهانيّة، ١٤١١هـ.
- \_الشيرازي، صدرالدين محمّد بن إبراهيم (صدر المتألّمين)، شرح أصول الكافي، طهران، مؤسّسة مطالعات وتحقيقات فرهنگي، ١٣٨٣هـ. ش.
- \_ الصدوق، محمّد بن علي بن بابويه، الخصال، قم، دفتر انتشارات اسلامي التابع لجامعة المدرسين في الحوزة العلميّة بقم، ١٣٤٢هـ.ش.
  - \_\_\_\_\_، علل الشرائع، قم، مكتبة الداوري، ١٣٨٥ هـ.ش.

### تطوّر ماهية العقل عند الإماميّة الأوائل \* ١٢٥

- \_\_\_\_\_، معاني الأخبار، قم، دفتر انتشارات اسلامي التابع لجامعة المدرسين في الحوزة العلميّة بقم، ١٤٠٣هـ.
  - \_الطوسي، محمّدبن الحسن، الاقتصاد فيها يتعلّق بالاعتقاد، بيروت، دار الأضواء، ٤٠۶ هـ.
    - علم الهدى، السيّدالمرتضى، رسائل الشريف المرتضى، قم، دارالقرآن الكريم، ١٤٠٥ هـ.
      - \_\_\_\_\_، الذخيرة في علم الكلام، قم، مؤسّسة النشر الإسلامي، ١١٤١هـ.
        - \_الفخر الرازي، محمّد بن عمر بن حسين، المحصّل، عمّان، دار الرازي، ١١٤١هـ.
- القاضي عبدالجبار المعتزلي، أبوالحسن، المغني في أبواب التوحيد والعدل، القاهرة، الدار المصرية، 1981-1980م.
  - \_القمّي، علي بن إبراهيم، تفسير القمّي، قم، دار الكتاب، ٤٠٤ هـ.
    - \_الكراجكي، أبوالفتح، كنز الفوائد، منشورات دار الذخائر.
  - ـ الكُليني، محمّدبن يعقوب، الكافي، طهران، دارالكتب الإسلاميّة، ٧٠٤ هـ.
  - \_المجلسي، محمّدباقر، بحار الأنوار، بيروت، دار إحياء التراث العربي، ١٤٠٣هـ.
- \_المفيد، محمّد بن محمّد بن النعمان، أوائل المقالات، قم، المؤتمر العالمي لألفيّة الشيخ المفيد، ١٤١٣ هـ.
  - \_\_\_\_\_، النكت في مقدّمات الأصول، قم، المؤتمر العالمي لألفيّة الشيخ المفيد، ١٤ ١هـ.
- Amirmoezzi, Mohammad Ali, The Divine Guide in Early Shiism: The Sources of Esotericism in Islam, New York State University of New York Press, 1994.

الفصل الثاني: الدين والعقل

# العقل في القرآنا

مهدي أحمدي

مشتقّات مفردة «العقل» في القرآن الكريم كثيرة. ويحظى التعقّل والتوكّؤ على العقل بأهميّة بالغة ودور مصيري في الحياة المعنويّة السعيدة للإنسان، وقد جاء بحسم في سورة يونس: ﴿وَيَجْعَلُ الرَّجْسَ عَلَى الَّذِينَ لَا يَعْقِلُونَ ﴾. "

تكتسب هذه المفردة مكانتها المميّزة عندما تُدرس في مساحات معرفيّة واسعة المعاني والدلالات. فالعقل والنظر والتدبّر والفكر والفقه والبصيرة والحلم والعلم والعلم والسمع والذكر و... كلّها مفردات تنتمي في القرآن الكريم إلى مضهار معنائي واحد يشير إلى مستوى أعمق مِن المعرفة البشريّة. والسؤال الآن: ما هو معنى العقل في القرآن الكريم؟ وما هي علاقته بالعقل المصطلح لدى البشر؟ هل الفرق بينهما في درجة شدّة المفاهيم وضعفها فقط؟ وكم هي علاقته بباقي مجالات المعرفة مِن قبيل المعرفة الحسيّة؟ وما هو دوره في معرفة حقائق الوجود والقضايا القيميّة مِن قبيل الأخلاق والأحكام الشرعيّة؟ ما هي أرضيّات رشده ونموّه وما هي آفاته وعوامل تدهوره؟ و...إلخ. مِن الجليّ ضرورةُ التطرّق الموضوعي لمفهوم العقل ومكانته في

المصدر: المقالة بعنوان «عقل در قرآن كريم» في كتاب سر چشمه حكمت: جستارهايي در باب عقل، الإعداد: على نقى خدايارى، باللغة الفارسيّة، إصدار: مؤسسه فرهنگى نبأ، الصفحات ٣٢ إلى ٧٧.

تعريب: حيدر نجف.

٢. مهدي أحمدي، أستاذ مساعد في قسم الإلهيّات والمعارف الإسلاميّة بجامعة شيراز.

۳. يونس: ۱۰۰.

المجالات المذكورة مِن وجهة نظر القرآن الكريم في ميادين المعرفة والدين والإيمان. بيد أنَّ هذه الدراسة تختصّ بموضوع العقل في القرآن الكريم على نحو عام، ودوره في معرفة القرآن، وهو ما كان موضع اهتمام المفسّرين منذ القدم. أفي التفاسير القديمة، كانوا يشيرون إلى المعاني اللغويّة لمفردة العقل ويتطرّقون إلى معناه المناسب، ولكنْ في بعض التفاسير الحديثة (المعاصرة) وبتأثير مِن التحوّلات الفكريّة الجديدة، اكتسبت موضوعة منزلة العقل في الدين ودوره في معرفة التعاليم الدينيّة، وفي فهم القرآن على الخصوص، أهميّة بالغة. ٢

في قاموس اللغة، وردت مفردة العقل ومشتقّاتها بمعنى المنع والصدّ والسدّ والعقد والحبس والحفظ والدّية والقميص الأحمر والملجأ والحصن والجدار والفهم والتثبّت في الأمور والارتفاع إلى الأعلى. "هذه الكلمة على الضدّ مِن الحهاقة، في وأكثر مِن ذلك على الضدّ مِن الجهل. "بعض أهـل اللغة والتحقيق يـرون هذه المعاني تابعة، وقد أطالوا الحديث عن المعنى الأصلي. وورد أنَّ الإمساك والاستمساك، والعقد وربط العقدة والشدّ، وتشخيص الصلاح والفساد في ميادين الحياة الماديّة والمعنويّة، وضبط النفس وحبسها في حدود الصلاح، أهى المعاني الأصليّة

١. الطبري، جامع البيان في تفسير القرآن؛ الطوسي، التبيان؛ الطبرسي، مجمع البيان.

عبده، ورضا، تفسير القرآن الحكيم (المعروف بالمنار)؛ الطباطبايي، الميزان؛ الطهراني، الفُرقان في تَفْسير القُرآن بالقُرآن
 و السُّنة الفرقان.

٣. بن أحمد، العين، ج١، صص ١٥٩ - ١٦١؛ جوهري فارابي، الصحاح، ج٥، ص١٧٦٩؛ ابن الأثير، النهايه في غريب الحديث والاثـر، ج٣، ص٢٧٨؛ الراغب، المفردات، جذر العقل؛ إبن منظور، لسان العرب، ج١١، ص٢٨٧، و صص٥٥٤ - ٤٦٤؛ الفيروز آبادي الشيرازي، القاموس المحيط، ج٤، صص ١٨ و ١٩.

٤. إبن منظور، لسان العرب، ج١١، ص٢٨٧؛ الطوسي، التبيان، ج١، ص٩٩.

٥. بن أحمد، العين، ج١، ص٩٥١؛ الزبيدي، تاج العروس من جواهر القاموس، ج٣، ص١٢٤.

آ. الراغب، المفردات؛ الحزاعي النيشابوري، روض الجنان، ج١، ص٣٦٪؛ السبزواري، المواهب الرحمن، ج١، ص٤٥٠؛
 الحائري الطهراني، المقتضيات الدرر، ج١، ص٤٥١؛ الطالقاني، پر توى از قرآن، ج١، ص١٤٣؛ الطباطبايي، الميزان، ج٢، ص٢٤٧.

٧. الطوسي، التبيان، ج ١، ص ١٩٩؛ الطباطبايي، الميزان، ج٢، صص ٢٣، ٢٤٧.

٨. المصطفوى، التحقيق في كلمات القرآن، ص ١٩٦.

الثلاثة للعقل. وعلى هذا الأساس، ستكون سائر المعاني مجازية أو تفسيرًا بلوازم العقل. وربّها كان المعنى المذكور في كتاب «التحقيق» أنسب وأفضل. بحسب هذا المعنى، سيكون الإمساك والتدبّر وحسن الفهم والإدراك والانزجار ومعرفة احتياجات الحياة والتحصّن داخل أسوار العدل والحقّ، والتحفّظ مِن الميول النفسيّة، ستكون كلّها مِن لوازم تشخيص الصلاح والفساد. العدل والحقّ، والتحفّظ مِن الميول النفسيّة، ستكون كلّها مِن لوازم تشخيص الصلاح والفساد. العدل والحقّ، والتحفّظ مِن الميول النفسيّة، ستكون كلّها مِن لوازم تشخيص الصلاح والفساد.

### العقل في المصطلح

استخدمت مفردة العقل في علوم شتّى، واكتسبت طابعًا مصطلحًا في بعض العلوم مِن قبيل الفلسفة والكلام والمنطق وعلم الأصول. ولهذه المفردة معنيان: الأوّل موجود مجرّد إلى جانب أنواع الموجودات في عالم الوجود، يطرح في الفلسفة مِن خلال البحث في أنحاء وجود الجوهر والعرض.

أمّا المعنى الثاني، فهو مِن خصوصيّات الإنسان وصفاته، ويتعلّق بالمعرفة والإدراك، وهو إلى ذلك المعنى المتبادر للذهن والمستخدم لكلمة العقل في علوم مختلفة، مثل المنطق والكلام والأصول أو المحاورات العامّة. أنّ العقل بمعنى أداة المعرفة أو المعرفة ذاتها باعتبار نوع الوجود وهو قوّة مِن قوى النفس لها خاصيّة الإدراك (عين الإدراك) والعلم، والنفس ذاتها وباعتبار مدياته وسعته مِن حيث كونه ضروريًّا أو نظريًّا أو استنباطيًّا أو استدلاليًّا أو غير ذلك؛ قد يقع أحيانًا في فخّ التعاريف المتنوّعة والتي قد تبلغ ألف تعريف ويكون محاطًا في بعض الأحيان بالغموض والضبابيّة. وبشكل ملخّص نقول:

أ. التعاريف العامّة الغامضة: العقل هنا هو أداة التمييز والتشخيص. أحيانًا يُعبَّر عنه بالقوّة التي تميّز الإنسانَ عن الحيوانات، وهو قول يُنسب إلى أتباع المذهب الشافعي. ومِن ذلك

۱. م.ن.

٢. الجهامي، موسوعة مصطلحات الفلسفة، صص ٤٥٧ - ٤٩٧؛ المنطق، صص ٥٣٦ - ٤٥٠؛ علم الأصول، صص
 ٥٤٩ - ٥١ - ١٥٩؛ الوجدى، دائرة معارف القرن العشرين، ج٦، صص ٥٢١ - ٥٢٥.

٣. الطباطبايي، الميزان، ج٢، ص ٢٤٧.

٤. الزركشي، البرهان في علوم القرآن ١، ص ٨٤.

إدراك المعلومات والمعقولات، ومعرفة حقائق الأمور، وطريق الوصول إلى الواقع، وتشخيص المصالح الدنيوية والدينيّة، وملكة أو قوّة تشخيص حقائق الأمور وعواقبها.

ب. التعريف بالمعلومات الضروريّة وبعبارات مبهمة في العلوم: يُعرَّف العقلُ هنا تعريفًا كليَّا عامًّا بالعلم بالمدرّكات الضروريّة؛ كليَّا عامًّا بالعلم بالمدرّكات الضروريّة؛ والعلم بالمدرّكات الضروريّة؛ والتصوّرات والتصديقات الفطريّة؛ وإدراك المقدّمات الأوليّة الضروريّة؛ والعلم بالمقدّمات الكليّة الصادقة عن طريق الفطرة؛ وإدراك الأمور الجديرة بالإتيان أو الترك، أو الجديرة بأنْ تُعرف وتُعلم.

ج. تعريف العقل بأنّه قوّة الاستنباط والاستدلال (البرهنة): العقل هو الاستدلال بالشاهد على الغائب، والاطّلاع على عواقب الأمور؛ ونورٌ في الصدر يستدلُّ به القلب؛ وصِفة تُدرَك بها المعلومات ويُنظر بها في المعقولات؛ وقوّة (ملكة) تدرك بها العلوم المستفادة مِن التجارب؛ والاستدلال بالأمور الواضحة على الأمور غير الواضحة؛ واستنباط الأمور الكليّة مِن الأمور الطبيعيّة المشامة.

د. التعاريف الجامعة للعقل: أحيانًا يطلق العقل في تعريف ما على العلوم الضروريّة والعلوم الاستنباطيّة، وأحيانًا يطلق في مجالات مختلفة ومِن زوايا مختلفة مستقلّة على المعاني المذكورة. الاستنباطيّة، وأحيانًا يطلق في مجالات مختلفة ومِن زوايا مختلفة مستقلّة على المعاني المذكورة. في بعض العبارات يصنّفون العقل إلى غريزي ومكتسب، وهما صنفان يشيران في الظاهر إلى نوعين مِن إدراكات العقل: ضروريّة ونظريّة. وهناك أيضًا تقسيم العقل الضروري مِن حيث الإدراك إلى عقل نظرى وعقل عملي. "

بالإضافة إلى كلّ هذا، يستخدم العقل عند عامّة الناس بمعنى التعقّل والتفكّر والتدبّر، والعاقل هو الذي يفكّر بطريقة فاضلة عميقة عند استنباطه الأمور الخبّرة التي يجب أنْ يأتيها،

١. ابن سينا، عيون الحكمة، ص ١١؛ ابن سينا، الشفاء، كتاب النفس، ص ٢١٠؛ الغزالي، معيار العلم، ص ٢٨٦؛
 الفارابي، رسالة في العقل، صص ٤-١٢.

٢. الطبرسي، مجمع البيان في تفسير القرآن، ج٢، ص ١٣٢؛ الزركشي، البرهان في علوم القرآن ١، ص ١٤٧.

٣. ابن سينا، الشفاء، كتاب النفس، ص ٢١٠؛ المظفر، منطق، ج١، ص ٢٠٥؛ ج٢، صص ١١٦، ١١٦.

والأمور الشريرة التي ينبغي أنْ يتركها. وعلى حدِّ تعبير أبي حامد الغزالي: "إنّه هيئة محمودة للإنسان في حركاته وسكناته وهيئاته وكلامه واختياره». ا

### مجالات معنى العقل في القرآن

ثمّة في القرآن الكريم تعابير ومفاهيم كثيرة تستخدم بمعنى التعقّل أو المعاني القريبة مِن التعقّل، ومردّ هذه الصلة إلى الجذر اللغوي للكلمات وحالات استعمالها في المجالات الأدبيّة المتعدّدة، وتبعًا لذلك في المحاورات العامّة، وحتّى في لغات العلوم المختلفة وعبارات الخواص وأهل العلم والمعرفة. كما أنمّا قابلة للاستنباط مِن حيث الاستخدام القرآني لها؛ ففي كثير مِن الحالات التي استخدمت معظم التعابير فيها هناك علاقة تساو وتكافؤ وانسجام بين هذه التعابير وموارد استعمال العقل مِن حيث موضوع الآية وكذلك نوع العبارة. وهنا نذكر هذه التعابير والمفاهيم وانعكاساتها في القرآن عبر الإشارة إلى نوع التعابير، وستأتي خلفيّاتها في البحث حول موارد اعتبار أحكام العقل وحجّيتها.

لم تستخدم مفردة (العقل) أو جمعها (العقول) في القرآن الكريم، لكنَّ مشتقّاتها الفعليّة تصل إلى ٤٧ حالة. في بعض الحالات جاء مفهوم العقل بعبارات متنوّعة منها: ﴿أَفَلَا يَعْقِلُونَ / تَعْقِلُونَ ﴾ \* ﴿لَا يَعْقِلُونَ ﴾ \* ﴿لَا يَعْقِلُونَ ﴾ \* ﴿لَا يَعْقِلُونَ ﴾ \* ﴿لَا يَاتٍ /

١. الغزالي، معيار العلم، ص٢٨٦.

٢. ينبّ ه الطباطبائي إلى أنَّ الألفاظ المعبّرة عن أنواع الإدراكات في القرآن الكريم تصل إلى نحو ٢٠ لفظة. وقد ضغط الطباطبائي هذه الألفاظ بشكل مِن الأشكال، لكنّه معننها وفسّرها وعرّفها بنحو بليغ؛ الطباطبايي، الميزان، ج٢، صصر ٢٤٧ - ٢٤٩.

٣. نظير: آل عمران: ٤٤، ٥٥؛ الأنعام: ٣٢؛ الأعراف: ١٦٩؛ يونس: ٢١؟ هود: ٥١؛ يوسف: ١٠٩؛ الأنبياء: ١٠١، ٢٧؛ المؤمنون: ٨٠.

٤. مشل: البقرة: ١٧١، ١٧١؛ المائدة: ٥٨، ١٠٣؛ الأنفال: ٢٢؛ يونسس: ٤٢، ١٠٠؛ العنكبوت: ٦٣؛ الزمر: ٤٣؛ الخجرات: ٤.

٥. البقرة: ٧٧، ٢٤٢؛ الأنعام: ١٥١؛ يوسف: ٢؛ النور: ٦١؛ غافر: ٧٧؛ الزخرف: ٣؛ الحديد: ١٧.

لَآيَةً لِقَوْمِ يَعْقِلُونَ ﴾ '؛ ﴿إِنْ كُنْتُمْ تَعْقِلُونَ ﴾ '؛ ﴿وَلَوْ كَانُوا لَا يَعْقِلُونَ ﴾ "؛ ﴿أَفَلَمْ تَكُونُوا تَعْقِلُونَ ﴾ '؛ ﴿عَقِلُونَ ﴾ '؛ ﴿ نَعقِلُهِ ٧ .

لم يرد مفهوم الفكر في القرآن الكريم بصيغته الاسميّة وعلى شكل مفرد أو جمع، لكنَّ مشتقّات فعله وردت ١٧ مرّة في القرآن. الفكر بمعنى الفهم والإدراك، وفي المصطلح القوّة التي يحصل بها العلمُ بالمعلوم. بعبارة أخرى: إنَّه التفكير والبحث والغور لنيل حقيقة الأمور.^ وقد جاءت هذه الاستعمالات بأشكال مختلفة: ﴿لَآيَاتٍ/ لَآيَةً لِقَوْمٍ يَتَفَكَّرُونَ ﴾ ؛ ﴿لَعَلَّكُمُ وَقَد جَاءت هذه الاستعمالات بأشكال مختلفة: ﴿لَآيَاتٍ/ لَآيَةً لِقَوْمٍ يَتَفَكَّرُونَ ﴾ يَتَفَكَّرُونَ ﴾ ؛ ﴿أَوَلَمْ يَتَفَكَّرُونَ ﴾ ؛ ﴿أَوَلَمْ يَتَفَكَرُونَ ﴾ ؛ ﴿ أَوَلَمْ يَتَفَكَّرُوا ﴾ ا ؛ ﴿ أَفَلاَ تَتَفَكَّرُونَ ﴾ يَتَفَكّرُونَ ﴾ تَتَفَكّرُونَ ﴾ تَتَفَكّرُونَ ﴾ تَتَفَكّرُونَ ﴾ ا ؛ ﴿ أَوَلَمْ يَتَفَكّرُوا ﴾ ا ؛ ﴿ أَفَلاَ تَتَفَكّرُونَ ﴾ يَتَفَكّرُونَ ﴾ تَتَفَكّرُونَ ﴾ تَتَفَكّرُونَ ﴾ تَتَفَكّرُونَ ﴾ ا العلم سند المناه المناه

وجاء مفهوم التدبّر في القرآن الكريم ٤٤ مرةً بحالتيه الاسميّة والفعليّة وبصيغتي المفرد والجمع. والتدبّر مستلّ مِن الدُبُر والخلْف، على الضدّ مِن القُبُل والوجْه. كما أنَّ التدبير هو التفكير في الأمور وعواقبها. ٣٠ ومِن جملة صيغه الفعليّة: ﴿ يُدَبِّرُ ﴾ ١٤ ﴿ أَفَلاَ يَتَدَبَّرُونَ \* أَفَلَمْ

١. البقرة: ١٦٢؛ الرعد: ٤؛ النحل: ١٢، ٦٧؛ العنكبوت: ٣٥؛ الروم: ٢٤، ٨٨؛ الجاثية: ٥.

۲. آل عمران: ۱۱۸؛ الشعراء: ۲۸.

٣. يونس: ٤٢.

٤. يس: ٦٢.

٥. البقرة: ٥٧.

٦. العنكبوت: ٤٣.

٧. الملك: ١٠.

٨. الراغب، المفردات، ص٣٨٤.

٩. يونس: ٢٤؛ الرعد: ٣؛ النحل: ١١، ٦٩؛ الروم: ٢١؛ الزمر: ٤٢؛ الجاثية: ١٣.

١٠. البقرة: ٢١٩، ٢٦٦؛ الأعراف: ١٧٦؛ النحل: ٤٤؛ الحشر: ٢١.

١١. الأعراف: ١٨٤؛ الروم: ٨.

١٢. على الترتيب: الأنعام: ٥٠؛ آل عمران: ١٩١؛ سبأ: ٤٦؛ المدثر: ١٨.

١٣. الراغب، المفردات، ص ١٦٤؛ الطوسي، التبيان، ج٣، ص ٢٧٠.

١٤. يونس: ٣، ٣١؛ الرعد: ٢؛ السجدة: ٥.

يَدَّبَّرُوا \* لِيَدَّبَّرُوا اللهِ اللهُ

وورد مفهوم النظر بمشتقّاته الاسميّة والفعليّة ١٢٩ مرةً في القرآن الكريم. إنَّه يعني النظر بالعين، والفهم، والانتظار، والحيرة، وقد جاء في الآيات القرآنيّة والروايات بهذه المعاني أيضًا. المستطاع الإشارة في هذا المضهار إلى عبارات مِن قبيل: ﴿أَوَلَمْ يَنْظُرُوا \* أَفَلَا يَنْظُرُونَ \* أَفَلَمْ يَنْظُرُوا \* فَانْظُرُوا \* فَلْيَنْظُر... \* آلخ.

كما ورد مفهوم اللّبّ بصيغة الجمع (= الألباب) ١٥ مرّةً في القرآن الكريم. اللبّ في اللغة بمعنى الخالص مِن كلّ شيء، وبهذا الاعتبار يطلق على العقل أيضًا؛ لأنَّ العقل يُدرِك المعاني الخالصة مِن أيّة شوائب وريب فكريّة، أو المراد به العقل الخالص والمزكّى. ٤ وكما أسلفنا، فقد وردت هذه المفردة في كلّ مكان مِن القرآن بصيغة الجمع (= أولو الألباب).

ومِن التعابير الأخرى التي استخدمت في القرآن الكريم بمعنى العقل: الحِجْر بعبارة ﴿لِذِي حِجْرِ﴾ . والنَّهي (جمع نهية) بعبارة ﴿لِأُولِي النَّهَي﴾ ٧.

وهناك الحِلْم وصيغ جمعه التي وردت في القرآن الكريم ٢١ مرّةً. كما ذُكر الحِلْم بمعنى ضبط النفس والطبع مِن هياج الغضب، أو بمعنى العقل.^

واستخدمت مفردة السَّمْع في القرآن الكريم بصيغة الاسم المفرد ومشتقّات الفعل ١٨٥

١. على الترتيب: النساء: ٨٦؛ محمّد: ٢٤؛ المؤمنون: ٦٨؛ ص: ٢٩.

٢. الراغب، المفردات، صص ٤٧٩ و ٤٨٠، يذهب الراغب إلى أنَّ معنى النظر بالعين شائع بين عامّة الناس أكثر، ومعنى
 البصيرة والفهم والإدراك شائع بين الخواص أكثر. حقائق التأويل، ص ٢٥٢.

٣. الأعراف: ١٨٥؛ الغاشية: ١٧؛ ق: ٦؛ النحل: ٣٦؛ الحج: ١٥.

٤. الراغب، المفردات، ص ٤٤٦؛ ابن منظور، لسان العرب، ج١، ص ٢٨٧؛ الطريحي، مجمع البحرين، ج٤، ص١٠٢.

٥. نظير: البقرة: ١١٩٧، ١٩٧، ٢٦٩، ٢٦٩؛ آل عمران: ١٩٠، ٧؛ المائدة: ١٠٠؛ يوسف: ١١١؛ الرعد: ١٩، إبراهيم: ٥٠؛ ص: ٢٥؟ ص.: ٢٣، ٤٣.

٦. ابن منظور، لسان العرب، ج٤، ص ١٧٠؛ الطريحي، مجمع البحرين، ج١، ص ٤٦٢؛ ج٨٥، ص٥.

٧. طه: ٥٤، ١٢٨؛ الراغب، المفردات، ص ٥٠٧؛ الطوسي، التبيان، ج ٢، ص ١٤٦.

٨. الراغب، المفردات، ص ١٢٩؛ الطريحي، مجمع البحرين، ج١، ص ٥٦٥؛ الطور: ٣٢.

مرةً، وبقرينة كلمات الآيات وسياقاتها بمعنى السماع بالأذن والإدراك والطاعة ، ومِن ذلك: ﴿ أَفَلَا يَسْمَعُونَ \* يَسْمَعُونَ \* يَسْمَعُونَ \* يَسْمَعُونَ \* أَفَلَا يَسْمَعُونَ \* يَسْمَعُونَ \* أَفَلَا يَسْمَعُونَ \* يَسْمَعُونَ \* أَفَلَا يَسْمَعُونَ \* .

البصر بكلّ مشتقّاتها استخدمت ١٤٨ مرّةً في القرآن الكريم. استعمل البصرُ (الإبصار) والبصيرة (بصائر) وكذلك التبصرة والمبصرة في القرآن، بمعنى العين البصيرة والحجّة الواضحة والمعرفة اليقينيّة. ٥

والعِبْرة ومشتقاتها استخدمت ٩ مرّات في القرآن الكريم. والعبرة مستقاة مِن العبور والاجتياز مِن حال إلى حال، لذلك تطلق أيضًا على دمع العين. ومفردة العبارة - المختصّة بالكلام والكتابة - تعني الكلام الذي يصل عبر الهواء مِن لسان القائل إلى أذن السامع. وحين نقول في الفارسيّة (تعبير خواب)؛ أي تفسير الأحلام أو الرؤيا، فالقصد منه العبور مِن ظاهر الرؤيا إلى باطنها. أمّا العِبرة والاعتبار، فتطلق على حال العبور مِن الأمور المعروفة والمشاهدة إلى الأمور غير المعروفة وغير المشاهدة. ومِن ذلك ما جاء في القرآن الكريم مِن مفردات ﴿عِبْرَةٌ ﴾ أو ﴿لَعِبْرَةَ ﴾ أو ﴿فَا عُتِبرُ وا ﴾ ٧.

الفقه وردت ٢٠ مرّةً في القرآن الكريم. والفقه بمعنى الفهم والإدراك والاستدلال على الأمور غير البيّنة عن طريق العلوم الواضحة. وباعتبار معنى الفهم والاستدلال في العلم، تطلق

١. الراغب، المفر دات، ص ٢٤٢؛ التعابير المذكورة على الترتيب: ١٢، ١٠٨؛ ١٧، ١٤؛ ٦، ٢، ١٠ ١٠ ١٠، ٥٩.

٢. القصص: ٧١؛ السجدة: ٢٦.

٣. يونس: ٦٧؛ النحل: ٦٥؛ الروم: ٢٣.

٤. الأعراف: ١٧٩، ١٠٠٠؛ الأنفال: ٢١؛ الأنبياء: ١٠٠٠؛ الفرقان: ٤٤؛ فصّلت: ٤.

٥. الراغب، المفردات، ص ٤٩؛ الطريحي، مجمع البحرين، ج١، ص ٤٠٠؛ العبارات المذكورة على الترتيب مِن الإبصار
 فها بعد: آل عمران: ١٣؛ النور: ٤٤؛ الحشر: ٢.

٦. الراغب، المفردات، ص ٣٢٠.

٧. على الترتيب: يوسف: ١١١١؛ آل عمران: ١٣؛ النور: ٤٤؛ النحل: ٦٦؛ المؤمنون: ٢١؛ النازعات: ٢٦؛ الحشر: ٢.

الفَهْم مفردة وردت مرّة واحدة في القرآن الكريم بصيغة ﴿فَفَهَّمْنَاهَا سُلَيْمَانَ ﴾ ٣٠.

الرؤية بمشتقّاتها الفعليّة وردت ٣٢٨ مرّةً في القرآن الكريم، وأريد بها معنى الإدراك المرئي، وهو الإدراك بالعين وأحيانًا بالخيال أو التفكّر والتعقّل. عندما تكون الرؤية ذات مفعولين فهي بمعنى العلم، ومتى ما تعدّت بـ(إلى) كانت بمعنى النظر والاعتبار والتأمّل. عن استخداماتها في القرآن الكريم: ﴿أَفْلا يرون﴾؛ ﴿أَلُم تر﴾ ؟ ﴿أَلُم يروا﴾ ٧.

ووردت مفردة العِلْم ومشتقّاتها الفعليّة والاسميّة ٤٥٨ مرةً في القرآن الكريم، ومِن ذلك: ﴿أَكْثُرُهُ مِ لَا يَعْلَمُونَ﴾ ، ﴿إِنْ كُنْتُمْ تَعْلَمُونَ﴾ ، ﴿لَعَلَّهُمْ يَعْلَمُونَ﴾ ، ﴿إِنْ كُنْتُمْ تَعْلَمُونَ﴾ ، ﴿ إِنْ كُنْتُمْ تَعْلَمُونَ﴾ . ١٢ ﴿ وَلَا يَعْلَمُونَ﴾ . ١٢ ﴿ وَلَا يَعْلَمُونَ﴾ . ١٢ ﴿

وجاءت كلمة الذِّكْر بمشتقّاتها الاسميّة والفعليّة ٢٩٢ مرّةً في القرآن الكريم، وتعنى التذكير

١. العين ٣، ص ٣٧٠؛ الراغب، المفردات، ص ٣٨٤.

٢. على الترتيب: الأنعام: ٢٥؛ النساء: ٧٨؛ الكهف: ٩٣؛ التوبة: ٠٨؛ الحشر: ١٣١؛ المنافقون: ٣، ٧؛ التوبة: ١٢١؛ الأعراف: ١٧٤؛ الأنعام: ٢٥؛ الإسراء: ٤٤؛ الكهف: ٥٧؛ هود: ٩١؛ طه: ٨٨.

٣. الأنبياء: ٧٩.

٤. الراغب، المفردات، صص ٢٠٨-٢٠٩.

٥. طه: ٨٩؛ الأنبياء: ٤٤.

٦. البقرة: ٢٤٣، ٢٤٦، ٢٥٨؛ آل عمران: ٢٣.

٧. الأنعام: ٦؛ الأعراف: ١٤٩.

٨. الأنعام: ٣٧؛ الأعراف: ١٣١، ١٨٧.

٩. يوسف: ٤٦.

١٠. المؤمنون: ٨٨، ٨٨.

١١. البقرة: ١٠٣؛ النمل: ٤١.

١٢. الأنعام: ٩٧؛ الأعراف: ٣٢؛ التوبة: ١؛ النمل: ٥٢.

وهناك مفهوم المعرفة الوارد في القرآن الكريم بعبارات مختلفة، منها ﴿لَعَلَّهُمْ يَعْرِفُونَهَا ﴾ ٤. تعبير القَلْب ورد بمشتقّاته الفعليّة والاسميّة ١٦٨ مرّة ، وبمفردة الأفئدة أكثر مِن ٥ مرّات. ذُكِر القلب في القرآن الكريم إلى جانب الأذن والعين، ونسبت له حالات وأعراض متنوّعة مِن قبيل المرض والقسوة والانغلاق والانقفال والاطمئنان والذنب والانحراف والحسرة الطهارة والخوف والعمى والشكّ والألفة والرعب والإنكار والعصيان والفهم والإدراك. وجاءت

خصوصيّة إدراك القلب بتعابير مختلفة، منها التفقّه والسمع والعلم والتعقّل والتدبّر والتذكّر ٦،

ويعني القلب في القرآن الكريم العقلَ بقرينة مجيئه إلى جوار الأذن والعين. V

١. الطوسي، التبيان، ج ٥، ص ٤٧٥؛ الطبرسي، مجمع البيان في تفسير القرآن، ج٥، ص ٢٦٦؛ المكارم الشيرازي، التفسير الأمثل، ج ٩، ص ٧٦.

٢. هود: ٢٤، ٣٠؛ المؤمنون: ٨٥؛ الأنعام: ٨٠؛ السجدة: ٤.

٣. البقرة: ٢٢١؛ إبراهيم: ٢٥؛ القصص: ٤٣، ٤٦، ٥١.

٤. يوسف: ٦٢.

٥. البقرة: ١٠؛ المائدة: ٢٥؛ البقرة: ٤٧؛ البقرة: ٨٨؛ النساء: ١٥٥؛ البقرة: ٧؛ الأنعام: ٢٦؛ البقرة: ٢٦؛ الأنعام: ١١٠؛ البقرة: ٢٠؛ الأنفال: ٣٣؛ آل عمران: ١١٠؛ الجبر: ٣٠؛ التوبة: ٤٤؛ الأنفال: ٣٣؛ آل عمران: ١٥١؛ التوبة: ٤٤؛ الأنفال: ٣٣؛ آل عمران: ١٥١؛ التوبة: ٧؛ النحل: ٢٢.

٦. الأنعام: ٢٥؛ الأعراف: ١٧٩؛ التوبة: ٨٦، ١٢٦؛ المنافقون: ٣؛ الأعراف: ١٠٠؛ التوبة: ٩٢؛ الروم: ٥٩؛ الحج:
 ٢٤؛ محمد: ٢٤؛ ق: ٣٧.

٧. المؤمنون: ٧٨.

### مفهوم العقل في القرآن

### أ . في التفاسير

أشار المفسّرون في تعريفهم للعقل إلى خصائص، مثل إفادة المعرفة واليقين، وطريق تشخيص الحقّ والمصالح والمنفعة والربح والخسارة، ومعرفة الحسن والقبح. غير أنّهم قلّما تحدّثوا عن أسلوب التفكّر والتعقّل، وهذه هي بلا مراء أهم قضيّة في مضهار مفهوم العقل في القرآن الكريم، إذ إنَّ معرفة طريق التفكّر هي التي تميّز بين العقل والفكر مِن ناحية، والوهم والخيال وسائر أنواع الإدراكات غير اليقينيّة مِن ناحية أخرى. وهنا نحاول التدقيق في أربعة تفاسير مهمّة، بعضها مِن التفاسير القديمة وبعضها حديث.

أ. تفسير التبيان: أشار مؤلّف هذا التفسير الشيخ الطوسي مرارًا إلى أنَّ العقل والفهم واللبّ والمعرفة والفكر والاعتبار والنظر والعلم يشابه بعضها بعضًا ، واستبدل بعضها ببعض في مواضع عدّة مِن تفسيره. أنَّه يعتبر العقل مجموع العلوم التي تدفع الإنسان للامتناع عن كثير مِن القبائح، وإتيان كثير مِن الواجبات. "ثمّ يوضّح أنَّ هذا التعريف متلائم مع تعاريف أخرى للعقل، ومنها العلم الذي يمنع إتيان القبيح، وله درجات شتّى مِن الشدّة والضعف والمعرفة التي تؤدّي إلى إدراك القبيح والحسن، أو القوّة المسؤولة عن الاستدلال بالشاهد على الغائب.

ويعبِّر في مواضع أخرى عن العقل بها يتناسب والآيات القرآنيّة، فيرى أنَّ العقل هو نفسه اللبّ ـ وهو الخالص مِن كلّ شيء ـ وطريق العلم، ومعيار الحقّ، والذي يقبل الحسن وينكر القبيح؛ والعقل هو عين العلم. <sup>3</sup>

١. الطوسي، التبيان، ج ١، ص ١٩٩؛ ٨، ص ٢٤١.

۲. م ن، ج ۲، ص ۱۶۱؛ ج۳، ص ۸۰؛ ج۶، ص ۱۸؛ ج۰، ص ۱۳۶؛ ج۲، ص ۱۳، ۲۰۶؛ ج۷، ص ۱۳۳؛ ج۸، ص ۲۴۱؛ ج۸، ص ۲۴۱؛ ج۸، ص ۲۴۱؛ ۲۱ و ۲۶۲، ۲۶۲؛ ج۹، ص ۲۳۸؛ ج۰۱، ص ۳۳۸.

٣. م.ن، ج ١، ص ١٩٩.

٤. عـلى الترتيــب: م.ن، ج٢، ص ١٠٦، ١٦٦؛ ج٣، ص ٨٠؛ ج٢، ص ٤٩٠؛ ج٣، ص ٢٦٠؛ ج٤، ص ٤٢٠؛ ج٧، ص ٣٣٦.

بالتأمّل في هذه التعابير والأمثلة التي يذكرها الشيخ الطوسي في أحكام العقل القطعيّة التي لا سبيل لأنكارها مِن قبيل قضيّة الموجود غير المعدوم، والألف أكثر مِن الواحد، مضافًا إلى تصوّراته المشابهة لبعضها حول مفهوم العقل في سياق الآيات؛ يتبيّن أنّه يرى العقل القرآني هو نفسه العقل الفطري الضروري، ويعتقد أنّ القضايا العقليّة القرآنيّة إمّا أنّها هي نفسها ضروريّة وبديهيّة، وأمّا تقوم على قضايا ضروريّة بديهيّة. كما أنّه يرى مديات نفوذ العقل تتسع لتشمل القضايا العلميّة (التوصيفيّة/ الينبغيّات/ ما يجب وما لا يجب) والنظريّة (التوصيفيّة/ ما يوجد وما لا يوجد).

ب. مجمع البيان: يذكر المرحوم الطبرسي في هذا التفسير آراء الشيخ الطوسي نفسها. المنار: اكتسب موضوع العقل القرآني في بعض التفاسير المتأخّرة والمعاصرة أهمية ووضوعًا أكبر، فنجد أنَّ هذا الموضوع يقف في تفسير المنار مقابل التقليد. يعتقد محمّد عبده وتلميذه محمّد رشيد رضا أنَّ التقليد في فهم المعارف الدينيّة، سواء كانت معارف كلاميّة أو فقهيّة أو تفسيريّة، عمليّةٌ بخلاف التعاليم القرآنيّة، فكثيرًا ما شدّد القرآن على استخدام العقل والفكر والتدبّر والتأمّل والتوكّؤ عليها. مِن هذه الزاوية، غالبًا ما يقف العقل في هذا التفسير على الضدّ مِن التقليد، إذ يصار إلى تكريس العقل ونفي التقليد. ووردت في هذا التفسير تعاريف عدة للعقل، منها أنَّ العقل هو التدبّر والتأمّل في الأمور بحيث يصل الإنسان فيه إلى حدود الإذعان والاعتراف القلبي، ومِن الطبيعي أنْ يظهر ذلك على أعماله وجوارحه، ومنها أنَّ العقل هو معرفة أدلّة الشيء وفهم أسبابه ونتائجه، ومنها أيضًا أنَّ العقل هو اللبّ والخالص مِن كلّ شيء. وجاء في هذا التفسير أيضًا أنَّ العقل ميزان القسط الذي توزن به المدرّكات والخواطر، وهو أداة تمييز أنواع التصوّرات والتصديقات. وجاء في المنار أيضًا أنَّ الفطرة هي أساس العقل والتدبّر والتفكّر في أمور الحياة المختلفة، وأنَّ طريق الفطرة هو طريق الحقّ:

بل معناه [العقل] أنْ يتدبَّر [الإنسان] الشيء ويتأمّله حتّى تذعن نفسُـهُ لما أودعَ فيه إذعانًا

١. الطبرسي، مجمع البيان في تفسير القرآن، ج١، ص ١٩١، ٢٢٧؛ ج٢، ص ٤٤؛ ج٣، ص ٣٩٧؛ ج٥، ص ١٦٧.
 ٢. عبده، ورضا، تفسير القرآن الحكيم (المعروف بالمنار)، ج١، صص ١٢١، ٢٤٧، ٢٤٩ و ٢٥٠.

يكون له أثرٌ في العمل إعقال الشيء معرفتُهُ بدلائلِهِ وفهمُهُ بأسبابِهِ ونتائجِه إو إنّها سُمّي العقلُ لبًّا؛ لأنَّ اللبّ هو محلُّ الحياة مِن الشيء وخاصّته وفائدته "والمرادُ بالظلم في هذا المقام الإعراضُ عن النور الإلهي، وهو نورُ العقل الذي يسير به المرءُ في طريق الدين، فمَنْ ظلمَ نفسَهُ بإطفاء هذا المصباح فصارَ يتخبّط في الظلمات، فإنّه لا يهتدي في سيره إلى الصراط المستقيم الموصِلِ إلى السعادة، بل يضلّ عنه حتّى يهلك دون الغاية. أنّ سبيلَ الحقّ هي صراط الفطرة. وبيانُ هذا، أنّ مقتضى الفطرة أنْ يستعملَ الإنسانُ عقله في كلّ ما يعرض له في حياته. ٥

لم يأت في هذا التفسير ذكر صريح لطريق التعقّل والتفكّر أو طريق العقل الصحيح، ولكنْ بقرينة العبارات الواردة حول مكانة العقل وقيمته مِن قبيل: تعبير عقد القلب، والابتناء على طريق الفطرة بدليل سبيل الحقّ، وميزان تقييم المدركات والخواطر، وأداة تمييز التصوّرات والتصديقات، وطريق معرفة الحقّ أو العلم الصحيح؛ يمكن أنْ نستنتج أنَّ القضايا العقليّة القرآنيّة هي تلك القضايا، التي إمّا أنْ تكون هي نفسها فطريّة ضروريّة بديهيّة، وإمّا تتأسّس على قضايا بديهيّة.

د. تفسير الميزان: في هذا التفسير أيضًا كها في تفسير المنار، جرى التأكيد على اعتبار ومنزلة العقل الرفيعة في مضهار المعارف الدينيّة. يشير العلّامة محمّد حسين الطباطبائي في ضوء منهجه التفسيري ـ المبتني على نظرة جامعة للقرآن الكريم وعلى الاعتقاد بوحدة معانيه وانسجامها وفي حالات متعدّدة حسب المناسبات؛ إلى مكانة العقل، وكذلك إلى الألفاظ والمفاهيم النامّة عن أنواع الإدراكات، وخصوصًا الإدراكات العقليّة.

في موضع ما يمعن الطباطبائي قرابة ٢٠ مفردة قرآنيّة ـ دالّة على أنواع الإدراكات ـ

۱. م.ن، ۲، ص ٤٥٣.

۲. م.ن، ص ۹۲.

٣. م.ن، ص ١٣٣ ؛ ج٤، ص ٢٩٨.

٤. عبده، ورضا، تفسير القرآن الحكيم (المعروف بالمنار)، ج٣، ص ٤٧.

٥. م.ن، ج٥، ص ٣٢٣.

ويستعرض أوجه اختلافها وافتراقها وتمايزها واشتراكها. أوفي موضع آخر، تحت عنوان «كلام في طريق التفكّر الذي يهدي إليه القرآن»، يتطرّق إلى موضوع مهم لكنّه منسيّ، هو طريق التعقّل والتفكّر. في بداية هذا البحث يؤكّد على ضرورة التتبّع والبحث في آيات مِن كتاب الله تزيد على ٣٠٠ آية تحضّ الناسَ على التفكّر والتخفّل، فالله لم يأمر عباده ولا مرّة واحدة بالطاعة العمياء مِن دون فهم صحيح. أنّه يعتقد أنّ العقل القرآني نوع مِن الإدراك النافع لدين الإنسان يرشده إلى المعارف الحقيقية والعمل الصالح. "بعبارة أخرى: بالعقل يميّز الإنسان بين الحقّ والباطل، والخير والشرّ، والربح والخسارة. أذاً، العقل طريق نيل الحقّ ومعرفة الحقائق. "ليس العقل قوّة مِن قوى النفس، بل هو النفس ذاتها. العقل شيء يميّز به الإنسان بين الصلاح والفساد والحقّ والباطل والصدق والكذب ويدرك هذه الأمور. "

وفي معرض بيانه للفرق بين العقل والسمع، يصرّح الطباطبائي أنَّ العقل في الآيات القرآنيّة يطلق على العلم الذي يكسبه الإنسان بنفسه، مِن دون استعانةٍ بالآخرين. الأمر الأهمّ في هذه الرؤية، هو منبت أحكام العقل، وبعبارة أخرى طريق التفكّر والتعقّل. ويقدّم الطباطبائي في هذا المجال بحوثًا متنوّعة حسب المناسبات، فيقول في مبحث الألفاظ الحاكية عن أنواع الإدراكات، إنَّ الإدراكات العقليّة تنهض على تصديق القلب، وهذا الإدراك أمر فطري يشمل الإدراكات النظريّة في حيّز الحقّ والباطل، ويضم أيضًا الإدراكات العمليّة في مضهار الخير والشرّ والربح والخسارة. ويواصل إيضاح منبت الإدراك العقلي وأساسه بالقول:

لفظ العقل يطلق على الإدراك مِن حيث أنَّ فيه عقد القلب بالتصديق، على ما جبل الله

١. الطباطبايي، الميزان، ج٢، ص ٢٤٧.

۲. م.ن، ج٥، صص ٢٥٤–٢٥٦.

۳. م.ن، ج۲، ص ۲۵۰.

٤. م.ن، ج١٨، ص ٣٥٦.

٥. م.ن، ج ١٥، ص ٢٢٤؛ م.ن، ج ١٦، ص ١٣٢.

٦. م.ن، ج ١، ص ٤٠٥.

۷. م.ن، ج ۲، ص ۲۵۰.

سبحانه الإنسان عليه مِن إدراك الحقّ والباطل في النظريّات، والخير والشرّ والمنافع والمضار في العمليّات، حيث خلقه الله سبحانه خلقة يدرك نفسه في أوّل وجوده، ثمّ جهّزه بحواس ظاهرة يدرك بها ظواهر الأشياء، وبأخرى باطنة يدرك معاني روحيّة بها ترتبط نفسه مع الأشياء الخارجة عنها؛ كالإرادة، والحبّ، والبغض، والرجاء، والخوف، ونحو ذلك، ثمّ يتصرّف فيها بالترتيب والتفصيل والتخصيص والتعميم، فيقضي فيها في النظريّات والأمور الخارجة عن مرحلة العمل قضاءً نظريًا، وفي العمليّات والأمور المربوطة بالعمل قضاءً عمليًا. كلّ ذلك جريًا على المجرى الذي تُشخّصه له فطرته الأصليّة، وهذا هو العقل ألم المناسلة المعمل قطرته الأصليّة، وهذا هو العقل المناسة المناسة المعمل قطرته الأصليّة العمل قطرته الأصليّة العمل قلم المناسة المنتوانية العمل قطرته الأصليّة العمل قطرته الأصليّة العمل قلم المنتوانية المنتوانية

وينبّ ه في موضع آخر إلى أنَّ الله لم يشخّص في كتابه العزيز هذه الفكرة الصحيحة القيّمة ـ التي دعا إليها ـ بل فوّضها لفهم الناس كي يشخّصوها على أساس أفكارهم الفطريّة. " يقول الطباطبائي:

وهذا الإدراك؛ أعني طريق الفكر الصحيح، والذي يحيل إليه القرآنُ الكريم ويبني على تصديقه ما يدعو إليه مِن حقّ أو خير أو نفع، ويزجر عنه مِن باطل أو شرّ أو ضرّ؛ إنَّما هو الذي نعرفه بالخلقة والفطرة ممّا لا يتغيّر ولا يتبدّل ولا يتنازع فيه إنسانٌ وإنسان، ولا يُختلف فيه اثنان، وأنَّ فُرضَ فيه اختلافٌ أو تنازع، فإنَّما هو مِن قبيل المشاجرة في البديهيّات ينتهي إلى عدم تصوّر أحد المتشاجرين أو كليهما حقَّ المعنى المتشاجر فيه لعدم التفاهم الصحيح.

ويلفت كذلك إلى أنَّ المراد مِن الحكمة في القرآن بقرينة تقابلها مع الجدل هي نفسها البرهان العقلي. ولصاحب المنار أيضًامثل هذا الرأي. 4

۱. م.ن، ج ۲، ص ۲٤٩.

٢. عبده، ورضا، تفسير القرآن الحكيم (المعروف بالمنار)، ج ٢، ص ٤٥٣؛ الطباطبايي، الميزان، ج٢، ص ٢٤٩.

٣. هذه الموضوعة والموضوعات التي تليها تجدها في الطباطبايي، الميزان، ج٥، ص ٢٦٠.

٤. عبده، ورضا، تفسير القرآن الحكيم (المعروف بالمنار)، ج ٣، ص ٧٧.

## ب. في القرآن الكريم

لم يقدّم القرآن الكريم تعريفًا للعقل، كما لم يعرض تعاريف لسائر المفاهيم ذات الصلة بالعقل. وما يستفاد مِن القرآن فيما يتعلّق بهذه المفاهيم أربعة أمور:

أ. التعقّل والتفكّر موهبة ومقدرة مودعة لدى جميع البشر.

ب. أبناء البشر لايتصر فون بشكل متساو في مقام تفعيل هذه الموهبة وتوظيفها.

ج. العقل وسيلة إدراك أو نوع مِن الإدراك معرفته يقينيّة.

د. مديات الإدراك العقلي في المجالات النظريّة والعمليّة المختلفة هي: علم الوجود، وعلم الله (الثيولوجيا)، وعلم المعاد، والأخلاق، والأحكام. ونتيجة استخدام العقل والفكر والتدبّر و... هي تجلّى الحقّ والباطل والتمييز بينها، وتأمين السعادة المعنويّة والأخرويّة.

الوصول إلى نتيجة في خصوص ماهية العقل في القرآن الكريم ومعناه، له دوره الأساسي في ثلاثة أمور مِن الأمور الأربعة أعلاه، وهذه الأمور الثلاثة هي: أ. إفادة المعرفة واليقين؛ ب. شموليّة العقل واستغراقه لكلّ البشر؛ ج. مديات وحدود استخدامه في الميادين الثلاثة: علم الوجود، والأخلاق، والأحكام. إذا كانت هذه الأمور الثلاثة قد جرى تعضيدها وتأييدها في القرآن الكريم وهذا ما يعتقده كاتب السطور - فسيمكن تعريف العقل القرآني بكلّ ثقة وحسم بها يلى:

العقل هو عين المعرفة أو أداة المعرفة لدى الإنسان وتشمل مدركاته المجالات الثلاثة: علم الوجود، والأخلاق، والأحكام، وأحكامه قطعيّة يقينيّة.

في هذين القسمين تُدرس الفكرتان الأولى والثانية (بحث العقل في القرآن واستخدامه) بصورة مستقلة. ولتحقيق هذا الهدف، يطرح اقتراح جامع وفي الوقت ذاته بليغ يستند بغضّ النظر عن موضوع متعلقه إلى أنواع تعابير مفهوم العقل والمفاهيم المشابهة، فأنواع التعابير تشي بهاتين الفكرتين. وسبق أنْ تمّت الإشارة إلى أنواع التعابير القرآنيّة لمفهوم العقل والمفاهيم الشبيهة به. بالمستطاع تلخيص هذه التعابير بالآتي:

أ. العبارات التي تبدأ بـ ﴿ أَفَلَا ﴾ أو عبارات شبيهة بها مِن قبيل: ﴿ أُولَمْ \* أَلَمْ \* أَفَلَمْ ﴾.

مثل هذه التعابير استخدمت لمعظم المفاهيم موضوع البحث نظير العقل والفكر والتدبّر والذكر والنظر والسمع والبصر والرأي. عبارة ﴿أَفَلَا ﴾ مركّبة مِن همزة استفهام ولا نافية، والمراد مِن همزة الاستفهام في هذه العبارة الاستفهام الإنكاري. يعتقد المفسّر ون أنَّ هذه العبارة جاءت في معرض التوبيخ والتهديد والتشجيع والتحريض على أداء متعلّقها. للمعنى المألوف والمتبادر للذهن لهذه العبارة، هو أنَّ الماضين والآخرين في عبارة ﴿أَفَلَا يَعْقِلُونَ ﴾ لو كانوا يتعقّلون ويفكّرون ويتدبّرون لوصلوا إلى المعرفة الصحيحة الحقّة الصواب، ولو أنَّ مخاطبي عصر النزول في عبارة ﴿أَفَلَا تَعْقِلُونَ ﴾ كانوا يتعقّلون لنالوا هذه النتيجة أيضًا. أضف إلى ذلك، أنَّ هذه العبارة تدلّ على أن العقل والفكر لا يختصّان بالمؤمنين، إنَّما يتمتّع جميع البشر بهذه الموهبة، مع فارق أنَّ بعضهم يُفعِّلون هذه الموهبة ويثمِّرونها وبعضهم لا يفعِّلونها.

ب. العبارات التي تبدأ بـ ﴿ لَعَلَى ﴿ . تُلاحظ هذه العبارات أيضًا مع مفاهيم وممارسات مِن قبيل: العقل والفكر والذكر والعلم والفقه. ٣ وتستخدم عبارة «لعـلّ» في مواضع تتوفّر فيها أرضيّة القيام بعملٍ أو بـروز حالة، ويأمل القائل تحقّق ذلك العمل أو الحالة. في هذه الحالات ينبغي بقرينة عبارتي ﴿ لَعَلَّهُمْ / لَعَلَّكُمْ ﴾ ـ المختصّتين بفئتين إحداهما غائبة والثانية حاضرة، استنباط أمرين بكلّ وضوح، فالتعبير يـدلّ أولًا على أنَّ هذه القوّة المدرِكة أو هذا النوع مِن الإدراك عام وشامل، وثانيًا إذا تمّ تفعيلها فستكون معرفتها يقينيّة.

ج. العبارات التي وردت بـ ﴿ لَآنَتِ / ءَايَتِ / الْأَيَتِ / بِعَايَتِ / ءَايَةِ ﴾، هي أيضًا تختصّ غالبًا بتلك المفاهيم التي نتحدّث عنها، ومنها مفهوم العقل والفكر والسمع والعلم. ٤ تدلّ هذه

١. مجالات معنى العقل.

۲. حقائق التأويل، ص ٢٥٣؛ الطوسي، التبيان، ج ٣، ص ٢٠٤؛ ج٤، ص ١٤٤؛ ج٥، صص ٣٣٥، ٣٥٣؛ ج٨، ص ١٧٢؛ الطبرسي، جوامع الجامع، ج١، ص ١٩٢؛ ٥، ص ٢٥١؛ الطبرسي، جوامع الجامع، ج١، ص ١٧٢؛ الطباطبايي، ترجمة الميزان إلى الفارسية، ج ١٧، ص ١٠٤؛ الطباطبايي، ترجمة الميزان إلى الفارسية، ج ١٧، ص ١٥٨.

٣. مجالات معنى العقل.

٤. م.ن.

العبارات ـ التي تلاحظ بعد الإشارة إلى حقائق الوجود أو قضايا أخلاقية أو أحكام عملية ـ على أنَّ الإنسان يصل بالتعقّل والتفكّر والتأمّل فيها إلى المعرفة الصحيحة الخالية مِن الشكوك. طبعًا إذا لوحظت هذه العبارات مِن دون مراعاة التناظر مع سائر العبارات، فقد تمهّد الأرضية لفكرة عدم شمول الإدراك العقلي، وهذا ما ذهب إليه بعض المفسّرين أو أنَّهم طرحوه كوجه مِن أوجه التفسير. ا

د. العبارات التي تبدأ بـ ﴿ أَكْثَرَ ٱلنَّاسِ ﴾ وعلى شكل سلبي ﴿ أَكْثَرُهُمْ لَا يَعْقِلُونَ ﴾ ، وكذلك العبارات التي تشتمل على ﴿ إِن كُنتُمْ ﴾ أو ﴿ لَوْ كَانُوا ﴾ ، هذه العبارات أيضًا وردت مع معظم المفاهيم المرتبطة بالعقل ٢ ، وتدلّ على أنَّ التعقّل والتفقّه والتفكّر عمليّات لها خصوصيّة إفادة المعرفة ، والمعرفة الناتجة عنها خالية مِن الشكوك والتردّد. وبنظرة جامعة ورؤية تناظريّة لمجموع العبارات في هذا الموضوع ، بها في ذلك العبارات الحاكية عن فئات غائبة أو حاضرة ، يتبيّن أنَّ هذا النوع مِن الإدراك عام شامل ، لكنَّ أفراد البشر لا يتصرّفون بنحو واحد في مقام تفعيله وتثميره ، فيبقى لدى البعض في مستوى الموهبة ، ويمتزج لدى البعض الآخر برشحات قوى شهويّة وغضبيّة بحيث يخرجه عن خلوصه وأصالته . ٢

كما ينبغي التفطّن إلى بعض العبارات حول الإدراك القلبي، عبارات مِن قبيل: ﴿لَهُمْ قُلُوبُ لَهُمْ قُلُوبُ لَا يَفْقَهُونَ \* طَبَعَ اللّهُ عَلَى قُلُوبِهِمْ فَهُمْ لَا يَعْلَمُونَ \* لَا يَفْقَهُونَ \* طَبَعَ اللّهُ عَلَى قُلُوبِهِمْ فَهُمْ لَا يَعْلَمُونَ \* فَتَكُونَ الْقُرْآنَ أَمْ عَلَى قُلُوبِ أَقْفَالُهَا \* إِنَّ فِي ذَلِكَ فَتَكُونَ الْقُرْآنَ أَمْ عَلَى قُلُوبٍ أَقْفَالُهَا \* إِنَّ فِي ذَلِكَ

١. وردت ثلاثة أوجه في تفسير المنار عقب الآية ١٧٠ مِن سورة البقرة التي جاء فيها تعبير «لا يعقلون شيئًا»، ونوصي بمطالعتها: «أحدها أنَّ معناه لا يستعملون عقولهم في شيء ممّا يجب العلم به، ثانيها أنَّه جارٍ على طريقة البلغاء في المبالغة بجعل الغالب أمرًا كليًا عامًّا. ثالثها: ليس الغرض نفي العقل عن آبائه (وهو الفرض الثاني)، وإنّها المراد منها: أيتبعون آباءهم لذواتهم كيفها كان حالهم حتّى لو كانوا لا يعقلون» (عبده، ورضا، تفسير القرآن الحكيم (المعروف بالمنار)، ج
٢، ص ٩٣).

٢. مجالات معنى العقل.

٣. الطباطبايي، الميزان، ج٢، ص ٢٤٩ و ٢٥٠.

لَذِكْرَى لِمَنْ كَانَ لَهُ قَلْبٌ \* نَطْبَعُ عَلَى قُلُوبِهِمْ فَهُمْ لَا يَسْمَعُونَ \* . تؤشّر هذه العبارات إلى فكرتين مِن الأفكار القرآنيّة الأربعة حول العقل والمفاهيم الشبيهة بالعقل:

الأولى أنَّ القلب بمعنى العقل، وأنَّ النوع الخاصّ مِن الإدراك أو مصدر الإدراك العقلي إذا تحقّق وتفعَّل كانت ثمرته العلم والقطع واليقين، والثانية أنَّ هذا النوع مِن الإدراك كالإدراك الحسّى له درجات مِن الشدّة والضعف، وإذا أصيب بداءٍ فَقَدَ فاعليّته الإدراكيّة.

بملاحظة ما مرّ بنا لحدِّ الآن وأنَّ القرآن لم يتحدَّث عن ماهية العقل، نخلص إلى أنَّ الله فوّض الناس في معرفة العقل وطريقِهِ الصحيح إلى الإدراك الفطري الأصيل الذي هو القضايا البديهيّة أو القضايا القائمة على البديهيّات، والذي يشمل كلا الميدانين التوصيفي والتكليفي؛ أي ميداني الواقعيّات والينبغيّات، أو ما يوجد وما لا يوجد، وما يجب وما لا يجب.

### مديات الأحكام أو فاعليّة العقل

إلى أين تمتد مديات أحكام العقل في القرآن الكريم؟ وأيّ الحالات أو الأمور تشملها هذه الأحكام؟ إنَّ هذه المسألة مصيريّة وبالغة الخطورة والأهميّة في موضعها. بالتأمّل في حالات عديدة وردت فيها عبارات تنمّ عن مفهوم التعقّل والتفكّر ومفاهيم مماثلة، وكذلك في آيات مع أنّها لا تنطوي على هذه المفاهيم، لكنّها تشي بنوع مِن الإدراك الفطري والطبيعي أو نوع مِن الإدراك التعقّلي؛ يتجلّى أنَّ العقل القرآني قد يفرز المعرفة في ثلاثة ميادين هي: علم الوجود والأخلاق والأحكام، وكذلك فهم النصوص الدينيّة.

### المعارف العقيدية بالمعنى العام

أ. علم الوجود: لعلم الوجود معناه الواسع في لغة أهل العلم، ولا سيّما الفلاسفة منهم. في هذه النظرة يضمّ الوجود كلّ الموجودات المجرّدة والماديّة، والجوهر والعرض، والواجب والممكن، لكنَّ المراد مِن هذا الاسم هنا حقائق عالم الوجود، مثل: الله، والمعاد، والإنسان، وحقيّة الأديان والرسل الإلهيين والكتب السماويّة. ببيان آخر: معرفة الخالق الواحد العالم القادر المطلق صاحب

١. الأعراف: ١٧٩؛ التوبة: ٨٧؛ التوبة: ٩٣؛ الحج: ٤٦؛ محمّد: ٢٤؛ ق: ٣٧؛ الأعراف: ١٠٠.

التدبير في عالم الوجود، والذي خلق العالم لهدفٍ ما، والذي يحيي الموتى ويعيدهم إلى الحياة مرّة أخرى، وكذلك معرفة الإنسان وهو موجود إمكاني فقير. هذا الطيف مِن الآيات يتضمّن غالبًا نهاذج مِن عجائب عالم الوجود الدالّة على قدرة الخالق وعلمه اللامتناهي وتدبيره الحكيم. وفي بعض الأحيان تخاطب هذه الآيات فطرة الإنسان الطاهرة الخالصة مِن دون الإشارة إلى مثل هذه النهاذج. وكأنَّ الإنسان بعودته إلى فطرته يدرك حقائق الوجود، وكذلك حقية التعاليم والادّعاءات المختلفة.

العلم بالله (الثيولوجيا): علم الله وعلم المعاد الحاكيان في ظاهرهما عن واقعين اثنين هما الواقع حقيقة واحدة لا أكثر، فإمكان المعاد والحياة بعد الموت فرعٌ لوجود حقيقة الخالق القادر والعالم المطلق الذي يدبّر عالم الوجود بحكمة. هذا النمط مِن النظر، فضلًا عن توكّئه على أحكام العقل القطعيّة، حظي أيضًا بتأييد القرآن وتعضيده. ومع ذلك، تمّ الاستدلال في بعض الآيات على إمكان المعاد ووقوعه بشكل خاصّ على غرار وجود الخالق. إذًا، فهاتان الحقيقتان تطرحان بشكل منفصل. الآيات الدالّة على معرفة الله والعلم به، هي مِن حيث نوع العلامات والرموز كما يلى:

أ. النهاذج المدهشة للخلق: استخدم تعبير الآيات أو الآية وتعابير مماثلة في القرآن بشأن ظواهر طبيعية مختلفة. ومن هذه الظواهر:

-خلق الساوات والأرض: وهو مِن الآيات والعلامات الإلهيّة المذهلة في عالم الوجود. طرح هذان المخلوقان في القرآن مرارًا إلى جانب غيرهما مِن النهاذج المذهلة للخلق ، ووحدهما أحيانًا ، وبشكل منفرد لكلّ واحد منهما في أحيان أخرى. "يتركّز الكلام في هذه الآيات أحيانًا على خلقة الساوات والأرض نفسها، وأحيانًا على كيفيّة خلقهما والإشارة إلى أهمّ صفاتهما مثل:

١. نظير: ﴿إِنَّ فِي خَلْقِ السَّمَاوَاتِ وَالأَرْضِ ﴾، البقرة: ١٦٤؟ آل عمران: ١٩٠؛ يونس: ٦.

٢. مثل: ﴿إِنَّ رَبَّكُمُ اللَّهُ الَّذِى خَلَق السَّمَاوَاتِ وَالأَرْضَ فِي سِتَّةِ أَيَّامٍ ﴾ يونس: ۞ ﴿أَوَلَمْ يَرَ الَّذِينَ كَفَرُوا أَنَّ السَّمَاوَاتِ وَالأَرْضَ كَانَتَا رَثَقًا وَقَقَالُمْ عَلَى النَّذِينَ كَفَرُوا أَنَّ السَّمَاوَاتِ وَالأَرْضَ كَانَتَا رَثَقًا وَقَقَالُمْ عَلَى اللَّذِينَ كَفَرُوا أَنَّ السَّمَاوَاتِ وَالأَرْضَ كَانَتَا رَثَقًا وَقَقَالُمَ عَلَى اللَّذِينَ كَفَرَوا أَنَّ السَّمَاوَاتِ وَالأَرْضَ كَانَتَا رَثَقًا

٣. الذاريات: ٢٠.

اتصال السماء والأرض ثمّ انفراجهما بإذن الله، وخلق السماوات والأرض وما بينهما في ستّة أيام. في هذه الآيات مِن شأن خلق السماوات والأرض أنْ يستدعي المعرفة بالله لدى أصحاب العقول ﴿ أُولُو الْأَلْبَابِ ﴾ أو كلّ الذين يتفكّرون ويتذكّرون.

- كلّ المخلوقات ما بين السماء والأرض: يشير القرآن لهذه المخلوقات بهذه العبارة أحيانًا أو بعبارات خاصة بمخلوقات الأرض والسماء، وأحيانًا بشكل منفصل بتسمية بعض الظواهر الخاصة بأسمائها. ومثال ذلك: أنَّ كلّ ما بين السماء والأرض هو ملك للإنسان، وكلّ المخلوقات المتنوّعة بألوانها وصنوفها في الأرض تحت تصرّف الإنسان. ألم محلوقات الله الباهرة في الأرض والسماء - التي ذكرت بأسماء خاصة في القرآن الكريم - كثيرة، وليس مِن الضروري الإشارة إليها واحدًا واحدًا، لذلك نشر إلى بعضها:

- الليل والنهار: طرحت ظاهرة الليل والنهار كمخلوق إلهي مبهر لأسباب عدّة. مِن الأسباب المهمّة لذلك، توالي الليل والنهار وتناوبها وتغطية الليل للنهار بأستاره. يذكر القرآن هـ نه الظاهرة بتعبير: ﴿وَالخُتِلَفِ النَّيْلِ وَالنَّهَارِ ﴾ و﴿ يُغْشِى اللَّيْلَ النَّهَارَ ﴾ إلى جانب سائر الآيات المذهلة في الخلقة الإلهيّة. " السبب الثاني خصوصيّة الهدوء والسكينة التي يمتاز بها الليل والتي تحصل بفضل الظلام. وقد ورد هذا المعنى بعبارات شتّى في عدّة مواضع، منها العبارة التي يصف فيها الله الليل بأنّه مبعث سكن وهدوء واستقرار، والنهار مبعث نور وضياء! كها أنّ الله لو جعل الليل أو النهار خالدًا أبديًا على الناس إلى يوم القيامة، فأيّ معبود سوى الله سيكون قادرًا على منح الناس نورًا يستضيئون ويعيشون به. أو بعد إشارة القرآن إلى خلق هذه الظاهرة، يفتح طريق معرفة الخالق أمامَ أهل التعقّل ﴿أُولُو الْأَلْبَابِ ﴾؛ أي الطائفة التي تسمع وتفكّر، ولها نظراتها العميقة.

\_حركة السفن في البحار: نزول الماء مِن السماء وإحياء الأرض الميتة وخروج أنواع النباتات

الجاثية: ١١٣.

٢. النحل: ١٣.

٣. البقرة: ١٦٤؛ آل عمران: ١٩٠؛ يونس: ٢؛ المؤمنون: ٨٠؛ الرعد: ٣؛ الأعراف: ٥٤.

٤. النمل: ٨٦؛ القصص: ٧١-٧٢.

والحيوانات في جميع أنحائها، وهبوب الرياح بشكل منتظم، وتعليق السحاب بين الأرض والساء، وامتداد الأرض وشموخ الجبال وانتصابها، وجريان الأنهار في الأرض، ووجود زوجين لكلُّ الثمرات في الأرض، ووجود قطع متنوّعة مِن الأرض إلى جوار بعضها، ووجود حدائق وبساتين مِن أعناب وزرع ونخيل في الأرض تنبت أحيانًا مِن ساق واحدة وأحيانًا مِن سيقان متعدّدة وتُسقى كلّها بهاء واحد، وبعضها أفضل مِن بعض مِن حيث الثهار والأكل، ونزول المياه الصالحة لشرب البشر ونمو النباتات والأشجار والمفيدة للزراعة والزيتون والنخيل والأعناب وكلّ الثيار والفو اكه، ٢ وتسخير الشمس والقمر والنجوم لصالح الإنسان، واستواء الأرض وهي مهد الدعة والراحة، ووجود طرق فيها، ونزول ماء مِن السياء تنبت به أنواع مختلفة مِن النباتات مِن الترابِ الحالك، ولأنَّ هذه المنتجات النباتيَّة غذاءً للبشر وأيضًا للأنعام والحيوانات، " ووجود نِعم السمع والبصر والأفئدة للإنسان، وخلق الإنسان في الأرض، والحياة والموت، وطيران الطيور في جوّ السماء وعدم سقوطها، ومراحل الخلق الست، ٤ واحتياء الأرض بعد موتها، وكيفيّة خلق الإبل، ٥ وكيفيّة ارتفاع السماوات وقيامها، وكيفيّة انتصاب الجبال، وكيفيّة امتداد الأرض وانبساطها، وخلق الإنسان مِن تراب وانتشاره في الأرض، وخلق أزواج مِن جنس الإنسان ليسكن إليها، وجعل مودةٍ ورحمةٍ بين الزوجين، واختلاف اللغات والألسن والألوان عند البشر . بعد الإشارة إلى هذه الأمثلة والحالات، يؤكّد القرآن المجيد أنَّ هذه الآيات تدلُّ على معرفة الله ووحدته وقدرته وعلمه اللامتناهي وتدبيره الحكيم، واكتشاف هذه العلاقة ممكن لأصحاب التعقّل والتفكّر ﴿أُولُو الْأَلْبَابِ﴾ ممّن هم يتذكّرون.

ب. ناخج العذاب والعقاب: الإشارة إلى أنواع مختلفة مِن العقاب مِن علامات القدرة والعلم والتدبير الحكيم لخالق الوجود، وقد جرى التأكيد عليه مرارًا في القرآن الكريم. يخاطب

١. البقرة: ١٦٤.

٢. النحل: ١٠.

۳. طه: ۵۶.

٤. غافر: ٦٧.

٥. الغاشية: ١٨.

الله رسول الإسلام على محفرًا المتمرّدين والعصاة في زمانه بأنَّ الله قادر على أنْ يرسل عليهم عذابًا وعقابًا مِن فوق رؤوسهم ومِن تحت أرجلهم، أو يجعلهم فئات وطوائف متفرّقة، ويذيق بعضهم بأس بعض عبر الحروب وسفك الدماء. القد اعتبرت هذه العقوبات آياتٍ إلهيّة ينبغي التفكّر والتفقّه فيها. ويروي القرآن الكريم هذه التحذيرات غالبًا بإشاراته لقصص الأقوام الماضين، الذين ابتلاهم الله بالعذاب والعقاب؛ لإنكارهم وكفرهم وعصيانهم، وبذلك لم يكن تهديد العصاة في عصر الرسول الأكرم عليه مجرّد ادّعاء، إنّها يمكن تعضيده بكثير مِن النهاذج المتحقّقة فعلًا. في بعض الأحيان جرى بيان هذا المعنى بنحو كلّي:

﴿أَفَلَمْ يَهْدِ لَهُمْ كُمْ أَهْلَكُنَا قَبْلَهُمْ مِن الْقُرُونِ يَمْشُونَ فِي مَسَاكِنِهِمْ إِنَّ فِي ذَلِكَ لَآيَاتٍ لِأُولِي النَّهَى ﴾. ويقول عزّ وجلّ في آية أخرى: ﴿أَوَلَمْ يَهْدِ لَهُمْ كُمْ أَهْلَكُنَا مِن قَبْلِهِمْ مِن الْقُرُونِ يَمْشُونَ فِي مَسَاكِنِهِمْ إِنَّ فِي ذَلِكَ لَآيَاتٍ أَفَلَا يَسْمَعُونَ ﴾ ٢. في هاتين الآيتين ذكر القُرُونِ يَمْشُونَ فِي مَسَاكِنِهِمْ إِنَّ فِي ذَلِكَ لَآيَاتٍ أَفَلَا يَسْمَعُونَ ﴾ ٢. في هاتين الآيتين ذكر أصحاب العقول والفكر بتعبير «أولي النهي» و «أصحاب السمع». مضافًا إلى الإشارات العامّة، هناك إشارات إلى حالات خاصّة تتعلّق أغلبها بالأقوام والشعوب المعاصرين للأنبياء الإلهيين. ومِن هؤلاء قوم نبيّ الله لوط إلى القصّة التي تقول إنَّ الله أنجاه وكل أهله إلّا امرأة عجوزًا بقيت بين القوم الذي أهلكهم الله كلّهم وها أنتم تمرّون دومًا صباحًا ومساءً بجوار بقايا بيوتهم المدمّرة. ٣ ثمّ يجري التأكيد على أنّه بالتفكير والتعقّل في هذا الواقع التاريخي ينال البشر إدراك الحقيقة، وهي أنَّ خالق العالم قادر مطلق ﴿أَفَلَا تَعْقِلُونَ ﴾.

ج. الاعتهاد على العقل الفطري: هذا التعبير غير موجود في القرآن، ولكنْ تُلاحظ حالات عديدة تدلّ على أنَّ الإنسان برجوعه لعقله الفطري يُصدِّق وجود الخالق الواحد وسائر صفاته، مثل العلم والقدرة المطلقة والتدبير الحكيم في إدارة العالم. بعبارة أخرى: بموجب تعاليم القرآن، يعترف المشركون أيضًا ويعتقدون بجميع ما تمّت الإشارة له في البند السابق مِن طرق معرفة الله التي يعلمها أصحاب العقول والأفكار والتدبير. يطرح القرآن الكريم هذه الفكرة كلسان

١. الأنعام: ٢٥.

٢. طه: ١٢٨؛ السجدة: ٢٦.

٣. الصافات: ١٣٤ - ١٣٨.

حال المشركين والوثنيين أو لسان وجدانهم وضهائرهم، وأحيانًا على شكل برهان عقلي لا يقبل الإنكار. بيان القرآن في الإشارة إلى لسان الحال أو الضمير والوجدان والفطرة الطاهرة، جاء على شكل سؤال وجواب، وأحيانًا بدون طرح سؤال، وبمجرّد الإشارة للإدراك الفطري. جاءت معظم الأسئلة على النحو الآتي: السؤال عن خالق العالم والوجود، وقد ورد مثل هذا السؤال أيضًا عن خالق السهاوات والأرض ، وعن خالق الإنسان ، وعن ربّ السهاوات السبع والعرش العظيم، وعن منزّل الماء مِن السهاء، وعن مالك الأرض ومن عليها، والسؤال عن المالك المطلق للموجودات والذي يلجأ إليه من لا ملجاً لهم ممّن يحتاجون إلى ملجأ وملاذ. ٢ المشركون في جوابهم عن هذه الأسئلة يتحدّثون عن الله، وقد طرحت هذه الإجابات بتعابير وهذا أيضًا نوعٌ مِن الخلق وقد ذكر الجواب بتعبير ليقولون بتأكيدين اثنين. معنى هذه العبارة، هو أنّ المشركين سيقولون بلا تردّد: الله و[الربّ] العزيز الحكيم (سورة الزخرف). أمّا في الحالات التي يطرح فيها السؤال عن الربوبيّة والمالكيّة، فيأتي الجواب بعبارة "سيقول» (سورة المؤمنون). كذلك متى ما سافر المشركون في السفن، دعوا الله مخلصين له الدين، ولكنْ متى ما المؤمنون). كذلك متى ما سافر المشركون في السفن، دعوا الله مخلصين له الدين، ولكنْ متى ما الإدراك الفطرى - القائل بأنَّ الله هو خالق عالم الوجود وربّه - بها يلي:

لو كان في الساوات والأرض آلهة وأرباب سوى الله لفسدت الساوات والأرض ولأرض ولاضطرب نظام العالم ﴿ لَوْ كَانَ فِيهِمَا آلِهَةٌ إلّا اللّهُ لَفَسَدَتَا فَسُبْحَانَ اللّهِ رَبِّ الْعَرْشِ عَمَّا يَصِفُونَ ﴾ ٥. مضمون هذه الآية برهان عقلى مقدّماته يقينيّة، ويعرف ببرهان التهانع. ٦

مع أنَّ هــؤلاء الناس كانوا يعترفون بخالقيّة الله ووحدته وربوبيّته ومالكيّته، فقد كانوا

١. العنكبوت: ٦١، ٦٣، الزمر: ٣٨؛ لقيان: ٢٥.

۲. الزخرف: ۸۷.

۳. م.ن، ص۸۸.

٤. العنكبوت: ٦٥.

٥. الأنبياء: ٢٢.

٦. الطباطبايي، ترجمة الميزان إلى الفارسية، ج ١٤، ص ٣٧٥؛ المكارم الشيرازي، التفسير الأمثل، ج ١٣، ص ٣٧٨.

موضع عتاب القرآن وتوبيخه وتهديده، فقال عنهم: ﴿أَكُثُرُهُمْ لَا يَعْقِلُونَ ﴾ و﴿أَكُثُرَهُمْ لَا يَعْقِلُونَ ﴾ و﴿أَكُثُرَهُمْ لَا يَعْقِلُونَ ﴾ و﴿أَكُثُرَهُمْ لَا يَعْقِلُونَ ﴾ و﴿أَكُثُرَهُمْ لَا يَعْلَمُ ون ﴾. إنّهم مِن وجهة نظر القرآن أصحاب إفك وافتراء. وهذا التوبيخ لأنّهم لم يبقوا على تلك الحالة الطاهرة الخالصة النقيّة مِن الإدراك الفطري. وبتعبير آخر: خضع إدراكهم الفطري لتأثير القوى الشهويّة والغضبيّة المتمرّدة والميول النفسيّة الجامحة فخفَتَ ضياؤه. وقد ورد هذا العنى بصراحة أكبر في سورة العنكبوت، إذ يقول إنّهم عندما ينجون ويصلون إلى برّ الأمان وساحل النجاة، يعودون مشركين. أوهكذا لا وجه للرؤية القائلة إنّ المشركين موحّدون مِن حيث الاعتقاد بخالقيّة الخالق ووحدته، وشركهم يختصّ بمقام الألوهيّة والربوبيّة.

د. هدفيّة عالم الوجود: هدفيّة عالم الخلقة مِن التعاليم الأساسيّة في القرآن. وهذه الفكرة مِن لوازم فعل الخالق الواحد العالم القادر المطلق المدبّر الحكيم لعالم الوجود. وقد جرى الاستدلال في القرآن على هذه الفكرة بشكل مستقلّ، وأيضًا في ثنايا تعاليم الإلهيّات. وعليه، كما أنَّ معرفة الله ممكنة بالتفكّر، فمعرفة عالم الوجود مِن حيث الهدف هي الأخرى ممكنة بالإدراك العقلي. ولكيلا يطول مقالنا كثيرًا، نكتفي بالإشارة إلى آية أو آيتين فقط. في موضع ما، بعد أنْ يشير القرآن إلى أنَّ في خلق الساوات والأرض وتناوب الليل والنهار آياتٌ لأصحاب العقول، يستعرض مواصفات أصحاب العقول أو أولي الألباب، ويقول إنَّهم يذكرون الله في كلّ الأحوال والأوقات، ويتفكّرون في أسرار خلقة الساوات والأرض، ويقولون ربّنا ما خلقت هذا باطلًا ﴿إنَّ فِي خَلْقِ السَّمَاوَاتِ وَالْأَرْضِ وَاخْتِلَافِ اللَّيْلِ وَالنَّهَارِ لَآيَاتٍ لِأُولِي الألْبَابِ وقدّرهما منازل ودرجاتٍ؛ لكي يعلم البشر الحساب والسنين والأوقات، وأنَّ الله لم يخلق هذه وقدّرهما منازل ودرجاتٍ؛ لكي يعلم البشر الحساب والسنين والأوقات، وأنَّ الله لم يخلق هذه المخلوقات إلاّ بالحقّ، وأنّه يشرح آياته لأهل العلم ﴿هُو الَّذِي جَعَلَ الشَّمْسُ ضِياءً وَالْقَمَرُ فَرَا وَقَعَرَهُ مَنَازِلَ لِتَعْلَمُوا عَدَدَ السِّنِينَ وَالْحِسَابَ مَا خَلَقَ اللّهُ ذَلِكَ إلاّ بِالْحَقِّ يُفْصِلُ الْآيَاتِ نُولًا وَلَّ الله فَاللَّهُ ذَلِكَ إللَّ اللهُ وَلَا الْكَابُ اللهُ وَلَا اللّهُ وَلَا اللّهُ وَلَا اللّهُ وَلَا اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ وَلَا اللّهُ وَلَكَ إللّهُ اللّهُ وَلَا اللّهُ وَلَقَ اللّهُ ذَلِكَ إللّهُ اللّهُ وَلَا اللّهُ الْكَاتِ اللّهُ وَلَا اللّهُ وَلَا اللّهُ وَلَا اللهُ العَلْمُ وَلَا اللّهُ وَلَاللّهُ اللّهُ وَلَا اللّهُ وَلَا اللّهُ وَلَا اللّهُ وَلَا اللّهُ اللّهُ وَلَا اللّهُ وَلَا اللّهُ وَلَا اللّهُ وَلَا اللّهُ وَلَالًا الللّهُ اللّهُ وَلَا اللّهُ اللّهُ وَلَا اللّهُ وَلَا اللّهُ وَلَا اللّهُ اللّهُ وَلَا اللّهُ اللّهُ وَلَا اللّهُ اللّهُ وَلَا اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ الللّهُ وَلِلْ اللّهُ اللّهُ اللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ الللللّهُ اللللللسِينَ اللّهُ اللّهُ الللللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللللّهُ الللّهُ الللللللللللله وقولُ اللّهُ وقولُ اللّهُ اللّهُ

١. العنكبوت: ٦٥.

۲. آل عمران: ۱۹۰ و۱۹۱.

لِقَوْمٍ يَعْلَمُونَ ١٠٠٠.

إمكان المعاد: يسوق القرآن الكريم دليلًا عقليًّا على إمكان المعاد ويحيل أيضًا إلى الوجدان والإدراك الفطري.

ناخج مِن الأدلّة القرآنيّة على المعاد: أشرنا إلى أنَّ الأدلّة المنطقيّة القرآنيّة تنصبّ غالبًا على إمكان المعاد؛ لأنَّ معظم منكريه كان يعتبرونه مستحيلًا. في بعض هذه الأدلّة وردت نهاذج مِن وقوع الحياة بعد الموت، وكذلك إيجاد جانب مِن العدم في المقدّمات. إنَّها نهاذج لا ترديد ولا ربية في وقوعها، وتُعد طبقًا للتعاليم القرآنيّة الأكيدة آياتٍ وعلامات لأصحاب العقول الذين يدركونها.

أ. حياة الإنسان بعد الموت: يشير القرآن إلى نهاذج وأمثلة مِن الحياة بعد الموت، وبعض هذه الأمثلة تتعلّق بحياة الإنسان بعد الموت، وبعضها يرتبط بنهاذج تحدث في الطبيعة. النموذج الإنساني منها ورد في قصّة شخص مقتول مِن بني إسرائيل شكّ أقرباؤه فيمن قتله ووقع بينهم خلاف. ولكي يرفع الله الخلاف ويدل على حقيقة إمكان المعاد أو الحياة بعد الموت، أمرهم بأنْ يضعوا أجزاءً مِن بقرة يذبحونها على جثّة القتيل في قصّة معروفة، وفعلوا ذلك فعاد القتيل إلى الحياة. هذا مثال للحياة بعد الموت تحقّق بقدرة الله وعلمه، وهو علامة جليّة على أنَّ الله يحيي الموتى بهذه الطريقة، واكتشاف هذه العلاقة ممكن الإدراك والفهم مِن قبل أصحاب العقول والألباب. ٢

ب. حياة الأرض بعد موتها: ورد هذا المعنى في القرآن مرارًا، وقد بيّنه القرآن أحيانًا بذكر خلفيّات وعوامله الموجِدة له، مِن قبيل تصريف وهبوب الرياح، وحركة السحاب، وهطول الأمطار، ونهاء الحدائق الخضراء، والحبوب الممكنة الحصاد، وبالتالي احتياء الأرض الميتة، وبيّنه أحيانًا أخرى مِن دون هذه المقدّمات. "هذا الحدث المهمّ الذي يقع في كلّ عام، دليل ساطع على إمكان انبعاث البشر بعد الموت، وبالطبع فإنَّ أصحاب العقول والبصائر هم الذين يدركون

۱. يونس: ٥.

٢. البقرة: ٢٧-٧٣.

٣. فاطر: ٩؛ ق: ٩-١١؛ الحديد: ١٧.

مثل هذه العلاقة. ١

ج. الاستشهاد بقدرة الله في الخلق الأوّل: استدلّ القرآن على إمكان المعاد مرّات عديدة بخلق الظواهر والمخلوقات، ومنها الإنسان، أوّل مرّة. في موضع ما، يسأل القرآن الناس أفلا تعلمون أنَّ الله الذي خلق السهاوات والأرض ولم يتعبه خلقها، قادر على إحياء الموتى؟ ثمّ يجيب بنعم، فهو القادر على كلّ شيء ﴿أَوَلَمْ يَرَوْا أَنَّ اللّهَ الَّذِي خَلَق السَّمَاوَاتِ وَالْأَرْضَ وَلَمْ يَعْى بِخَلْقِهِنَّ بِقَادِرٍ عَلَى أَنْ يُحْيِي الْمَوْقَى بَلَى إنّه عَلَى كلّ شَيْءٍ قَدِيرٌ ﴾ ٢. في هذه الآية يستخدم تعبير ﴿أَوَلَمْ يَرَوْا ﴾ الدالّ على إمكان إدراك العلاقة بين الخلق الأوّل والحياة بعد الموت، والنام الميضاعن يقينيّة هذا النوع مِن الإدراك. وجاء في موضع آخر سؤال الله هل تعبنا أو عجزنا بالخلق الأوّل حتى نعجز عنه مرّة ثانية؟ ﴿أَفَعَيِينَا بِالحُلْقِ الْأَوّلِ بَلْ هُمْ فِي لَبْسٍ مِن خَلْقٍ جَدِيدٍ ﴾ . الشّول حتى نعجز عنه مرّة ثانية؟ ﴿أَفَعَيِينَا بِالحُلْق الْمَوْلِ بَلْ هُمْ فِي لَبْسٍ مِن خَلْقٍ وَدرة الله ، تُعلَى ما حلى المورة وقد المرافقة ثمّ مِن علقة ثمّ مِن مضغة ثمّ على شكل طفل، كلّ واحدة منها نموذج آخر للخلق الأوّل. هذه الطريقة مِن الخلق والمبرهِنة على قدرة الله، تُعدّ مِن وجهة نظر القرآن دليلًا ساطعًا لا ينكر على إمكان البعث والحياة بعد الموت. أوقد جرى التشديد على هذا الدليل بالتوكّؤ على المرحلة الثانية مِن مراحل الخلق الخمس؛ أي النطفة وقدرة الله على المرحلة الثانية مِن مراحل الخلق الخمس؛ أي النطفة وقدرة الله على المرحلة الثانية مِن مراحل الخلق الجمس؛ أي النطفة وقدرة الله على المرحلة الثانية مِن العلاقة بين إمكان المعاد والقدرة الإهيّة المطلقة في الحلق المؤورة أن المحلة والمدرة واحدة مثلها خلقكم الله أوّل مرّة يعيدكم ﴿ كَمَا بَدَأَكُمْ تَعُودُونَ ﴾ آ

د. البرهنة بالإدراك الفطري: إدراك حقيقة أنَّ المعاد ممكن عقليًّا وما هو بمستحيل، ليس بالعمليّة الممكنة عن طريق الوعي والتذكّر والتأمّل في بعض المقدّمات الواضحة والبديهيّة وحسب، بل ويدرك الإنسان هذه الحقيقة بالعودة إلى وجدانه الطاهر وحاله الفطريّة. واللافت

١. الحديد: ١٧.

٢. الأحقاف: ٣٣.

۳. ق: ۱٥.

٤. الحج: ٥.

٥. الواقعة: ٥٧-٦٢.

٦. الأعراف: ٢٩.

أنَّ القرآن يطرح المعارف الوجدانيّة والفطريّة للبشر على شكل أسئلة وأجوبة. في هذه الأسئلة لا يخاطب القرآن الحال الآنيّة للأفراد، بل حالهم الوجدانيّة والداخليّة؛ إذ مِن الممكن أنْ يكون العقل خافت النور لدى بعض الأفراد مثل المشركين، بسبب ضغوط النزعات الشهويّة والغضبيّة عليه.

في خصوص إمكان المعاد، يطرح السوّال على الذين يظنّون أنَّ الحياة بعد الموت ليست سوى أساطير الأوّلين. الأسئلة تطرح غالبًا مِن قبل مالك عالم الوجود وربّه وحاكمه المطلق، ويتحدّث المنكرون في جوابهم عن الله، ويكتفي القرآن لإثبات إمكان المعاد بانتزاع الاعتراف مِن المنكرين، وكأنَّ ثمّة صلة تلازم بين اعترافهم وإمكان المعاد.

بكلمات أخرى: إمكان المعاد مِن اللوازم الحاسمة للاعتقاد بمالكيّة الله لعالم الوجود وربوبيّته وحاكميّته له، وإدراك هذه العلاقة يتأتّى بالتأمّل والتذكّر العلمي المخلص. في ضوء هذا التلازم، يتحدّث القرآن مع هؤلاء الأفراد بلغة العتاب والتوبيخ. ١

إدراك الحقائق ومعرفتها: الحقّ في نظر القرآن هو الواقع. واقع كلّ شيء يتناسب مع أسلوب وجود ذلك الشيء وتحقّقه. الفكرة الحقّة والكلام الحقّ هو المتطابق مع الواقع الخارجي، وقد نعثر على هذا الواقع في العالم الخارجي أو نثبته بالدليل القاطع. الفعل والعمل الحقّ هو الذي يكون هدف معينًا ومتحقّقًا. ومقابل الحقّ هناك الباطل. على هذا الأساس، حقيّة الكتب السهاويّة، ومنها القرآن وحقيّة الأنبياء الإلهيين؛ تعني أنهًا في الواقع مبعوثة ومنزلة مِن قبل الله، وهناك دليل قاطع على إثبات ذلك. يثبت القرآن الكريم في حالات متعدّدة وبأنحاء مختلفة، أنَّ البشر يستطيعون معرفة الحقّ بالتعقّل والتدبّر والتفكّر. ومِن جملة الأمور التي تمتّ الإحالة إلى العقل والفكر والتدبّر في إثبات حقيّتها وبطلان الظنون المعارضة لها، الأمور الآتية:

أ. استقلال النبيّ إبراهيم ﷺ في نبوّته وعدم ارتباطه باليهود والنصارى: زعم كلّ مِن اليهود والنصارى أنّ النبيّ إبراهيم ﷺ منهم. بيد أنّ ادّعاء كلّ مِن الفريقين ليس بصحيح؛

١. المؤمنون: ٨٦-٨٨.

٢. الطباطبايي، الميزان، ج١١، ص ٣٣٥.

لأنّه عاش قبل موسى وقبل عيسى وما نزلت التوراة والإنجيل إلّا مِن بعده. وهذه فكرة تبدو جليّة واضحة بقليل مِن التأمّل والتعقّل، وبذا يعاتبهم القرآن ويقول لهم لِمَ لا تعقلون ﴿ يَا أَهْلَ الْكِتَابِ لِمَ ثُحَاجُُونَ فِي إِبْرَاهِيمَ وَمَا أُنْزِلَتِ التَّوْرَاةُ وَالْإِنْجِيلُ إلّا مِن بَعْدِهِ أَفَلَا تَعْقِلُونَ ﴾ \. الْكِتَابِ لِمَ ثُحَاجُونَ فِي إِبْرَاهِيمَ وَمَا أُنْزِلَتِ التَّوْرَاةُ وَالْإِنْجِيلُ إلّا مِن بَعْدِهِ أَفَلَا تَعْقِلُونَ ﴾ \.

ب. حقية القرآن ورسول الإسلام على : هذان متلازمان لا ينفصلان عن بعضها، والقرآن هو الوثيقة الأساسية والمعجزة الحاسمة للرسول الأكرم على . مِن هنا، عندما يجري التأكيد على حقية القرآن، فهو في الواقع دليل على حقية رسول الإسلام على قية وحينا يأتي دليل على حقية الرسول الرسول على حقية القرآن الأدلة الواردة في القرآن على حقية القرآن والرسول على مستقلة وخاصة، وأحيانًا باستعانة أحدهما بالآخر، وخصوصًا فيها يتعلق بحقية القرآن ومن هذه الأدلة:

١. عدم الاختلاف والتناقض في القرآن: وهو أمر يتبيّن بالتدبّر والتعقّل في القرآن. عدم الاختلاف في القرآن يدلّ على أنَّه مِن الله؛ إذ لو كان مِن عند غير الله لكان طافحًا بالاختلاف والتناقض. ٢ إنَّه حكم قطعي للعقل بقرينة عبارة أفلا يتدبّرون.

٢. وضوح حقية رسول الإسلام على : يأمر القرآن الكريم رسولَ الإسلام على بأنْ يعرِّف نفسه مقابل مطالب المعارضين بالقول لهم أنْ ليس بيدي خزائن الله ولا أعلم الغيب ولا أنا ملك ولا أتبع إلّا ما يوحى إليَّ. ثمّ يتمُّ الله الآية بتذكير رسوله بأنْ يقول لهم هل يستوي الأعمى والبصير أفلا تتفكّرون؟ ﴿قُلْ لَا أَقُولُ لَكُمْ عِنْدِى خَزَايِنُ اللَّهِ وَلَا أَعْلَمُ الْغَيْبَ وَلَا أَقُولُ لَكُمْ إِنِي مَلَكُ أَنْ أَتَبِعُ إلّا مَا يُوحَى إِلَى قُلْ هَلْ يَسْتَوى الْأَعْمَى وَالْبَصِيرُ أَفَلَا تَتَفَكَّرُونَ ﴾ ٢. لكم أنْ أَتَبِعُ إلّا مَا يُوحَى إِلَى قُلْ هَلْ يَسْتَوى الْأَعْمَى وَالْبَصِيرُ أَفَلَا تَتَفَكَّرُونَ ﴾ ٢. حول الرابطة بين الجملة الأخيرة والجمل السابقة، تطرح عدّة احتهالات، لكنَّ أحدها أكثر انسجامًا مع سياق الآية، وهو احتمال أنَّ حقيّة الرسول واضحة جليّة ولا تتطلّب إلّا عينًا بصيرة لتراها وتعيها، وإذا لم يعترف المرء بذلك، فليس لأنَّ الموضوع معقّد، بل لأنّه غير بصير ولا يرى،

١. آل عمران: ٦٥.

۲. النساء: ۷۲.

٣. الأنعام: ٥٠.

فهل يستوي الأعمى والبصيرا؟

٣. التأمّل والتدبّر في سِيرِ معارضي الأنبياء الماضين: في مقابل الشبهات التي يطرحها المعارضون المعاندون اللجوجون تجاه حقيّة رسول الإسلام عليه القرآن بأنَّ الله سوف يعاقبهم كما عاقب الذين مِن قبلهم. وعلى هذا الأساس، يؤكّد على التأمّل والتدبّر في أحوال معارضي الأنبياء السابقين.

﴿ وَمَا أَرْسَلْنَا مِن قَبْلِكَ إِلَّا رِجَالًا نُوحِي إِلَيْهِمْ مِن أَهْلِ الْقُرَى أَفَلَمْ يَسِيرُوا فِي الْأَرْضِ فَيَنْظُرُوا كَيْفَ كَانَ عَاقِبَةُ الَّذِينَ مِن قَبْلِهِمْ وَلَدَارُ الْآخِرَةِ خَيْرٌ لِلَّذِينَ اتَّقَوْا أَفَلَا تَعْقِلُونَ ﴾ ٢.

٤. عدم توقّع أجر مِن الناس: مِن تعاليم القرآن ذات الجذر العقلي وجود علاقة لا تنفصم بين العمل والتوقّعات. متى ما كان العمل والقول إلهيين ولا يؤخذ فيهما نفع الإنسان أو ضرره بعين الاعتبار، فصاحبهما لا يطلب أجرَ عمله إلّا مِن الله ولا يتوقّع شيئًا مِن الناس. وهكذا يتبيّن أنّه صادق في ادّعائه. وعلى هذا المنوال كان الأنبياء الإلهيّون. قال نبيّ الله هود يه لقو مه:

﴿ يَا قَوْمِ لَا أَسْأَلُكُمْ عَلَيْهِ أَجْرًا إِنَّ أَجْرِىَ إِلَّا عَلَى الَّذِي فَطَرَنِي أَفَلَا تَعْقِلُونَ ﴾ ".

كما يستفاد مِن هذه الآية أنَّ بعثة الرسل والأنبياء بهدف هداية الناس، مِن لوازم خالقيَّة عالم الوجود.

٥. عدم تحدُّث رسول الإسلام على بآيات القرآن قبل سنّ الأربعين: يخاطب القرآن على لسان الرسول الذين لا يؤمنون بحقيّة القرآن والرسول الله وبعثها مِن قبل الله مشيرًا إلى فترة حياته الممتدّة أربعين عامًا قبل إرساله بالرسالة والنبوّة. وهي فترة طويلة نسبيًّا لم يذكر فيها الرسول شيئًا مِن القرآن، ولم يسمع الناس منه شيئًا مِن هذا القبيل. وهذه السابقة تنمُّ عن أنَّه بعث نبيًّا رسولًا بعد الأربعين، وما لهج به لسانه مِن كلام الله لم يكن مِن كلامه هو، بل مِن كلام

١. المكارم الشيرازي، التفسير الأمثل، ج٥، ص ٢٤٨.

۲. يوسف: ۱۰۹.

٣. هود: ٥١.

الله حقًا. وهذه علاقة تُكتشف بأداة التعقّل والتفكّر؛ ﴿أَفَلَا تَعْقِلُونَ ﴾، ﴿قُلْ لَوْ شَاءَ اللّهُ مَا تَلَوْتُهُ عَلَيْكُمْ وَلَا أَدْرَاكُمْ بِهِ فَقَدْ لَبِثْتُ فِيكُمْ عُمُرًا مِن قَبْلِهِ أَفَلَا تَعْقِلُونَ ﴾ ' .

علم الإنسان: في مضهار علم الوجود في القرآن الكريم، يحتلّ الإنسان بعدالله أرقى المراتب بين المخلوقات، فكلّ الوجود في عالم الجهادات والنباتات والحيوانات والمعنويّات، مثل الرسل والكتب السهاويّة، مكرّس لخدمة الحياتين الماديّة والمعنويّة للإنسان. ٢ ومع ذلك، ليس له أيَّ استقلال في وجودها وآثارها، فهو موجود تابع ومحتاج ينبغي له التسليم والخضوع أمام الله فقط. يذكِّر القرآن بهذه الحقيقة على أساس أنَّ خالق الوجود كلّه هو الله، وإدارة الوجود أيضًا بيده، وسائر المخلوقات كلّها عاجزة محتاجة ولا تجدر بالألوهيّة والعبادة. أطلقت هذه الحقيقة أحيانًا بالتوكّؤ على وجود الخالق مانح الوجود العالم القادر المطلق الحكيم، رغم أنَّه لم يجر في الظاهر حديث عن عجز الإنسان وباقي المخلوقات. نموذج مثل هذه البيانات يطرح باسم علم الله وعلم المعاد، وفي أحيان أخرى جرى التذكير بحقيقة حاجة الموجودات الأخرى بها فيها الإنسان. ومِن هذه النهاذج:

\_ ما مِن أحد ينفع الإنسان ويمنع عنه الضرر أو يجيب عن أسئلته سوى الله:

أفلا ينظر هؤ لاء الوثنيّون بعين البصيرة والتأمّل ﴿ أَفَلا يَرَوْنَ ﴾ أنَّ هذا العجل لا يجيبهم عن أسئلتهم، ولا يدفع عنهم أيّ ضرر، ولا يحقّق لهم أيّة منفعة ﴿ أَفَلا يَرَوْنَ إِلّا يَرْجِعُ إِلَيْهِمْ قَوْلًا وَلَا يَمْلِ عنهم أيّ ضرر، ولا يحقّق لهم أيّة منفعة ﴿ أَفَلا يَرَوْنَ إِلّا يَرْجِعُ إِلَيْهِمْ قَوْلًا وَلَا يَمْلِ فَعُ أَوْلا يَمْلِ فَعُ أَوْلا يَمْلِ فَعُ أَوْلا يَفْعُ أَوْلا يَعْبُدُونَ معبودات غير الله لا تصلكم بأدني نفع ولا تدفع عنكم أبسط ضرر؟ أفِّ لكم ولهذه المعبودات التي اخترتموها مِن دون الله أفلا تعقلون؟ ﴿ قَالَ أَفَتَعْبُدُونَ مِن دُونِ اللّهِ مَا لَا يَنْفَعُكُمْ شَيْعًا وَلَا يَضُرُّكُمْ \* أُفِّ لَكُمْ وَلِمَا تَعْبُدُونَ

۱. يونس: ۱٦.

٢. مثل: طه: ٥٤؛ ص: ٢٧٢.

٣. طه: ۸۹.

مِن دُونِ اللَّهِ أَفَلَا تَعْقِلُونَ﴾. ا

\_عدم دوام المخلوقات والنعم في هذا العالم:

﴿أَفَ لَا يَرَوْنَ أَنَّا نَأْتِي الْأَرْضَ نَنْقُصُهَا مِن أَطْرَافِهَا أَفَهُمُ الْغَالِبُونَ ﴿٢. طرحت احتمالات شتّى في تفسير عبارة ﴿أَنَّا نَأْتِي الْأَرْضَ نَنْقُصُهَا مِن أَطْرَافِهَا ﴾ لكنَّ الاحتمال الأنسب، هو ما أشير له أعلاه؛ أي عدم دوام المخلوقات. "

معرفة تعاليم القرآن ورسائله: سبق أنْ أشرنا إلى معرفة حقيّة القرآن. ومِن بعد معرفة إلهيّة القرآن، يجري الكلام عن التوصّل إلى مقاصد القرآن ورسائله وتعاليمه بالتعقّل والتدبّر والتفكّر في الآيات القرآنيّة.

ـ معرفة حقيّة القرآن والرسول عليه رهن بمعرفة تعاليم القرآن:

استشهد القرآن في كلا المعرفتين (معرفة القرآن ومعرفة رسول الإسلام) بالقرآن نفسه، وذلك عبر الإلماح إلى أنَّ الدليل على حقيّة القرآن، هو عدم وجود الاختلاف فيه أ؛ إذ مِن دون قدرة الإنسان على معرفة القرآن، يبقى هذا الدليل غير تامّ. كما تتجلّى هذه الفكرة مِن استدلال القرآن على حقيّة الرسول، على حقيّة الرسول، على حقيّة الرسول، على فالقرآن يستدلّ بأنّه لو كان القرآن مِن صناعة وصياغة الرسول ولي ولو لم يكن له على مقام ومسؤوليّة إيصال رسالة الله، لوجب أنْ يجري هذا الكلام على لسانه خلال المدّة الطويلة التي سبقت بعثته، والتي تمتدّ لنحو أربعين عامًا. واضح أنَّ هـذا الدليل لا يتمّ إلّا إذا كان القرآن مفهومًا وقابلًا للتعقّل عند الناس في عصر النزول، وهم المخاطبون الخاصّون بهذا الدليل.

\_ دعوة القرآن الناس إلى التدبّر:

١. الأنبياء: ٢٦-٧٧.

۲. م.ن، ٤٤.

٣. المكارم الشيرازي، التفسير الأمثل، ج ١٣، صص ١٥ - ٤١٦.

٤. النساء: ٨٢.

٥. يونس: ١٦.

في هـذه الدعوة يُدعى الناس إلى التدبّر والتعقّل والتفكّر في القرآن. طبعًا ندري أنَّ دعوة القرآن هذه ليست دعوة بسيطة، بل مصحوبة بالتوبيخ والتهديد للمتساهلين وغير المواكبين وغير المنسجمين. وردت هذه الدعوة مرفقة بعبارات ﴿أَفَلاَ يَتَدَبَّرُونَ ﴾ ، و ﴿أَفَلاَ تَعْقِلُونَ ﴾ . و ﴿أَفَلاَ مَعْقِلُونَ ﴾ . و ﴿أَفَلاَ مَعْقِلُونَ ﴾ . و ﴿أَفَلاَ مَعْقِلُونَ ﴾ . و ﴿لَعَلَّهُمْ يَتَفَكَّرُونَ ﴾ ، و ﴿لَعَلَّهُمْ تَعْقِلُونَ ﴾ . و ﴿لَعَلَهُمْ يَتَفَكَّرُونَ ﴾ ، و ﴿لَعَلَّهُمْ تَعْقِلُونَ ﴾ . و ﴿لَعَلَهُمْ يَتَفَكَّرُونَ ﴾ ، و ﴿لَعَلَّهُمْ تَعْقِلُونَ ﴾ . و ﴿لَعَلَهُمْ يَتَفَكَّرُونَ ﴾ ، و ﴿لَعَلَهُمْ تَعْقِلُونَ ﴾ . و أَفَلا تعبيرها عن نوع المعرفة الإنسانية الأعمق والأرقى، تدلّ على أنَّ هذه المعرفة إذا حصلت، فستكون خالية مِن الشكوك والريب مضافًا إلى أنَّه تمّ التصريح بأنَّ القرآن نزل عربيًّا ليتدبّر فيه الناس ويتذكّر به أصحاب العقول ﴿أُولُو الْأَلْبَابِ ﴾ ٧.

علم التكاليف (ما يجب وما لا يجب):

مِن التعاليم القرآنيّة المهمّة، الاعتماد على العقل في معرفة التكاليف والواجبات؛ أي ما يجب وما لا يجب فعله. غالبًا ما طرح القرآن المسائل في هذا المضمار وترك الاعتراف بوجوبها أو عدم وجوبها إلى العقل. وكأنَّ للعقل القدرة اللازمة على تشخيص الأمور الواجبة والواجب تركها. ومِن جملة هذه الأمور:

\_إرفاق القول بالعمل

نهى القرآنُ الناس بالاستفهام الإنكاري عن قول شيء لا يعملون به، ويذكّرهم بأنَّ العقل هو الذي يدرك هذا الخُلُق الشائن الذي ينبغى تركه:

﴿ أَتَأْمُرُونَ النَّاسَ بِالْبِرِّ وَتَنْسَوْنَ أَنْفُسَكُمْ وَأَنْتُمْ تَتْلُونَ الْكِتَابَ أَفَلَا تَعْقِلُونَ ﴾ ^.

١. النساء: ٨٢؛ محمّد: ٢٤.

٢. الأنساء: ١٠.

٣. المؤمنون: ٦٨.

٤. ص: ٢٩.

٥. النحل: ٤٤.

٦. يوسف: ٢؛ الزخرف: ٣.

۷. ص: ۲۹.

٨. البقرة: ٤٤.

\_ أرجحيّة الدار الأخرى على الدار الدنيا

يقرّر القرآن الكريم أنَّ هناك دارين اثنين يعيشها الإنسان ويذكر خصوصيّات كلّ واحد مِن الدارين إجمالًا. مع ذلك، يصرّح مرارًا أنَّ الدار الآخرة خير مِن الدار الدنيا، وينبغي على الإنسان أنْ ينشد الدارَ الأفضل ويجعلها غايته. وهذا التشخيص ليس بناءً على قول الله فقط، بل يعترف به العقل أيضًا:

﴿ وَمَا الْحَيَاةُ الدُّنْيَا إِلَّا لَعِبُّ وَلَهُو وَلَلدَّارُ الْآخِرَةُ خَيْرٌ لِلَّذِينَ يَتَّقُونَ أَفَلَا تَعْقِلُونَ ﴾ .

\_التفكير في عواقب الأعمال

يذكر القرآن الكريم هذه الفكرة نقلًا عن لسان غير المؤمنين بحقيّة رسول الإسلام على فريق آخر ورد في هذا النقل أنَّ عددًا مِن غير المؤمنين مِن أهل الكتاب، اعترض فريق منهم على فريق آخر منهم - مالوا إلى الإسلام في ضوء صفات رسولِ آخر الزمان الواردة في كتبهم، ويبدو أنَّهم ذكروا هذه الصفات للمسلمين - وقالوا لهم لماذا تذكرون هذه الحقائق والأمور للمسلمين، فيستشهدوا بها ضدّكم يوم القيامة أمامَ الله؟ لماذا لا تفكّرون ولا تتعقّلون؟ ﴿قَالُوا أَتُحَدِّثُونَهُمْ بِمَا فَتَحَ اللَّهُ عَلَيْكُمْ لِيُحَاجُّوكُمْ بِهِ عِنْدَ رَبِّكُمْ أَفَلَا تَعْقِلُونَ ﴾ ٢.

\_ الوفاء بالعهد

بموجب تعاليم القرآن، العقلُ هو ما يميّز وجوب الوفاء بالعهد ويشخّصه. وفي هذا الصدد، يذكر القرآن نموذجين عينيين لنكث العهود ممّا لا يخفى قبحها على العقل، أحدهما فيما يتعلّق بعدم عبادة الشيطان والثاني عبادة الله: ﴿ أَلُمْ أَعْهَدْ إِلَيْكُمْ يَا بَنِي آدَمَ أَن لَا تَعْبُدُوا الشّيطان... وَأَنِ اعْبُدُوني ... أَفَلَمْ تَكُونُوا تَعْقِلُونَ ﴾ ".

ـ عدم اتّباع العدوّ وإطاعة الصديق الصادق المهتدي:

بموجب الآية أعلاه، أُخذ مِن الإنسان عهد بعدم طاعة الشيطان، فالشيطان عدوّ مبين جليّ للإنسان، وعلى الضدّ مِن طاعة الله، ولهذا اعتبر العهد الإلهي مع الإنسان عبادة الله، وعبادةُ الله

١. الأنعام: ٣٢؛ الأعراف: ١٦٩؛ يوسف: ١٠٩؛ القصص: ٦٠.

٢. البقرة: ٧٦.

۳. یس: ۲۰–۲۲.

هي الصراط المستقيم: ﴿إِنَّهُ لَكُمْ عَدُوٌّ مُبِينٌ...هَذَا صِرَاطٌ مُسْتَقِيمٌ﴾.

\_كتمان الأسرار سبيل صدّ شرور الآخرين

يـوصي القرآن بأنْ لا تختاروا أمناء أسرارٍ غير أنفسكم، فالآخرون لـن يوفّروا أيّة شرور ومفاسـد يستطيعون إلحاقها بكم. إنَّهم يحبّون أنْ تعيشوا في محن ومشقة، والعداوة قد بدت مِـن أفواههم، وما يخفون في قلوبهم أنكى وأخطر ﴿يَـا أَيُّهَا الَّذِينَ آمَنُوا لَا تَتَّخِذُوا بِطَانَةً مِن دُونِكُمْ لَا يَأْلُونَكُمْ خَبَالًا وَدُّوا مَا عَنِتُمْ قَدْ بَدَتِ الْبَغْضَاءُ مِن أَفْوَاهِهِمْ وَمَا تُحْفِى صُدُورُهُمْ أَكُبَرُ قَدْ بَيَّنَا لَكُمُ الْآيَاتِ أَن كُنْتُمْ تَعْقِلُونَ ﴿ .

\_ مراعاة احترام الأفراد المحترمين

مِن مصاديق هذا الخُلُق الحسن أسلوب تعامل المسلمين مع الرسول عليه : ﴿إِنَّ الَّذِينَ اللهِ عَلْمُ اللهِ اللهُ عُولَاتِ أَكْتُرُهُمْ لَا يَعْقِلُونَ ﴾ ٢.

علم جذور الأحكام وأسبابها:

وفقًا لظواهر بعض الآيات القرآنيّة، تقوم الأحكام الإلهيّة على أساس علل ومصالح ومفاسد واقعيّة، وهذه العلل تُعْرَفُ بالتفكّر والتعقّل الخالص. في بعض الحالات ترد بعد ذكر الأحكام الشرعيّة عبارة: ﴿لَعَلَّكُمْ تَعْقِلُونَ ﴾ و﴿لَعَلَّكُمْ تَذَكَّرُونَ ﴾ وواضح أنَّ المراد مِن قدرة العقل على فهم الأحكام، أنَّه يدرك علّة جعلها وسنّها في إطار المصلحة والمفسدة. ونشير إلى نموذجين مِن ذلك:

- في آيتين مِن سورة الأنعام، هناك عشرة أمور محرّمة هي: الشرك بالله، وعقوق الوالدين وعدم الإحسان إليها، وقتل الأولاد خشية إملاق وفقر، وإتيان الفواحش، وقتل الإنسان البريء، ﴿قُلْ تَعَالَوْا أَتْلُ مَا حَرَّمَ رَبُّكُمْ عَلَيْكُمْ إِلّا تُشْرِكُوا بِهِ شَيْعًا وَبِالْوَالِدَيْنِ إِحْسَانًا وَلَا تَقْتُلُوا أَوْلَادَكُمْ مِن إِمْلَاقٍ نَحْنُ نَرْزُقُكُمْ وَإِيَّاهُمْ وَلَا تَقْرَبُوا الْفَوَاحِشَ مَا ظَهَرَ مِنْهَا وَمَا

١. آل عمران: ١١٨.

۲. الحجرات: ٤.

٣. البقرة: ٢٤٣؛ الأنعام: ١٥١.

٤. الأنعام: ١٥٢.

بَطَنَ وَلاَ تَقْتُلُوا النَّفْسَ الَّتِي حَرَّمَ اللَّهُ إِلَا بِالحُقِّ ذَلِكُمْ وَصَّاكُمْ بِهِ لَعَلَّكُمْ تَعْقِلُونَ ﴿ المعدالة والمتحرّف بهال اليتيم إلا بقصد الإصلاح والخير، وعدم إيفاء حقّ الوزن والمكيال، وعدم العدالة في الكلام، وعدم الوفاء بعهد الله، وأخيرًا السير في الطرق المنحرفة المتفرّقة ﴿ وَلاَ تَقْرَبُوا مَالَ الْمُيتِيمِ إِلّا بِالَّتِي هِى أَحْسَنُ حتى يَبْلُغَ أَشُدَّهُ وَأَوْفُوا الْكَيْلَ وَالْمِيزَانَ بِالْقِسْطِ لاَ نُكِلِفُ نَفْسًا الْمُيتِيمِ إلاّ بِالَّتِي هِى أَحْسَنُ حتى يَبْلُغَ أَشُدَّهُ وَأَوْفُوا الْكَيْلَ وَالْمِيزَانَ بِالْقِسْطِ لاَ نُصَلِّفُ نَفْسًا الْمُيتِيمِ إلاّ بِاللّهِ فَوْوا ذَلِكُمْ وَصَّاكُمْ بِهِ لَعَلَّكُمْ اللّهِ وَلَا عَلَى اللّهِ اللّهِ اللهِ وَلَا عَلَى اللهِ اللهِ اللهِ وَلَوْ كَانَ ذَا قُرْبَى وَبِعَهْدِ اللّهِ أَوْفُوا ذَلِكُمْ وَصَّاكُمْ بِهِ لَعَلَّكُمْ فَي اللّهِ اللهِ وَلَى وصفت بأيّا أمور يدركها العقل، والأمور الخمسة في الآية الأولى وصفت بأيّا أمور يدركها العقل، والأمور الخمسة في الآية الأولى وصفت بأيّا أمور يدركها العقل، والأوامر الخمسة في إلينسان بالتذكّر. هنا نشير إلى كلام العلّامة الطابطبائي ها أوامر العشرة المذكورة كليّات الدين، وينوّه إلى أنَّ الأوامر الخمسة الأولى مِن حيث الوضوح والظهور، والأوامر الخمسة الأولى مِن حيث الوضوح والظهور، والمفاسد الكليّة الثانية أمور لا تكافئ الأمور والمعلومة لدى العقل الفطري. "كما أنَّه ينسب هذا الرأي للفخر والعامّة الكامنة في هذه الأمور والمعلومة لدى العقل الفطري. "كما أنَّه ينسب هذا الرأي للفخر الرازي. "

- نفي الذنب والتقصير عن أفرادٍ مثل الأعمى والأعرج والمريض؛ وأكل الناس في بيوتهم (بيوت أولادهم أو أزواجهم مِن دون إذن خاصّ) والأكل بإذنٍ في بيوت الآباء والأمهات والإخوة والأخوات والأعهام والعهّات والأخوال والخالات أو البيوت التي يمتلك الإنسان مفاتيحها وكذلك بيوت الأصدقاء: الأكل بشكل جماعي أو منفرد؛ التوصية بالسلام عند دخول البيوت °؛ الأحكام الخاصة بالطلاق والعدّة وإرضاع المطلقة لولدها، وبعض أحكام الصلاة في

١. الأنعام: ١٥١.

٢. م الأنعام: ١٥٢.

٣. الطباطبايي، الميزان، ج٧، ص ٣٧٩.

٤. م.ن، صص ٣٨٠ و ٣٨١.

٥. النور: ٦١.

ثنايا ذلك. ومِن جملة هذه الأحكام التوصية بالزوجات على أعتاب الموت ـ بأنْ تنفق عليهن نفقة معيشـتهن إلى مدّة عام واحـد ـ بشرط أنْ لا يخرجن مِن بيـوت أزواجهن... ويجب دفع هديّة مناسبة للمرأة المطلقة، ثمّ جرى التذكير بالقول: ﴿ كَذَلِكَ يُبَيِّنُ اللّهُ لَكُمْ آيَاتِهِ لَعَلَّكُمْ تَعْقِلُونَ ﴾ ٢.

# عقبات التعقّل في القرآن

تكرّر في هذه المقالة تعبير «العقل الفطري»، و «العقل الخالص»، أو «الطاهر»، وهذا التعبير ليس جعْلَ اصطلاح مِن قبل الكاتب أو مفسّري القرآن الكبار، بل هو مستلّ مِن تعاليم القرآن المهمّة. فبمقدار ما تحدّث القرآن الكريم عن أهميّة العقل وقيمته، تحدّث عن خطر عدم تعقّل الإنسان في مواجهته للحقائق الخطيرة. تلخيص هذين التقريرين، هو أنَّ العقل يفقد بريقه ونوره في ظروفٍ ما وبتأثير عوامل معيّنة أو يصل إلى مرتبة قريبة مِن مرتبة الانطفاء. وليس مِن الصعب أو المعقّد معرفة هذه الظروف والعوامل، فبالمستطاع معرفتها بالتأمّل في آيات القرآن، خصوصًا في الأحوال التي يتحدّث فيها عن انطفاء العقل أو خفوت ضيائه. في ضوء هذا الاقتراح، تتجلّى كثيرٌ مِن الحالات، ولكن بالتأمّل في جميع هذه الحالات \_ التي تتأتّى باستلهام الآيات القرآنيّة \_ يتبيّن أنّها كلّها تعود إلى عامل أساسي واحد، هو غلبة النزعات الشهويّة والغضبيّة، واتّجاه حياة الإنسان في تأمين هذه النزعات. وفي هذا الخصوص، نشير إلى النهاذج الآتية:

\_الفسـق: ﴿إِنَّا مُنْزِلُونَ عَلَى أَهْلِ هَذِهِ الْقَرْيَةِ رِجْزًا مِن السَّمَاءِ بِمَا كَانُوا يَفْسُقُونَ \*وَلَقَدْ تَرَكْنَا مِنْهَا آيَةً بَيِّنَةً لِقَوْمٍ يَعْقِلُونَ \* ".

\_الانحراف القلبي: ﴿فَأَمَّا الَّذِينَ فِي قُلُوبِهِمْ زَيْغٌ فَيَتَّبِعُونَ مَا تَشَابَهَ مِنْهُ ابْتِغَاءَ الْفِتْنَةِ وَالْتِغَاءَ تَأْوِيلِهِ...وَمَا يَذَّكُرُ إِلَّا أُولُو الْأَلْبَابِ﴾ ٤.

\_عبادة الأوثان والاعتماد على غير الله: ﴿ وَلَبِنْ سَأَلْتَهُمْ مِن نَزَّلَ مِن السَّمَاءِ مَاءً فَأَحْيَا بِهِ

١. النقرة: ٢٢٨-٢٤٢.

٢. البقرة: ٢٤٠-٢٤٢.

٣. العنكبوت: ٣٤-٥٥.

٤. آل عمران: ٧.

الْأَرْضَ مِن بَعْدِ مَوْتِهَا لَيَقُولُنَّ اللَّهُ قُلِ الْحَمْدُ لِلَّهِ بَلْ أَكْثَرُهُمْ لَا يَعْقِلُونَ \* وَلَا تَكُونُوا كَالَّذِينَ قَالُوا سَمِعْنَا وَهُمْ لَا يَسْمَعُونَ إِنَّ شَرَّ الدَّوَاتِ عِنْدَ اللَّهِ الصُّمُّ الْبُكُمُ الَّذِينَ لَا يَعْقِلُونَ \* كَالَّذِينَ قَالُوا سَمِعْنَا وَهُمْ لَا يَسْمَعُونَ إِنَّ شَرَّ الدَّوَاتِ عِنْدَ اللَّهِ الصُّمُّ الْبُكُمُ النَّذِينَ لَا يَعْقِلُونَ \* أَمِ اتَّخَذُوا مِن دُونِ \* وَمِنْهُمْ مِن يَسْتَمِعُونَ إِلَيْكَ أَفَأَنْتَ تُسْمِعُ الصُّمَّ وَلَوْ كَانُوا لَا يَعْقِلُونَ \* أَمِ اتَّخَذُوا مِن دُونِ اللَّهِ شُفَعَاءَ قُلْ أَوَلَوْ كَانُوا لَا يَمْلِكُونَ شَيْعًا وَلَا يَعْقِلُونَ \* .

\_النظرة الظاهريّة السطحيّة: ﴿أَفَلَمْ يَسِيرُوا فِي الْأَرْضِ فَتَكُونَ لَهُمْ قُلُوبٌ يَعْقِلُونَ بِهَا أَوْ آذَانٌ يَسْمَعُونَ بِهَا فَإِنَّهَا لَا تَعْمَى الْأَبْصَارُ وَلَكِنْ تَعْمَى الْقُلُوبُ الَّتِي فِي الصُّدُورِ﴾ ٢.

\_الجهل وعدم الاطّلاع: ﴿وَتِلْكَ الْأَمْثَالُ نَضْرِبُهَا لِلنَّاسِ وَمَا يَعْقِلُهَا إِلّا الْعَالِمُونَ \* وَإِذَا نَادَيْتُمْ إلى الصَّلَاةِ اتَّخَذُوهَا هُزُوًا وَلَعِبًا ذَلِكَ بِأَنَّهم قَوْمٌ لَا يَعْقِلُونَ ﴾ ".

\_اتباع الشيطان: ﴿أَلَمْ أَعْهَدْ إِلَيْكُمْ يَا بَنِي آَدَمَ أَنْ لَا تَعْبُدُوا الشَّيْطَانَ إِنَّه لَكُمْ عَدُوُّ مُبِينٌ وَأَنِ اعْبُدُونِي هَذَا صِرَاطٌ مُسْتَقِيمٌ وَلَقَدْ أَضَلَّ مِنْكُمْ جِبِلَّا كَثِيرًا أَفَلَمْ تَكُونُوا تَعْقِلُونَ ﴾ ٤.

\_التقليد الأعمى: ﴿وَإِذَا قِيلَ لَهُمُ اتَّبِعُوا مَا أَنْزَلَ اللَّهُ قَالُوا بَلْ نَتَّبِعُ مَا أَلْفَيْنَا عَلَيْهِ آبَاءَنَا وَلَا يَهْتَدُونَ ﴾ ٥.

\_ الكفر: ﴿ وَمَثَلُ الَّذِينَ كَفَرُوا كَمَثَلِ الَّذِي يَنْعِقُ بِمَا لَا يَسْمَعُ إِلَّا دُعَاءً وَنِدَاءً صُمُّ بُكُمُ عُمْى فَهُمْ لَا يَعْقِلُونَ \* مَا جَعَلَ اللَّهُ مِن بَحِيرَةٍ وَلَا سَابِبَةٍ وَلَا وَصِيلَةٍ وَلَا حَامٍ وَلَكِنَّ الَّذِينَ كَمْى فَهُمْ لَا يَعْقِلُونَ \* آ.

\_ النفاق: ﴿لَا يُقَاتِلُونَكُمْ جَمِيعًا إِلَّا فِي قُرًى مُحَصَّنَةٍ أَوْ مِن وَرَاءِ جُدُرٍ بَأْسُهُمْ بَيْنَهُمْ شَتَى ذَلِكَ بِأَنَّهم قَوْمٌ لَا يَعْقِلُونَ ﴾ ٧.

١. العنكبوت: ٦٣؛ الأنفال: ٢١-٢٢؛ يونس: ٤٢؛ الزمر: ٤٣.

٢. الحج: ٤٦.

٣. العنكبوت: ٤٣؛ المائدة: ٥٨.

٤. يس: ٢٠–٢٢.

٥. البقرة: ١٧٠.

٦. البقرة: ١٧١؛ المائدة: ١٠٣.

٧. الحشر: ١٤.

\_ العصبيّة الدينيّة: ﴿ يَا أَهْلَ الْكِتَابِ لِمَ تُحَاجُّونَ فِي إِبْرَاهِيمَ وَمَا أُنْزِلَتِ التَّوْرَاةُ وَالْإِنْجِيلُ إِلَّا مِن بَعْدِهِ أَفَلَا تَعْقِلُونَ ﴾ ' .

هذه النزعات تؤدّي إلى انسداد منافذ ضياء العقل والقلب ﴿أَفَلَا يَتَدَبَّرُونَ الْقُرْآنَ أَمْ عَلَى قُلُوبٍ أَقْفَالُهَا﴾ ٢. مثل هذا الإنسان هو في الواقع أعمى، حسب تعبير القرآن، وساقط عن مرتبة الإنسانيّة.

## العقلُ دليلُ الثقة بالنقل

الثقة بالنقل مِن نتائج وآثار الثقة بالعقل. يستفاد هذا المعنى مِن القرآن في الحالات التي يطرح فيها العقل والسمع إلى جانب بعضها. والآيات التالية ترتبط بهذا الموضوع: ﴿أُمْ تَحْسَبُ أَنَّ أَصُحُونَ أَوْ يَعْقِلُونَ إِنْ هُمْ إِلّا كَالْأَنْعَامِ بَلْ هُمْ أَضَلُّ سَبِيلًا \* وَقَالُوا لَوْ كُنّا نَسْمَعُ أَحُثَرَهُمْ يَسْمَعُونَ أَوْ يَعْقِلُونَ إِنْ هُمْ إِلّا كَالْأَنْعَامِ بَلْ هُمْ أَضَلُّ سَبِيلًا \* وَقَالُوا لَوْ كُنّا نَسْمَعُ أَوْ نَعْقِلُ السّعيرِ \* . ظاهرُ كلمة «أو» ـ الدالة على انفصال واستقلال طرفيها ـ أنَّ السمع والعقل أو النقل والعقل على عرض بعضها ومعترف بها في القرآن الكريم كمصدرين للمعرفة. أقوال المفسّرين حول الجمع بين هذين التعبيرين متفاوتة، وحيث أنَّ كثيرًا مِن هذه الأقوال، في رأي كاتب السطور، لا تنسجم مع ظاهر الآية ـ الرامية إلى بيان قاعدة كليّة ـ نعزف عن ذكرها واحدًا واحدًا، ونكتفي بالإشارة إلى نموذجين منها: الاستماع يختصّ بفهم كلام الرسول والآيات القرآنيّة، والتعقّل يختصّ بفهم المعجزات وأدلّة التوحيد. أوقد أُخذ هذان المفهومان بمعنى واحد ، فالأذن والسمع يختصّان بطريق المعرفة، ويختصّ العقل بالتعمّق هذان المفهومان بمعنى واحد ، فالأذن والسمع يختصّان بطريق المعرفة، ويختصّ العقل بالتعمّق

١. آل عمران: ٦٥.

۲. محمّد: ۲۶.

٣. الفرقان: ٤٤؛ الملك: ١٠.

الطبرسي، مجمع البيان في تفسير القرآن، ج٤، ص ١٧١؛ الواعظ الكاشفي، مواهب علية، ج٣، ص ٢٧٢؛ الكاشاني، منهج الصادقين، ج٢، ص ٣٨٣؛ شاه عبدالعظيمي، الإثنى عشري، ج٩، ص ٣٤٥؛ شبر، تفسير القرآن الكريم، ج١، ص ٣٤٦؛ خسروي، تفسير خسروي، ج٢، ص ٢٣٢.

٥. الخويسي، البيان في تفسير القرآن، ٤، ص ١٧١؛ الجرجاني، تفسير گازر، ج٧، ص ٢٢؛ الحسيني الهمداني، انوار درخشان، ج١١، ص ٤٧٨.

في آفاق الحقّ. والقول الأنسب أنَّ كُلَّا مِن السمع والعقل طريق مستقلّ نحو السعادة، فوسيلة الإنسان نحو الرشد والتطوّر أحد هذين الطريقين: إمّا أنْ يتعقّل بنفسه ويشخّص الحقّ ويتبعه، وإمّا يسمع ذلك مِن شخص له ذلك التعقّل ويكون خيِّرًا مخلصًا فيتبعه. وما يعضّد هذا المعنى التقابلُ بين هذين المفهومين في الآيات المذكورة والمعبَّر عنه كها أشرنا أعلاه بقرينة «أو»، التي تسمّى في الاصطلاح «المنقطعة»، وكذلك انطواءُ السمع في القرآن على معنى التفكّر والتعقّل.، وعليه فإنَّ الثقة بالسمع، هي الأخرى حالة فطريّة بموجب حكم العقل.

#### النتبحة

في بعض الآيات القرآنية نُسب عدم التعقّل وعدم التفكّر وما شابه مِن مفاهيم إلى غالبيّة الناس وأكثريّتهم ﴿أَمْ تَحْسَبُ أَنَّ أَكْثَرَهُمْ يَسْمَعُونَ أَوْ يَعْقِلُونَ \* وَأَكْثَرُهُمْ لَا يَعْقِلُونَ \* رَدُّ عَده النسبة إلى أنَّه ربّا كان بينهم أفرادُ مخدوعون حقًا، فيمكن أنْ يتقبّلوا الحقّ بمجرّد عرضه عليهم، أو لأنَّهم تعقلوا سبيل الحقّ، لكنّهم كابروا وعاندوا بسبب استكبارهم أو حبّهم الرئاسة. النقطة الأخرى، هي أنَّ العلم في القرآن الكريم مرتبة متقدّمة على التعقّل، وهذا معناه أنَّ العلماء مِن أهل التعقّل ﴿وَمَا يَعْقِلُهَا إلّا الْعَالِمُونَ \*، أو ﴿كَذَلِكَ يُبَيِّنُ اللَّهُ لَكُمْ القرآن مقدّمة ووسيلة للتعقّل. وإذًا، فبيانات القرآن مقدّمات للتعقّل. وإذًا، فبيانات القرآن مقدّمات للتعقّل. التعقّل. التعقّل.

١. فضل الله، مِن وحي القرآن، ج١٧، ص ٥٨.

٢. الطباطبايي، الميزان، ج٢، ص ٢٥٠؛ القرشي، أحسن الحديث، ج٧، ص ٢٩٧؛ الكنابادي، بيان السعادة، ج٣، ص ١٤٢.

٣. الفرقان: ٤٤؛ العنكبوت: ٦٣؛ المائدة: ١٠٣.

٤. المكارم الشيرازي، التفسير الأمثل، ج ١٥، ص ٩٧؛ المغنية، الكاشف، ج٥، ص ٤٧١؛ الطيب، أطيب البيان، ج٩،
 ص ٢٢٢.

٥. الكاشاني، منهج الصادقين، ج ٦، ص ٣٨٣؛ الكاشاني، الصافي، ج ٤، ص ١٦؛ القمّي المشهدي، كنز الدقائق، ج ٩،
 ص ٤٠٤؛ شبّر، تفسير القرآن الكريم، ج ١، ص ٣٦٤.

٦. العنكبوت: ٤٣.

٧. الطباطبايي، الميزان، ج٢، ص ٢٥٠.

#### المصادر

- \_ القرآن الكريم.
- \_ الحسيني الهمداني، السيّد محمّد، انوار در خشان (الأنوار المتألقة)، طهران، مكتبة لطفي، ١٣٨٠ هـ.ش، ٢٠٠١م.
- \_ الحسيني شاه عبد العظيمي، السيّد حسين، التفسير الإثنى عشري، طهران، دار ميقات للنشر، الطبعة الأولى، ١٣٦٤ هـ. ش، ١٩٨٥ م.
- \_ الخزاعي النيشابوري، الحسين بن عليّ بن محمّد بن أحمد، روض الجِنان وروح الجنّان، مشهد، مؤسّسة بحوث الروضة الرضويّة المقدّسة ١٣٦٦ ١٣٧٧ هـ. ش، ١٩٨٧ ١٩٩٥ م.
- \_ الراغـب الأصفهاني، المفردات في غريب القرآن، مجلّـد واحد، مكتب نشر الكتب، بدون تاريخ و لا تسلسل الطبعة.
- \_ طالقاني، السيّد محمود، پر توى از قرآن (شعاع مِن القرآن)، طهران، شركة النشر التساهميّة، ١٣٥٨ طالقاني، السيّد محمود، پر توى از قرآن (شعاع مِن القرآن)، طهران، شركة النشر التساهميّة، ١٣٥٨ ١٣٥٨ هـ. ش
- الطباطبائي، السيّد محمّد حسين، الميزان، طهران، دار الكتب الإسلاميّة، الطبعة الثالثة ١٣٩٧ هـ.ش، ٢٠١٨ م.
- \_ الطبرسي، أمين الدين أبو علي الفضل بن الحسن، جو امع الجامع، طهران، مؤسّسة النشر والطباعة في جامعة طهران، الطبعة الثالثة ١٤١٣هـ.ق.
  - \_\_\_\_\_، مجمع البيان، بيروت، دار إحياء التراث العربي، ١٣٧٩هـ.ق.
- \_الطريحي، فخرالدين، مجمع البحرين، في أربعة مجلّدات، الطبعة الثانية ١٤٠٨ هـ.ق، مكتب نشر الثقافة الإسلاميّة.
- \_ الطوسي، أبوجعفر محمّد بن الحسن بن عليّ، التبيان، إعداد: أحمد حبيب قصير العاملي، قم، مكتب الإعلام الإسلامي، الطبعة الأولى ١٤٠٩هـ.ق.
- \_ عبده، محمّد، ورشيد رضا، تفسير القرآن الحكيم، المعروف بالمنار، بيروت، دار المعرفة، الطبعة الثانية، بدون تاريخ.
- \_ فضل الله، السيّد محمّد حسين، مِن وحي القرآن، بيروت، دار الزهراء للطباعة، الطبعة الثالثة، ٥- فضل الله، السيّد محمّد حسين، مِن وحي القرآن، بيروت، دار الزهراء للطباعة، الطبعة الثالثة، ٥- ١٤ هـ. ق.

#### ١٧٠ ٠ الدين والعقل

- \_ الفيض الكاشاني، الملامحسن، الصافي في تفسير كلام الله، مشهد، دار المرتضى، الطبعة الأولى.
- القمّي المشهدي، محمّد بن محمّد رضا، كنز الدقائق وبحر الغرائب، طهران، منظّمة الطباعة والنشر في وزارة الإرشاد الإسلامي، الطبعة الأولى، ١٣٦٦هـ.ش، ١٩٨٧م.
- \_ الكاشاني، الملّافتحالله، منهج الصادقين في إلزام المخالفين، طهران، المكتبة الإسلاميّة، الطبعة الثانية، 1478هـ.ش، ١٩٦٥م.
  - ـ مغنية، محمّد جواد، الكاشف، بيروت، دار العلم للملايين، الطبعة الثالثة، ١٩٨١م.
- \_ مكارم شيرازي، ناصر، تفسير نمونه (التفسير الأمثل)، طهران، دار الكتب الإسلاميّة، ١٣٥٣ مكارم شيرازي، ناصر، ١٩٨٤ ١٩٨٧ م.
- \_ واعظ كاشفي، كمال الدين حسين، مو اهب علية، طهران، مكتبة إقبال، الطبعة الأولى، ١٣١٧ هـ.ش، ١٩٣٨ م.

# العقل في الروايات ا

رضا برنجكار

نشاهد في روايات العقل مباحث متنوّعة، مِن قبيل: الجيش، وعناصر الرشد، والرشد في مختلف الأعهار، والحقيقة والقيمة، والتعقّل وخصائصه، والدلائل والآفات، ووظائف العاقل؛ وهكذا حول الجهل الذي يقع في قبال العقل أيضًا. "نتعرّض في هذا المقال إلى بيان موقع العقل ومعانيه وأدواره وارتباطه بعدد مِن الحواضن، مِن قبيل: الأخلاق والدين والعلم.

### موقع العقل

إنَّ العقل هو أفضل نعمة مَنَّ الله بها على العباد. وقد روي عن النبيّ الأكرم بين ، أنَّه قال: «ما قسّم الله للعباد شيئًا أفضل مِن العقل». أو مِن هنا، كان العقل هو المميّز للإنسان مِن سائر المخلوقات، وأنَّ الحياة الإنسانيّة تستمرّ بوساطة العقل، وفي ذلك يقول النبيّ الأكرم بين في وصف الإنسان: «أصله عقله» أو .

المصدر: المقالة بعنوان «عقل در احاديث» في كتاب سر چشمه حكمت: جستارهايي در باب عقل الإعداد: على نقى خدايارى، باللغة الفارسيّة، إصدار؛ مؤسسه فرهنگي نبا، الصفحات ٧٨ إلى ١٠٠.

تعريب: حسن علي مطر.

٢. رئيس المعهد العالي للقرآن والحديث، قم المقدّسة.

٣ .ريشهري، دانشنامه عقايد اسلامي.

٤. البرقي، المحاسن، ج١، ص٣٠٨.

٥. الكُليني، الكافي، ج٨، ص١٨١.

وقد روي عن أمير المؤمنين على الأنه قال: «أصل الإنسان لُبّه» ، و «الإنسان بعقله» ٢. وقد روي عن أمير المؤمنين على عن الاختلاف بين الإنسان والحيوان والملائكة، قائلًا:

«إِنَّ الله عزوجل ركِّب في الملائكة عقلًا بلا شهوة، وركِّب في البهائم شهوة بلا عقل، وركِّب في البهائم شهوة بلا عقل، وركِّب في بني آدم كلتيها، فمن غلب عقله شهوته، فهو خير مِن الملائكة، ومن غلب شهوته عقله، فهو شرّ مِن البهائم»."

وعلى هذا الأساس، فإنَّ اختلاف الإنسان عن الحيوان يكمن في العقل، كما يكمن اختلافه عن الملائكة في الشهوة، ويختلف عنهما ويمتاز عليهما مِن خلال تركيب العقل والشهوة، واللوازم والآثار الحاصلة بوساطة المزج الحاصل مِن هذا التركيب. وبالنسبة إلى الحيوان، لم يتم وضع سوى طريق واحد أمامه، وهو طريق الشهوة، كما لم يضعوا أمام الملائكة سوى طريق العقل. وأمّا الإنسان، فهو تحلّى بقوّتين متضادّتين، وكلّ واحد منهما يضع أمامه طريقًا خاصًا ويهديه إلى تلك الجهة. وهنا ترد مسألة الاختيار بين العقل والشهوة، وعندما يرد عنصر الاختيار، يأتي معه عنصر المسؤوليّة واتّخاذ القرار والانتخاب أيضًا.

وقد ذكر الإمام علي على بعد بيان اختلاف الإنسان عن الحيوان والملائكة: «من غلب عقله شهوته فهو خير مِن الملائكة، ومن غلب شهوته عقله فهو شرّ مِن البهائم».

والدليل على الأمر الأوّل: أنَّ الملائكة لا تمتلك غير العقل؛ وعليه فإنَّ اتباع طريق العقل، دون أنْ يكون هناك أمامه عائق الشهوة، يكون سهلًا، ولكنْ حيث أنَّ الشهوة تدعو الإنسان إلى مخالفة العقل، يجب العمل على لجمها وتطويعها، وهو أمر في غاية الصعوبة. وعلى هذا الأساس، تكون درجة وقيمة الشخص الذي يتبع العقل مع وجود الشهوة، أفضل مِن مرتبة الموجود الذي يتبع العقل مع عدم وجود الشهوة.

والدليل على النقطة الثانية، هو هذه النقطة أيضًا؛ وذلك لأنَّ الحيوان ليس أمامه مِن خيار

١. فتال النيسابوري، روضة الواعظين، ص٨.

٢. التميمي الآمدي، غرر الحكم ودرر الكلم، ح٢٣٠.

٣. الصدوق، علل الشرائع، ص٤؛ المجلسي، بحار الأنوار، ج٠٦، ص٢٩٩.

سوى اتباع الشهوة، وأمّا الإنسان فلكي يتبع مسار الشهوة، يتعيّن عليه أنْ يتخلّى عن العقل. وبطبيعة الحال، فإنَّ رتبة الذي يتبع الشهوات مع وجود البديل، أسوأ مِن الحيوان الذي لا يجد مثل هذا البديل.

وإذا أردنا أنْ نعرّف الإنسان في ضوء هذه الرواية، تعيّن علينا القول: «إنَّ الإنسان موجود يمتلك عقلًا وشهوة»؛ ولكنْ \_كما سبق أنْ ذكرنا \_ فإنَّ لازم وجود هاتين القوّتين في شخص واحد، وجود قوّة الاختيار والإرادة.

إنَّ الإنسان على أساس هذه القوّة، يتبع العقل أو الشهوة بكامل حريّته، يختار طريقه فيسلك إمّا طريق العقل وإمّا طريق الشهوة. وعليه، فإنَّ هذه الإرادة لا تقع في عرض هاتين القوّتين، وإنَّما في طولها، وعندما تصل هذه الإرادة إلى مرحلة الفعليّة، نقوم بتقسيم الإرادة إلى قسمين، وهما: الإرادة العقلانيّة والإرادة الشهوانيّة.

إنَّ الذي يبرز قيمة الإنسان في البين ويضعه في منزلة أسمى مِن الملائكة، إرادته العقلانيّة، وإنَّ الذي يستتبع رذيلته وضياعه ويجعله أسوأ مِن البهائم، هو إرادته الشهوانيّة. ومِن هنا، يقول أمير المؤمنين عليّ بن أبي طالب يه في المأثور عنه: «قيمة كلّ امرئ عقله» أ.

# حقيقة العقل الدينى

يتمّ بحث المفهوم التفصيلي للعقل في معانيه ووظائفه وأدواره، وفيها يلي سوف نشير إلى حقيقة العقل من طريق الأضداد؛ وذلك لأنَّ «الأشياء تُعرف بأضدادها».

يقع العقل في الروايات في قبال أمور مِن قبيل: الشهوة، وهوى النفس، والآمال الطويلة والعريضة، والكبر والغرور، والغضب والطمع والعُجب، وقد سبق لنا أنْ رأينا تقابل العقل مع الشهوة في حديث اختلاف الإنسان عن الحيوانات والملائكة. وفيها يلي نستعرض بعض الروايات المأثورة عن أمير المؤمنين على الموايات المأثورة عن أمير المؤمنين على الموايات المأثورة عن أمير المؤمنين على الموايات المأثورة عن أمير المؤمنين على المؤمنين المؤمن المؤمنين المؤمنين المؤمنين المؤمنين ال

- «العقل صاحب جيش الرحمن، والهوى قائد جيش الشيطان، والنفس متجاذبة بينهما». ٢

١ .التميمي الآمدي، غرر الحكم ودرر الكلم، ح٦٧٦٣.

۲. م.ن، ح۹۹.

- \_ «العقل والشهوة ضدّان». ا
- \_ «قد خرقت الشهوات عقله». ٢
  - \_ «قاتل هو اك بعقلك». "
- \_ «اعلموا أنَّ الأمل يُسهى العقل». ٤
  - \_ «الغضب يُفسد الألباب». ٥
- \_ «أكثر مصارع العقول تحت بروق المطامع». ٦
- \_ «إعجاب المرء بنفسه دليل على ضعف عقله». ٧

إنَّ العقل يقع في الروايات في قبال الشهوة وهوى النفس. ومِن هنا، فإنَّ آثار العقل بدورها سوف تقع تمامًا في قبال نتيجة الشهوة وهوى النفس.

وقد وقع الجهل في بعض الروايات في قبال العقل. وقد ذكر الشيخ الكُليني هذا النوع مِن الأحاديث تحت عنوان «العقل والجهل»، ولم يلجأ إلى استعمال عنوان «العلم والجهل». وبطبيعة الحال، قد نواجه في بعض الروايات تقابل العلم والجهل أيضًا^، ولكنْ غالبًا ما يقع الجهل في قبال العقل. ٩

يبدو مِن روايات «العقل والجهل» وخصائصها أنَّ هذين الأمرين يقعان في قبال بعضها، وأنَّه المُم ومِن روايات العقل والجهل في هذه وأنَّه المُم الشهوة، يثبت أنَّ الجهل في هذه الروايات يعنى الشهوة أيضًا.

۱. م.ن، ح۱۲۰۰.

٢. نهج البلاغة، الخطبة رقم: ١٠٩.

٣. الكُليني، الكافي، ج١، ص٢٠.

٤. نهج البلاغة، الخطبة رقم: ٨٦.

٥. التميمي الآمدي، غرر الحكم ودرر الكلم.

٦ . نهج البلاغة، الحكمة رقم: ٢١٩.

٧. الكُليني، الكافي، ج١، ص٢٧.

٨ .التميمي الآمدي، غرر الحكم ودرر الكلم، ح٤٧٦٥.

٩. نهج البلاغة، الحكمة رقم: ٥٥؛ التميمي الآمدي، غرر الحكم ودرر الكلم، ح١٢٤٠ و ٢١٥١.

ويبدو أنَّ الجهل ليس له معنى واحد في كلمات المعصومين بين؛ فهو تارة يعني عدم العلم، ومِن هنا يقع في قبال العلم، إذ يكون هذا المعنى مِن الجهل أمر عدمي، وتارة يكون الجهل بمعنى الشهوة، ويتمّ بيانه بوصفه أمرًا وجوديًّا، والجهل بهذا المعنى يقع في قبال العقل، وأنَّ هذين الأمرين \_ أي العقل والجهل \_ قوّتان متضادّتان، حيث يشهد الإنسان على الدوام حالة التنازع والصراع بينها.

ومِن الجدير ذكره، أنَّ حديث «جنود العقل والجهل» \_ المأثور عن الإمام الصادق على \_ قد اشتمل على بيان أنَّ العلم مِن جنود العقل، وأنَّ الجهل مِن جنود الجهل، وأنَّ هذين الأمرين يقفان في وجه بعضها، كما أنَّ قادتهما (العقل والجهل) قد اصطفّا في وجه بعضهما أيضًا. أمِن الواضح أنَّ الجهل بمعنى قائد الجيش، يختلف عن الجهل الذي هو مجرّد جندي في هذا الجيش؛ فإنَّ الجهل القائد هو قوّة الشهوة ذاتها في قبال قوّة العقل، وبطبيعة الحال فإنَّ هذا القائد يمتلك جيشًا كبيرًا مِن الجنود.

ومِن بين آثار وجنود العقل هو العلم؛ إذ لازم اتباع العقل شمول العلم والمعرفة من ناحية. ومِن ناحية أخرى، فإنَّ الجهل بمعنى عدم العلم هو مِن جنود الجهل والشهوة؛ إذ لازم الجهل والشهوة، ترك العلم والمعرفة.

إنَّ لهذين المعنيين مِن الجهل جذورًا في اللغة العربيّة. وفي ذلك يقول ابن فارس:

"الـ (جهـل) \_ الجيم والهاء واللام \_ أصلان: أحدهما خلاف العلـم، والآخر الخفّة وخلاف الطُّمَأنينة. فالأوّل الجهل نقيض العلم. ويقال للمفازة التي لا عَلَم بها مَجهَلُ. والثاني قولهم للخشبة التي يحرّك بها الجمر مجِهَل. ويقال استجهلت الرِّيحُ الغُصنَ، إذا حرّكته فاضطَرَب». ٢

وعلى هذا الأساس، فإنَّ للجهل في اللغة العربيّة معنيين أصليين أيضًا؛ أحدهما: عدم العلم، والآخر: حالة في الإنسان يُعبّر عنها بالضعف والخفّة، وتقع في قبال حالة الطمأنينة.

١ .الكُليني، الكافي، ج١، ص٢١.

٢. ابن فارس، معجم مقاييس اللغة، ج١، ص٤٨٩.

وقد وجد المستعرب توشيهيكو إيزوتسو - اللغويّ والمختصّ المعاصر في الإسلام - بعد بحثه في أشعار العصر الجاهلي وكذلك التحقيق في آيات القرآن الكريم، ثلاثة معان للجهل، وهي كالآتي:

"إنَّ المعنى الأوِّل للجهل، هو نوع مِن السلوك النموذجي للشخص المتهوّر والسريع الانفعال، الذي يميل إلى فقدان السيطرة على نفسه لأدنى إثارة، ويتصرّف تبعًا لذلك بشكل متهوّر، تقوده عاطفة عمياء لا يمكن التحكّم بها، مِن دون أنْ يفكّر مطلقًا بالعاقبة الكارثيّة التي قد يؤدّي إليها هذا التصرّف ... إنَّ النقيض الأساسي لهذا الوجه مِن (الجهل)، هو مفهوم (الحلم) "أ.

ونتيجة المعنى الأوّل للجهل هي معناه الثاني؛ أي ضعف العقل وعدم جدوائيّته. والمعنى الثالث للجهل هو عدم العلم. ٢

### مقارنة بين العقل الديني والعقل غير الديني

نروم القيام هنا بمقارنة إجماليّة بين مفهوم العقل الديني والعقل غير الديني. إنَّ العقل الديني يقع في قبال الشهوة. وأمّا في مفهوم يقع في قبال الشهوة. وأمّا في مفهوم العقل غير الديني، فإنَّ العقل لا يقع في عرض الشهوة، بل يقع في طولها ويكون خادمًا لها.

إنَّ هذا الرأي هو تفسير ديفيد هيوم للعقل، والذي ترك تأثيره على الكثير مِن المدارس الفلسفيّة والأخلاقيّة والاجتماعيّة في الغرب. واليوم يعمد المتجدّدون (الحداثويّون) إلى بيان هذه النظريّة، كما أنَّ ماكس فيبر يُسمّي هذا العقل في علم الاجتماع بالعقل الآلي؛ وبطبيعة الحال فإنَّ لهذا الكلام جذورًا في رأي هيوم.

إنَّ ديفيد هيوم ينكر الدور المعرفي للعقل وكشفه مِن الأساس، كما أنَّه لا يرى الدور الأخلاقي والعملي للعقل - أي إدراك الحُسن والقبح والضرورات والمحظورات وتحديد أهداف

١. إيزوتسو، خدا و انسان در قرآن، ص٢٦٤. وانظر أيضا: إيزوتسو، الله والإنسان في القرآن: علم دلالة الرؤية القرآنية للعربية للترجمة، ط١، بيروت، ٢٠٠٧م.

۲. م.ن، صص ۲۶۶–۲۷۸.

الحياة \_ مِن وظائف العقل. إنَّه يُقرّ التجربة الحسيّة بدلًا مِن الدور المعرفي للعقل، كما يُقرّ بعض العواطف والانفعالات مِن قبيل هوى النفس والغضب بدلًا مِن الدور العملي للعقل أيضًا. في وبذلك، فإنَّ العقل يعجز عن اكتشاف الواقعيّة في البُعد النظري وإدراك الحُسن والقبح وتعيين أهداف الحياة الأخلاقيّة في البُعد العملي.

وبذلك، فإنَّ ديفيد هيوم يعترف رسميًّا ويُقرِّ بالشهوة التي تم شجبها في الروايات في قبال العقل، ويرى أنَّها القوّة الحاسمة التي تحدّد الأهداف والغايات الحسنة والقبيحة في الحياة؛ ثمّ يعزل العقل عن مقامه ويضعه في خدمة الشهوة. أمّا الإمام علي إلى فيرى أنَّ الفلاح والسعادة تكمن في اتباع الأهداف والغايات العقلانيّة، وأنَّ الشقاء في اتباع الشهوة وهوى النفس.

ومِن بين أدوار العقل في بحث المعاني والتطبيقات العقليّة، تحديد الأهداف والغايات وتمييز الحسَن والقبيح؛ وأمّا مِن وجهة نظر ديفيد هيوم، لا يلعب العقل دورًا في وضع الأهداف وفي التمييز بين أنواع الحسن، وأنَّ العواطف والشهوات وحدها هي التي تحدّد أهداف الحياة؛ وبذلك لا يكون أمام الإنسان مِن طريق سوى اتباع الشهوات، وأنَّ إرادته هي أثر مباشر للشعور باللذة والألم. يرى ديفيد هيوم أنَّ الفعل أو الإحساس أو السلوك لا ينطوي على فضيلة أو رذيلة إلا إذا أوجد لذّة أو ألمًا خاصًّا. لا وبذلك سوف تتساوى الفضيلة مع اللذّة، والرذيلة مع التعاسة والألم. وعلى هذا الأساس، فإنَّ الفضائل تنطوي على انطباع مقبول، والرذائل تنطوي على انطباع مرفوض. ومِن هنا، فإنَّ الإحساس الأخلاقي عبارة عن الشعور بالرضا أو الامتعاض تجاه الأفعال أو الحصال أو السلوكيّات. "

إنَّ ديفيد هيوم بعد إنكار الأدوار النظريّة والعمليّة للعقل، وإحلال التجربة الحسيّة والعواطف محلّ العقل، يرى له دورًا آخر. وجملته الشهيرة في هذا الشأن على النحو الآتي: "إنَّ العقل عبد للانفعالات، ويجب أنْ يكون كذلك، ولا يدّعي أبدًا دورًا آخر لنفسه سوى القيام

١ . كابلستن، فيلسوفان انگليسي از هابز تا هيوم، صص ٣٣٤-٣٣٧.

۲. م.ن، ص ۳٤٦.

۳. م.ن، صص ۳٤٦–۳٤٧.

بخدمتها والامتثال لأمرها» . وبعبارة أخرى: إنَّ العقل \_ مِن وجهة نظر ديفيد هيوم \_ ليس له سـوى دور آلي، فهو بمنزلة الآلة والأداة في يد الانفعال واللذّة؛ ومِن هنا فإنّه يسـاعد الإنسان ليصل إلى اللذّة، ويُشبع شهواته.

إنَّ تفسير ديفيد هيوم للعقل، هو أنَّ العقل عقل آلي، كما يطلق عليه في بعض الموارد عنوان عقل المعاش أيضًا. وبطبيعة الحال، فإنَّ آليّة العقل في الأحاديث ودوره الآلي وعقل المعاش مقبول أيضًا، بيد أنَّ تفسيره هنا مختلف عن تفسير ديفيد هيوم وأضرابه.

### عقل الطبع وعقل التجربة ودرجات العقل

إنَّ النقطة المهمّة التي يمكن الحصول عليها مِن بين مجموع الروايات، هي أنَّ العقل ينقسم إلى بُعدين؛ وهما: البُعد الفطري وغير الاكتسابي، والبُعد الاكتسابي، وأنَّ الإنسان مِن خلال قيامه ببعض الأمور والأفعال، يعمل على زيادة عقله أو خفضه.

إنَّ العقل قد تمّ اعتباره في بعض الروايات بوصفه هبة إلهيّة، أو أنَّه مِن أفضل ما أنعم الله به على الإنسان. يقول أبو هاشم الجعفري: «كنَّا عند الرضا بي ، فتذاكرنا العقل والأدب، فقال به على الإنسان العقل حباء مِن الله» ٢.

وهناك أحاديث أيضًا ترى أنَّ التجربة تزيد في العقل. مِن ذلك على سبيل المثال، ما روي عن الإمام على يه أنَّه قال:

«يثغر الغلام لسبع سنين، ويؤمر بالصلاة لتسع، ويفرّق بينهم في المضاجع لعشر، ويحتلم لأربع عشرة سنة، ومنتهى عقله لثان وعشرين سنة، ومنتهى عقله لثان وعشرين سنة، إلّا التجارب». "

۱. م.ن، ص۳٤٣.

٢. الكُليني، الكافي، ج١، ص٢٣.

٣. الكُليني، الكافي، ج٧، ص٦٩؛ الأشعث الكوفي، الجعفريات، ص٢١٣؛ الصدوق، مَنْ لا يحضره الفقيه، ج٣، ص٤٩٣.

وروي عن الإمام الحسين ﷺ أنَّه قال: «طول التجارب، زيادة في العقل». ١

كما ورد الكلام في الأحاديث عن عوامل متعدّدة لازدهار العقل وزيادته، وهي عبارة عن: الوحي، والعلم، والأدب، والتجربة، والضرب في الأرض، والمشورة، والتقوى، وجهاد النفس، وذكر الله سبحانه وتعالى، والزهد في الدنيا، واتباع الحق، ومجالسة الحكماء، والترحّم على الجهلاء، وتناول بعض الأطعمة. ٢

إنَّ هذه الأحاديث تشير مِن جهة إلى درجات العقل، وتشير مِن جهة أخرى إلى دور إرادة الإنسان في تغيير درجات عقله. وقد عمد أمير المؤمنين في في حديث مأثور عنه، إلى تقسيم العقل إلى قسمين، وهما: عقل الطبع، وعقل التجربة، وذلك في قوله: «العقل عقلان: عقل الطبع وعقل التجربة، وكلاهما يؤدّي إلى المنفعة». "

وقال على فيها يُنسب إليه من شعر:

«العقل عقلان مطبوع ومسموع، و لا ينفع مسموع إذا لم يك مطبوع .. كما لا ينفع ضوء الشمس وضوء العين ممنوع». ٤

وكما نعلم، فإنَّ نور الشمس وحده لا يكفي في الرؤية والمشاهدة، وإنَّما نحتاج في ذلك إلى الرؤية البصريّة أيضًا؛ كما أنّنا في إدراك المعقولات لا نكتفي بالعقل المسموع والمكتسب فقط، بل نحتاج بالإضافة إلى ذلك إلى عقل الطبع أيضًا.

### معانى وأنشطة العقل

إنَّ أبعاد العقل الثلاثة عبارة عن: البُعد النظري، والبُعد العملي، والبُعد الأداتي. وعلى الرغم من عدم مشاهدة مصطلحات العقل النظري والعقل العملي والعقل الأداتي في الروايات، إلّا أنَّ المهام والأدوار المذكورة للعقل في الروايات، تتطابق مع هذه الأنواع الثلاثة مِن العقل.

١. الديلمي، أعلام الدين، ص٢٩٨؛ المجلسي، بحار الأنوار، ج٧٨، ص١٢٨.

۲. محمّدي ري شهري، دانش نامه عقايد اسلامي، ج۱، صص۲۰۳-۳۲۹.

٣. الشافعي، مطالب السؤول، ص٩٤.

٤. الراغب، المفردات، ص٥٧٧.

وبعبارة أخرى: إنَّ أدوار ومهام جميع أنواع العقل الثلاثة، تقع مورد تأييد مِن قبل الروايات، ولعبارة أخرى: إنَّ أدوار ومهام جميع أنواع العقل في الأحاديث مع رأي ديفيد هيوم. وفي البداية، سوف نتحدَّث عن أصل هذه الأدوار والمهام قبل بيان الاختلافات.

### العقل النظرى

إنَّ العقل النظري هو العقل الذي يسعى إلى اكتشاف الحقائق النظريّة ومعرفة الأمور الواقعيّة. وبذلك تكون الثيولوجيا، والأنثروبولوجيا، ومعرفة الكون، مِن مهام وأدوار العقل النظري. وهكذا نجد في الأحاديث بالإضافة إلى نسبة مطلق المعرفة والحكمة إلى العقل أنَّ نسبة معرفة الذات ومعرفة الله، تكون بالعقل أيضًا. وممّا يؤثر عن الإمام على الله في هذا الشأن قوله:

- \_ «بالعقل استخراج غور الحكمة». ا
- \_ «أفضل العقل، معرفة الحقّ بنفسه». ٢
- \_ «أفضل العقل، معرفة الإنسان نفسه». "
  - \_ «بالعقول تعتقد معرفته». ٤

وفي المأثور عن الإمام الصادق ﷺ أنَّه قال: «بالعقل عرف العباد خالقهم، وأنَّهم مخلوقون». °

# العقل العملي

هناك في الروايات تأكيد كبير على هذا البُعد مِن العقل، ولا بدّ مِن الالتفات إلى وجود اختلاف في أوجه النظر في تفسير العقل العملي؛ وهناك من يرى أنّه بمنزلة القوّة التي تسوق الإنسان نحو القيام بعمل لائق وحسن. ٦

١. الكُليني، الكافي، ج١، ص٢٨.

٢. التميمي الآمدي، غرر الحكم ودرر الكلم، ح٣٢٠.

٣. الشافعي، مطالب السؤول، ص٥٠.

٤. الحراني، تحف العقول عن آل الرسول، ص٦٢.

٥. الكُليني، الكافي، ج١، ص٢٩.

٦. الفارابي، فصول منتزعة، ص٤٥؛ الحلي، الجوهر النضيد، ص٢٣٣؛ ابن سينا، الإشارات والتنبيهات، ج٢، ص٣٥٢.

إنَّ العقل العملي مثل العقل النظري قوّة معرفيّة، إنْ كان هذان العقلان يختلفان في متعلّق المعرفة. والمعنى الآخر للعقل العملي، أنَّه قوّة تعمل على تحريك الإنسان نحو القيام بأعهاله، وأنَّ العقل بهذا المعنى هو قوّة الإرادة ذاتها. إنَّ العقل العملي في هذا المصطلح - هو القيام بالعمل ذاته. وفي بعض الأحيان يُعتبر العقل العملي هو القوّة التي تتمخّض عن بعض الأعمال الخاصّة بالإنسان، مِن قبيل: الخجل والضحك والبكاء، والتي تدرك الأحكام المرتبطة بالأعمال الإنسانيّة، مِن قبيل: استنباط الصناعات وإدراك حسن الأفعال وقبحها. ٢

إنَّ الأحاديث المرتبطة بالعقل العملي، على عدّة أقسام:

أ. الروايات الخاصة بالعقل العملي؛ بمعنى الأعمال الحسنة والفضائل الأخلاقية التي هي مِن آثار العقل، والذي يصل الإنسان بوساطته إلى الحلم، وكمال النفس، والأمور الحسنة، وترك المعاصي والذنوب، وحقيقة الجنّة، ومرضاة الله سبحانه وتعالى، وما إلى ذلك مِن الأمور. إنَّ هذه الروايات تصدق على العقل العملي؛ بمعنى إدراك الضرورات والمحظورات، وأنواع الحُسن والقبح، كما تصدق على العقل العملي بوصفه قوّة محرّكة للإنسان نحو الفضائل؛ وذلك لأنَّ المعرفة والإرادة كلتاهما مقدّمتان للعمل.

وفي ذلك يقول النبيّ الأكرم عليه «فتشعّب مِن العقل العلم». "

وفي المأثور عن الإمام علي الله أنَّه قال: «بالعقل كمال النفس». أو وعنه أيضًا: «العقل ينبوع الخير». ٥

وعن الإمام الكاظم على أنَّه قال: «إنَّ العقلاء تركوا فضول الدنيا؛ فكيف الذنوب ... إنَّ العقلاء زهدوا في الدنيا ورغبوا في الآخرة». ٦

وقال النبيّ الأكرم علي في وصيّته إلى الإمام عليّ بن أبي طالب على: «العقل ما اكتسب به

١. ابن سينا، حاشية الإشارات والتنبيهات، ج٢، صص٢٥٥-٣٥٣.

٢. ابن سينا، النجاة، صص ٣٣٠-٣٣١؛ ابن سينا، الشفاء، ج٢، ص٣٧.

٣. الحرّاني، تحف العقول عن آل الرسول، ص١٥.

٤. التميمي الآمدي، غور الحكم ودرر الكلم، ح١٨٨.

٥. م.ن، ح١٥٧.

٦. الكُليني، الكافي، ج١، ص١٧ - ١٨.

الجنّة، وطلب به رضا الرحمن». ١

ب. بمعنى العقل المدرك للفضائل والقبائح. ومِن ذلك ما روي عن النبيّ الأكرم على الله الله المدرك المعنى الأكرم المعنى الله قال:

«فإذا بلغ [العقل]، كُشف ذلك الستر؛ فيقع في قلب هذا الإنسان نور، فيفهم الفريضة والسنّة، والجيّد والرديء، إلّا مثل هذا العقل في القلب كمثل السراج في وسط البيت». ٢ وعن الإمام عليّ بن أبي طالب على ، أنّه قال: «العاقل من يعرف خير الشرّين». ٣ وعن الإمام الصادق على ، أنّه قال: «عرفوا [العباد] به [العقل] الحَسَن مِن القبيح». ٤

ج. كذلك فإنَّ العقل قوّة تأمر وتنهى، وتردع الإنسان عن القيام بالأعمال القبيحة. وقد ورد عن أمير المؤمنين على في هذا الشأن، قوله: «العقل يأمرك بالأنفع» ، وقوله: «للحازم مِن عقله، عقله عن كلّ دنية زاجر » ، وقوله: «للقلوب خواطر سوء، والعقول تزجر عنها». ٧

وعن الإمام الحسن على أنَّه قال: «اعلموا أنَّ العقل حرز».^

كما أنَّ العقل لغة، يعني النهي والردع والمنع أيضًا. ٩

وعلى هذا الأساس، فإنَّ العقل لا يدلّ الإنسان على الأعمال الحسنة والقبيحة فقط، بل وهو بالإضافة إلى ذلك، يأمر وينهى ويحكم أيضًا. وبطبيعة الحال، ليس المراد هو القوّة المحرّكة والإرادة؛ إذ مِن الممكن للعقل أنْ يأمر بشي، ولكنَّ الإنسان لا يريده، وعلى أساس حكم العقل لا يعمل به.

١. الصدوق، مَنْ لا يحضره الفقيه، ج٤، ص٣٦٩.

٢. الصدوق، علل الشرائع، ص٩٨؛ المجلسي، بحار الأنوار، ج١، ص٩٩.

٣. الشافعي، مطالب السؤول، ص ٤٩.

٤. الكُليني، الكافي، ج١، ص٢٩.

٥. الآبي، نثر الدرر، ج١، ص٢٨٥.

٦. التميمي الآمدي، غرر الحكم ودرر الكلم، ح٠٧٣٥.

۷. م.ن، ح۲۰۰۰.

٨. الديلمي، إرشاد القلوب، ص١٩٩.

٩. الجوهري، الصحاح؛ الفيومي، المصباح المنير؛ ابن فارس، معجم مقاييس اللغة، مادّة «عقل».

د. لقد ورد في الروايات أنَّ العقل يعني الأعمال الحسنة أو ترك الأعمال القبيحة؛ مِن ذلك أنَّ النبيّ الأكرم عليني شئل عن العقل؛ فقال: «العمل بطاعة الله». ا

وروي عن أمير المؤمنين عليه أنَّه قال: «العقل حفظ التجارب». ٢

لا شكّ في أنَّه ليس المراد أنَّ العقل هو الأعمال الحسنة، بل لازم العقل هو الأعمال الحسنة. وبعبارة أخرى: إنَّ الإنسان حيثها عمل بمقتضى العقل، فإنَّ أعماله سوف تكون حسنة لا محالة.

وعلى هذا الأساس، تكون كلمة العقل في هذه الروايات، قد تم إطلاقها على لوازمها، وبذلك يكون الاستعال هنا مجازيًا. إنَّ مفاد هذه الطائفة مِن الروايات، هو مفاد الأحاديث التي تذهب بشكل عام إلى القول بأنَّ الأعال الحسنة مِن نتائج وثار العقل؛ ولكنّها لا تتحدّث عن كيفيّة ذلك، بيد أنَّها تعمل بعد ذلك في الطائفة الثانية والثالثة على بيان وتوضيح كيفيّة ذلك. إنَّ العقل في الطائفة الثانية يعمل مِن خلال إيضاح المحاسن والقبائح على إعداد المقدّمات للقيام بالأعمال الحسنة، وفي الطائفة الثالثة يحكم بالحسنات. ويمكن لهذين الأمرين أنْ يجتمعا مع بعضها أيضًا. ومِن هنا، فإنّنا بشكل عام نرى أنَّ الوظيفة العمليّة للعقل مقدّمة للقيام بالأعمال الحسنة وترك الأمور القبيحة، وهذا الأمر بدوره يحدث مِن طرق بيان الفضائل والقبائح، والأمر بالمحاسن والنهي عن القبائح. وبطبيعة الحال، فإنَّ الإنسان مختار تجاه هذه المعرفة والانصياع لها أو تركها. كما ورد في القرآن الكريم قول الله سبحانه وتعالى: ﴿إنَّ الصَّلَاة تَنْهَى عَن الْفَحْشَاءِ وَالْمُنْكَرِ﴾".

فربها أذعن المصليّ لهذا النهي، وقد لا يُذعن. إنَّ العقل في الواقع - بالإضافة إلى بيان الفضائل والرذائل - يأمر الإنسان بالحسنات كها يأمره بالصلاة، ويمهّد الأرضيّة الروحيّة للقيام بالأعهال الحسنة أيضًا، إلّا أنَّ هذا لا يعني أنَّ الإنسان مجبر أمام العقل؛ وذلك لأنَّ هناك قوّة أخرى - والتي يتمّ التعبير عنها بالجهل والشهوة - تقع في النقطة المقابلة، وتدعو الإنسان إلى ارتكاب القبائح، وتعدّ الأرضيّة الروحيّة والنفسيّة لارتكاب الأمور القبيحة. وهنا يكتسب اختيار

١. فتال النيسابوري، روضة الواعظين، ص٨.

٢. نهج البلاغة، الكتاب رقم: ٣١؛ الحراني، تحف العقول عن آل الرسول، ص٨٠.

٣. العنكبوت: ٥٥.

العمل الصلاح واتّباع العقل قيمة مضاعفة، ويرفع الإنسان فوق مرتبة الملائكة.

# العقل الآلي

إذا ما استثنينا الأداء النظري والعملي للعقل، فقد أشرنا إلى الأداء الآلي له أيضًا؛ بيد أنَّ العقل الآلي في الروايات يختلف عنه في رؤية ديفيد هيوم.

وبشكل عام، فإنَّ العقل الآلي ينظر إلى معاش الدنيا. فهو قوّة يستعين بها الإنسان ويتعكّز عليها لتنظيم المعاش الدنيوي والحياة المطلوبة له. وإنَّ مفردة «عقل المعاش» تحلّ محلّ العقل الآلي أيضًا. إنَّ هذا العقل حيث يمتلك القدرة على الإبداع والحساب، فإنّه يمكّن الإنسان مِن توقّع أحداث المستقبل. وإنَّ بعض الفلاسفة مِن أمثال ابن سينا مِن الذين يقسمون العقل إلى قسمين: العقل النظري، والعقل العملي \_ يدرجون النشاط الآلي للعقل تحت عنوان النشاط العملي له. العملي له. العملي له. العملي له. العملي له. العملي له.

قال النبيّ الأكرم علي في وصيته لأمير المؤمنين الله : «يا عليّ، لا ينبغي للعاقل أنْ يكون ظاعنًا إلّا في ثلاث: مرمّة لمعاش، أو تزوّد لمعاد، أو لذّة في غير محرّم». ٢

وعن النبيّ الأكرم ﷺ أيضًا، أنَّه قال: «سبعة أشياء تدلّ على عقول أصحابها: المال يكشف عن مقدار عقل صاحبه، ... ». " وقال أيضًا: «لا عقل كالتدبير». ٤

وعن أمير المؤمنين إله ، أنَّه قال:

\_ «أدلّ شيء على غزارة العقل حسن التدبير». ٥

\_ «مِن العقل مجانبة التبذير، وحُسن التدبير». ٦

١. انظر مقالة (العقل مِن وجهة نظر ابن سينا) ضمن هذه السلسلة المطبوعة في كتاب (سرچشمه ي حكمت).

٢. الصدوق، مَنْ لا يحضره الفقيه، ج٤، ص٥٥، الكُليني، الكافي، ج٥، ص٨٧.

٣. الكراجكي، معدن الجوهر، ص ٢٠؛ إبن أبي فراس، تنبيه الخواطر، ج٢، ص ١١١.

٤. الصدوق، مَنْ لا يحضره الفقيه، ج٤، ص٣٧٢.

٥. التميمي الآمدي، غرر الحكم ودرر الكلم، ح١٥١.

۲. م.ن، ح۱۳۲۰.

- \_ «العقل يأمرك بالأنفع». ا
- «العقل الإصابة بالظنّ ومعرفة ما لم يكن بها كان». ٢
  - \_ «لو صحّ العقل؛ لاغتنم كلّ امرئ مهَلَه». "

كما سبق أنْ ذكرنا، فإنَّ العقل الآلي عند هيوم، إنَّما هو غاية لوصول الإنسان إلى رغباته وأهوائه وشهواته. إنَّ هذا العقل يقع في طول الشهوة وفي خدمتها، وليس في عرضها ولا معارضًا لها، كما أنَّه ناظر إلى الحياة الدنيويّة، ولا شأن له بآخرة الإنسان. وعلى هذا الأساس، فإنّه ليس في طول العقل النظري حتّى يتعرّف على الله والدين، ولا في طول العقل العملي فيتبيّن حسن الأفعال وقبحها، وإنَّما هو مجرّد مرشد يهدي الإنسان إلى الأفعال الأخلاقيّة والإيجابيّة. وبشكل عام، يتمّ الاعتراف بالعقل النظري والعملي ونتائجهما مِن جهة، ومِن جهة أخرى فإنَّ عقل المعاش يقع في طول معارف وأهداف العقل النظري والعملي، وليس أداة في خدمة الأهواء النفسانيّة والأمور الدنيويّة المتعارضة مع الآخرة والدين.

وحيث أنَّ العقل النظري يعمل على إثبات وجود الله والدين والآخرة، وأنَّ العقل العملي يدعو الإنسان إلى امتثال أحكام الله سبحانه وتعالى، فإنَّ العقل الآلي يقع مِن وجهة نظر الروايات في خدمة الدنيا بها ينسجم مع الأمور الروحانيّة والمعنويّة. ومِن هنا، نجد الحكم في بعض الروايات بالتناغم بين المعاش والمعاد مِن وجهة نظر العقل الديني. هذا في حين تمّ التعبير في بعض الروايات عن ذكاء معاوية بن أبي سفيان، بعبارات مِن قبيل: النكراء والشيطنة، ولم يتم التعبير عنه بالعقل في وذلك للنقطة ذاتها التي تقدّمت الإشارة إليها آنفًا. وبعبارة أخرى: لو تمّ تنظيم العقل الآلي في خدمة العقل النظري والعملي، وجعله بالتالي متسقًا ومتهاهيًا مع الدين، والعمل على تنظيم الحياة الدينيّة بوساطته، شمّي عقلًا، وأمّا إذا تمحّض لخدمة الشهوة ـ كها هو

١. الآبي، نثر الدرر، ج١، ص٢٨٥.

٢. ابن أبي الحديد المعتزلي، شرح نهج البلاغة، ج٢٠، ص٣٣١.

٣. التميمي الآمدي، غرر الحكم ودرر الكلم، ح٧٧٥.

٤. الكُليني، الكافي، ج١، ص١١.

مطروح في رؤية ديفيد هيوم ـ فهو الشيطنة والنكراء.

# صلة العقل بالأخلاق والدين والعلم

إنَّ بيان صلة وارتباط العقل مع الأخلاق والدين والعلم، يحتاج إلى ثلاثة أبحاث مستقلّة؛ إلّا أنَّ النقطة المشتركة بين هذه الأمور الثلاثة، تكمن في التأثير المتبادل بين العقل وكلّ واحد مِن هذه المفاهيم.

إنَّ العقل يعمل مِن جهة على إدراك المفاهيم الأخلاقيّة والأفعال الحسنة والقبيحة، ويأمر بها أو ينهى عنها من جهة، ومِن جهة أخرى فإنّ الأخلاق والأعمال القيَميّة، تؤدّي بدورها إلى تقوية العقل وزيادة استفادة الإنسان منه.

وهكذا الأمر في مورد الدين والعلم أيضًا؛ فإنَّ الإنسان يعمل على إثبات وجود الله بوساطة العقل، ويصل إلى أنَّ الدين حقّ. وأمّا مِن ناحية أخرى، فإنَّ مِن بين آثار الإيهان والعمل بالتعاليم الدينيّة، رشد العقل ومزيد الاستفادة منه. إنَّ العقل معين العلم وينبوعه؛ وأمّا العلم فهو مِن جهته يعمل على زيادة العقل و تنميته و تطويره أيضًا.

وبذلك، فإنَّ العقل في ارتباط وتواصل مستمرَّ مع هذه الأبعاد الثلاثة، ونتيجة ذلك هي تكامل العقل بشكل مستمرّ مِن جهة، والتكامل الدائم للعلم والمعرفة والتديّن والفضائل الأخلاقيّة مِن جهة أخرى.

لقد تقدّم أنْ ذكرنا بعض الروايات في البحث عن العقل العملي ودور العقل في إدراك الأمور الحسنة والحكم بها. وفيها يلي نذكر الروايات السبعة الآتية في الإشارة إلى تأثير الأخلاق في تطوير العقل وتنميته.

روي عن الإمام علي على أنَّه قال: «جاهد شهوتك، وغالب غضبك، وخالف سوء عادتك؛ تزكُّ نفسك، ويكمل عقلك». ا

قال الإمام أبو عبدالله جعفر الصادق على: كتب أمير المؤمنين على إلى بعض أصحابه يعظه:

١. التميمي الآمدي، غرر الحكم ودرر الكلم، ح٠٤٧٦.

«أوصيك ونفسي بتقوى من لا تحلّ معصيته، ولا يرجى غيره، ولا الغنى إلّا به، فإنَّ مَنِ اتقى الله عزوجلّ وقوي وشبع وروي، رفع عقله عن أهل الدنيا،...». اوعن أمير المؤمنين عليه، أنَّه قال: «إنَّ الإعجاب ضدّ الصواب وآفة الألباب». ٢ وعن الإمام الباقر عليه، أنَّه قال: «لا عقل كمخالفة الهوى».

كما وردت روايات أخرى في البحث عن العقل النظري ودور العقل في إثبات وجود الله سبحانه وتعالى والدين. ومِن ناحية أخرى، فإنَّ الدين مؤثّر في تعقّل الإنسان وتطوير عقله. وقال الإمام عليّ إلى في الخطبة الأولى مِن نهج البلاغة، في بيان الحكمة مِن إرسال الرسل: «بعث فيهم رسله وواتر إليهم أنبياءه؛ ليستأدوهم ميثاق فطرته ... ويثيروا لهم دفائن العقول»."

لقد عمد أمير المؤمنين إلى هذه الخطبة إلى تشبيه المعارف العقليّة بالكنوز المخفيّة، وإنَّ مِن بين وظائف ومهام الأنبياء إثارة واستخراج هذه الكنوز الدفينة. ندرك مِن هذا الكلام أوّلاً: أنَّ للعقل معلومات فطريّة وذاتيّة لم يتم الحصول عليها مِن الخارج، وقد تقدّم أنْ أشرنا إلى هذا الأمر في معرض البحث عن عقل الطبع والتجربة أيضًا. وثانيًا: إنَّ الإنسان لا يستطيع الالتفات إلى هذه المعلومات إلّا مِن خلال تذكير وإثارة مِن قبل الأنبياء على . ومِن هنا، فإنَّ عقلانيّة بعض المعارف، لا يعني أنَّ الإنسان يكون في التفاته وفهمه لهذه المعارف في غنى عن الوحي.

لقد تقدّم الحديث عن دور العقل في المعرفة بالمعنى العام للكلمة؛ الشامل للمعرفة بالحقائق والعلم بحسن الأفعال وقبحها، في معرض البحث عن العقل النظري والعقل العملي، ولكنْ مِن ناحية أخرى نجد أنَّ العلم والتجربة بدورهما مِن جملة عوامل تكامل العقل وازدهاره. وممّا يؤثر عن أمير المؤمنين الله في هذا الشأن، قوله:

\_ «العلم يزيد العاقل عقلًا». ٤

١. الكُليني، الكافي، ج٢، ص١٣٦.

٢. نهج البلاغة، الكتاب رقم: ٣١؛ الحراني، تحف العقول عن آل الرسول، ص٢٨٦.

٣. نهج البلاغة، الخطبة الأولى.

٤. المجلسي، بحار الأنوار، ج٧٨، ص٦.

### ١٨٨ \* الدين والعقل

\_ «العقل غريزة تزيد بالعلم والتجارب». ا

وقد روي عن الإمام الصادق على الله قال: «كثرة النظر في الحكمة تلقّح العقل»٢.٣

١. التميمي الآمدي، غرر الحكم ودرر الكلم، ح١٧١٧.

٢. الحرّان، تحف العقول عن آل الرسول، ص٣٦٤.

٣. جدير بالذكر أنَّ هناك مقالتين لكاتب السطور، بعنوان «ماهية عقل وتعارض عقل وحي» (ماهية العقل وتعارض العقل والوحي)، و «عقل و معرفت عقلاني از ديدكاه امام علي إلى العقل والمعرفة العقلانية في رؤية الإمام علي إلى العقل والوحي)، و «عما منشورتان على التوالي في مجلّة نقد ونظر، و في المجلّد الأوّل مِن «دانش نامه إمام علي إلى»، (موسوعة الإمام علي إلى»)، وإنَّ الرجوع إلى هاتين المقالتين لتكميل أبحاث هذه المقالة، لا يخلو مِن الفائدة.

#### المصادر

- ابن أبي الحديد المعتزلي، عزّ الدين، شرح نهج البلاغة، تحقيق: محمّد أبو الفضل إبراهيم، دار إحياء التراث العربي، ١٣٨٥هـ.
- ابن فارس، أحمد، معجم مقاييس اللغة، تحقيق: عبدالسلام محمّد هارون، مصر، مطبعة المصطفى وأولاده، ١٣٨٩ هـ، قم، مكتب الإعلام الإسلامي، ١٤٠٤ هـ.
  - ـ ابن سينا، حسين، الشفاء، شرح: إبراهيم مدكور، قم، مكتبة آية الله المرعشي النجفي، ٤٠٤ هـ.
  - \_\_\_\_\_، النجاة، تصحيح: محمّد تقي دانش پژوه، طهران، جامعة طهران، ١٣۶٤هـ.ش.
    - \_\_\_\_\_، حاشية الإشارات والتنبيهات، طهران، دفتر نشر كتاب، ١٤٠٣هـ.
      - \_الأشعث الكوفي، محمّد بن محمّد، الجعفريّات، طهران، انتشارات نينوي.
- \_ إيز وتسو، توشي هيكو، خدا و انسان در قر آن (الله والإنسان في القرآن)، ترجمه إلى اللغة الفارسيّة: أحمد آرام، طهران، دفتر نشر فرهنگ اسلامي، ١٣٥٥ هـ ش.
- الآبي، أبو سعيد منصور بن حسين، نثر الدرر، تحقيق: محمّد بن علي قرنة، القاهرة، الهيئة المصريّة العامّة للكتاب.
- \_الآمدي، عبدالواحد، غرر الحكم ودرر الكلم، شرح: جمال الدين الخونساري، تحقيق: السيّد جلال الدين المحدّث الأرموى، طهران، جامعة طهران، ١٣۶٠هـ.ش.
  - البرقي، المحاسن، تحقيق: السيّد مهدي رجائي، قم، المجمع العالمي لأهل البيت إليه ١٤١٥ هـ.
- الجوهري، إسماعيل بن حمّاد، الصحاح، تحقيق: أحمد عبدالعزيز العطار، بيروت، دار العلم للملايين، ١٩٩٠م.
- \_ الحراني، ابن شعبة الحسن بن علي، تحف العقول عن آل الرسول، تحقيق: علي أكبر الغفاري، قم، نشر إسلامي، ٤٠٤هـ.
  - الحلي، الحسن بن يوسف، الجوهر النضيد، قم، نشر بيدار، ١٣٤٣هـ.ش.
- \_ الديلمي، حسن بن محمّد، إرشاد القلوب، بيروت، مؤسّسة الأعلمي للمطبوعات، ١٣٩٨ هـ، مؤسّسة آل البيت يهي، ٤٠٨ هـ.
- \_ الراغب الأصفهاني، حسين بن محمّد، مفر دات ألفاظ القرآن، تحقيق: صفوان عدنان الداوودي، دار القلم، ١٤١٣هـ.

#### ١٩٠ \* الدين والعقل

- ري شهري، محمّد محمّدي، دانشنامه عقايد اسلامي (موسوعة العقائد الإسلاميّة)، قم، دار الحديث.
- \_ الشافعي، محمّدبن طلحة، مطالب السؤول، قم، نسخة مخطوطة ومحفوظة في مكتبة آية الله السيّد المرعشي النجفي.
- الشريف الرضي، محمّدبن حسين، نهج البلاغة، ترجمه إلى اللغة الفارسيّة: السيّد علي نقي فيض الإسلام، طهران، نشر فقيه، ١٣٧۶هـ.ش.
- \_الصدوق، محمّدبن علي (ابن بابويه)، مَنْ لا يحضره الفقيه، تحقيق: علي أكبر الغفاري، قم، مؤسّسة النشر الإسلامي.
  - \_\_\_\_\_، علل الشرائع، بيروت، دار إحياء التراث، ١٣٨٥هـ.
  - الطبرسي، عليبن الحسن، مشكاة الأنوار، النجف، المطبعة الحيدريّة، ١٣٨٥هـ.
  - \_الفارابي، أبونصر، فصول منتزعة، تحقيق: فوزي مستري النجار، بيروت، دار المشرق، ٥٠٤١هـ.
    - \_ فتال النيسابوري، روضة الواعظين، بيروت، مؤسّسة الأعلمي للمطبوعات، ٤٠٤ هـ.
      - \_الفيومي، أحمد بن محمّد، المصباح المنير، قم، دار الهجرة، ١٤١٤هـ.
- كابلستن، فريدريك، فيلسوفان انگليسي (الفلاسفة الإنجليز)، ترجمه إلى اللغة الفارسيّة: أمير جلال الدين أعلم، طهران، انتشارات سروش، ١٣۶٢هـ.ش.
  - \_الكراجكي، محمّدبن على، معدن الجوهر.
- \_ الكُليني، محمّد بن يعقوب، الكافي، تحقيق: علي أكبر غفاري، طهران، دار الكتب الإسلاميّة، ١٣٨٨ هـ.
  - المجلسي، محمّد باقر، بحار الأنوار، بيروت، دار إحياء التراث، ١٤٠٣هـ.
    - \_ ورّام بن أبي فراس، تنبيه الخواطر، بيروت، دار التعارف ودار صعب.

# العقل والوحي مِن وجهم نظر العلّامم الطباطبائي

روح الله بهشتي پور۲

#### الخلاصة

إنَّ أبحاث هـنه المقالة ترى أنَّ العلاقة بين العقل والوحي مِن وجهة نظر العلامة الطباطبائي، تكون على نحو تقدّم العقل واستقلاله، وتسعى إلى أنْ تجعل مِن المفاهيم المطروحة مِن قبل سهاحته عن العقل والوحي دليلًا على هذا المدّعى. ومِن هنا، فإنَّ هذه المقالة تستعرض أدلّة تقدّم العقل على أساس مستندات مِن آراء سهاحته. ويبدو في ضوء إعادة قراءة المباني المطروحة مِن قبل سهاحة العلامة الطباطبائي انتفاء مسألة التعارض بين العقل والوحي مِن الأساس؛ وذلك لأنَّ العقل الفلسفي يتكفّل بتقييم الشروط الثلاثة لقطعيّة الوحي. ومِن هنا، فإنَّ الوحي غير المتطابق مع العقل القطعي الفلسفي، ينسحب عمليًّا نحو دائرة الظنون، ولن يكون هناك وحي قطعي معارض للعقل القطعي أبدًا، وإنَّ الوحي الظنّي المتبقّي بدوره، لا يمتلك بسبب دليل «الظهور اللفظي» صلاحية الحجيّة والتقدّم على معطيات التجارب البشريّة، ونعني بذلك الفلسفة. يُضاف إلى ذلك، أنَّ حجيّة الروايات المتواترة مِن وجهة نظره لم تشكّل دليلًا بذلك الفلسفة. يُضاف إلى ذلك، أنَّ حجيّة الروايات المتواترة عِن وجهة نظره على أيّ حجيّة تفسيريّة.

المصدر: المقالة بعنوان «عقل و وحى از نظر علامه طباطبائي» في مجلّة فلسفه دين التي تصدر في الجمهوريَّة الإسلامية الإيرانيَّة باللغة الفارسيّة، العدد ٩، ربيع ١٣٩٠ش، الصفحات ٥ إلى ٢٤.

تعريب: حسن على مطر.

٢. مدرّس في كلية العلوم القرآنيّة، التابعة لحوزة كوثر العلميّة في مدينة قزوين.

تحليل هذا النوع مِن العلاقة بين الوحي والعقل على نحو أكثر، عبارة عن: التهاهي بين الفلسفة والعقل، وإثبات حجيّة النقل مِن طريق الفلسفة، واستقلال العقل في إدراك المعرفة، وقشريّة أو \_ في الحدّ الأقصى \_ إرشاديّة المعارف الوحيانيّة، وكون المعارف العقليّة متعالية.

#### المقدّمة

إنَّ مسألة العقل والوحي مِن المسائل التي شغلت اهتهام العلهاء والمفكّرين منذ القدم. وحتّى في الأعوام الأخيرة مِن القرن الثالث عشر، والثلث الأوّل مِن القرن الرابع عشر للميلاد، كان يحتدم النزاع في الغرب حول هذه المسألة؛ الأمر الذي أدّى إلى ظهور عصر النهضة، وشكّل أرضيّة لتأسيس الحركة الإنسانيّة.

وفي العقود الأخيرة ظهر عدد مِن الاتجاهات المهمّة والجديرة بالملاحظة بين العلماء المسلمين المعاصرين، إلّا أنَّ تحليل النتائج الاجتهاعيّة لهذه الاتجاهات، غرجنا عن إطار هذه المقالة. ومِن بين هذه الاتجاهات، هو الفهم البديع الذي قدّمه المفكّر الكبير العلامة السيّد محمّد حسين الطباطبائي عن العقل والوحي ونمط التعاطي بين هذين المفهومين. وقد ترك ظهور هذه النظريّة تأثيرًا ملحوظًا على الحوار الديني المعاصر، وأعدّ الأرضيّة لنقد وبيان الآراء التي أدّت في حدّ ذاتها إلى ظهور تأمّلات جادّة في مسألة العقل والوحي، بيد أنَّ النقصان الذي ظهر في هذا الشأن، هو القراءات غير الجامعة في هذا المجال؛ وذلك لأنّه على الرغم مِن تأليف وكتابة الكثير مِن المقالات والكتب في نقد وتقييم المنهج الفكري للعلامة الطباطبائي والدفاع عنه، إلّا أنَّه قلّم المنات إلى النظريّة المحوريّة لساحته في هذا الشأن، وهناك من اعتبرها موافقة للنقل، بينها ذهب آخرون إلى اعتبارها مخالفة للنقل. في حين أنَّه في حالة عدم الالتفات إلى نظريّته المحوريّة، وهنا النظريّة والدفاع عن فكرة ما بإطارها العام والكيّ؛ مع أنَّ الالتفات الى التفاصيل ودقائق المسائل والأفكار، يحظى بأهميّة عالية في تقييم وتحليل ونقد أيّ مسألة إلى التفاصيط ودقائق المسائل والأفكار، يحظى بأهميّة عالية في تقييم وتحليل ونقد أيّ مسألة علميّة. وعلى هذا الأساس، فإنَّ الذي يحظى بالأهميّة أوّلًا وبالذات، هو بيان أسلوب تعاطي علميّة. وعلى هذا الأساس، فإنَّ الذي يحظى بالأهميّة أوّلًا وبالذات، هو بيان أسلوب تعاطي علميّة. وعلى هذا الأساس، فإنَّ الذي وفي هذا الأساس، فإنَّ الذي وفي هذا الأساس، فإنَّ الذي وفي هذا الأهميّة أوّلًا وبالذات، مع العقل أو النقل. ومِن هناء سماحته مع المسألة المذكورة، وليس بيان موافقة أو مخالفة سماحته مع العقل أو النقل. ومِن هناء

فإنَّ هذه المقالة بصدد بيان رؤية العلّامة الطباطبائي - بغضّ النظر عن نقدها أو الدفاع عنها - ولهذه الغاية مِن الضروري العمل على إعادة قراءة آثاره وآرائه العالية مِن زاوية العقل والوحى.

# أ. مفهوم الوحي مِن وجهة نظر العلَّامة الطباطبائي

إنَّ الوحي ينقسم \_ مِن وجهة نظر العلَّامة الطباطبائي \_ إلى قسمين، وهما: الوحي الشفهي، والوحي غير الشفهي . ا

إنَّ الوحي الشفهي الصادر مباشرة عن المعصوم إلى تعسميرًا، بيد أنَّ الوحي غير الشفهي، والنقل بعبارة أدق فهو بدوره ينقسم إلى قسمين أيضًا، وهما: النقل القطعي، والنقل غير القطعي. والنقل غير المتواترة، وغير القطعي. والنقل غير المتواترة، وغير المحفوفة بالقرينة، عمّا لا يكون معتبرًا حتّى إذا وافق الكتاب؛ وذلك بسبب «عدم إحراز بيانه» على المحفوفة بالقرينة، عمّا لا يكون معتبرًا حتّى إذا وافق الكتاب؛ وذلك بسبب «عدم إحراز بيانه» على حدّ تعبير العدّمة الطباطبائي. أو على هذا الأساس، فإنَّ مسألة عرض الروايات على الكتاب في النقل غير القطعي، لن تكون قابلة للتصوّر مِن وجهة نظره. إنَّ المراد مِن الوحي القطعي في كلام العدّمة الطباطبائي، هو الشيء ذاته الذي يصل إلينا بالعلم الحصولي ورعاية الأصول الثلاثة، وهي: أصل «الصدور القطعي»، و «الدلالة القطعية»، و «جهة الصدور القطعي»، أو على حدّ تعبير ساحته: يكون واصلًا إلينا عن المعصوم على الكتاب. وإنَّ عدم القبول بقضايا الوحي القطعي حمّن تواترها، إنَّما كان بسبب توظيف و تطبيق هذه القاعدة.

# ب. مفهوم العقل مِن وجهة نظر العلّامة

إنَّ المراد بالعقل مِن وجهة نظر العلّامة الطباطبائي، هو ما ورد في كتاب بحار الأنوار مِن القول: «المراد بالعقل هنا لطيفة ربانيّة يدرك بها الإنسان حقيقة الأشياء، ويميّز بها بين الخير والشرّ، والحقّ والباطل، وبها يعرف ما يتعلّق بالمبدأ والمعاد. وله مراتب بحسب الشدّة

١. الطباطبائي، الميزان، ج١٢، ص٠٨٨.

۲. م.ن.

والضعف». ا

بالنظر إلى آثار العلامة الطباطبائي، فإنَّ مراده مِن العقل هو المعنى ذاته الذي يقدّمه عن الفطرة. ٢ إنَّ هذا الرأي ينسجم مع فهم بعض تلاميذه أيضًا. ٣ توضيح ذلك: أنَّ الفطرة مِن وجهة نظر العلامة الطباطبائي موجودة عند جميع الناس بشكل متساو، وإنَّ الجميع يحظون، شاؤوا ذلك أم أبوا، بأمور فطريّة ومتطابقة مع طبيعتهم، وإنَّ الاختلاف والنزاع المحتمل مِن قبيل: المشاجرات في البديهيّات ـ ناشئ مِن عدم الدقّة في جوانب الموضوع وأبعاده. إنَّ التفكير والإدراك العقلي الصحيح مِن وجهة نظر سهاحته، هو الاستفادة مِن الاستدلال والبرهان الذي يقوم على المقدّمات البديهيّة أو الذي يؤدّي إلى البديهي؛ وعلى هذا الأساس فإنَّ الإسلام في ضوء القاعدة الأصوليّة القائلة: «كلّ ما حكم به العقل حكم به السرع»، يقبل بكلّ أمر قام عليه البرهان الفلسفي ويؤيّده، ولا يبالي بتداعياته بها هو أمر ديني أبدًا. ٤ ومِن هنا، فإنَّ مراد العلّمة الطباطبائي مِن العقل في كلام الله سبحانه وتعالى، هو الإدراك الذي يعتري الإنسان مع سلامة فطرته. ٥

ومِن هذه الناحية، تكون الهداية والتربية الروحيّة مِن باب إتمام الحجّة، وإلّا فإنّه يمكن للإنسان أنْ يصل إلى الحقائق مِن طريق الاستدلال والبرهان العقلي الذي له بُعد فطري مِن وجهة نظر العلّامة.

«إنَّ الدين لا يدعو الإنسان إلَّا إلى نيل الحقائق الإلهيّة بشعوره الاستدلالي الذي جُهّز به [مِن خلال ما يمتلكه مِن المنطق العقلي وقوّة البرهان المودعة في فطرته، ليتمكّن بذلك مِن النعرّف على حقائق عالم ما وراء الطبيعة] ». <sup>٢</sup>

١. المجلسي، بحار الأنوار، ج١، ص ٨٦.

٢. انظر على سبيل المثال: الطباطبائي، الميزان، ج١٦، ص١٧٩.

٣. انظر على سبيل المثال: الجوادي آملي ، ج٤، صص١٨٥-١٨٧.

٤ .الطباطبائي، الميزان، ج٥، صص ٢٦٦-٢٨٣؛ الطباطبائي، شيعه در اسلام، ص٧٨- ٧٩؛ المجلسي، بحار الأنوار، ج١، ص١٠٤.

٥ .الطباطبائي، الميزان، ج٢، ص٢٥٠.

٦ .الطباطبائي، على وفلسفه إلهي، ص ١٣.

ومِن هنا، فإنَّ العلّامة الطباطبائي يذهب إلى الاعتقاد بأنَّ الوحي والهداية والتربية التشريعيَّة إنَّ النظم الحجّة، ومِن دون ذلك لا تكتمل الحجّة على البشر. أو إنَّ ساحته لا يرى في الأساس فرقًا بين مدركات البرهان والاستدلال وبين معارف الوحي، ويعتبر العقل رسولًا مستقلًا. أ

«الحقيقة، هي أنَّه لا فرق بين مسلك الأنبياء في دعوتهم إلى صريح الحقّ وبيّن الحقّ، سوى أنَّ الأنبياء كانوا قد استمدّوا معارفهم ومبادئ دعوتهم مِن المبدأ الغيبي وارتضعوا ذلك مِن ثدى الوحى ... ». "

إنَّ هذه النقطة هي مِن النقاط الأساسيّة المغفول عنها في تحليل كيفيّة العلاقة والارتباط بين العقل والوحي مِن وجهة نظر العلّامة الطباطبائي.

# ج. حجيّة البرهان العقلي

إنَّ الدليل على حجية البرهان العقلي \_ مِن وجهة نظر العلامة الطباطبائي \_ هو أنَّها حجيّة ذاتيّة وقطعيّة وغير محتاجة إلى الإثبات؛ وذلك لأنها مِن الأمور البديهيّة، والبداهة خير دليل على حجيّة الأمور البديهيّة؛ إذ إنَّ البرهان \_ مِن جهة \_ بسبب تقدّم الشيء على نفسه ومفسدة الدور، لا يقبل الإثبات بالدليل العقلي، ومِن جهة أخرى فإنَّ تقديم دليل نقلي لا يكون بدوره ممكنًا أيضًا؛ بسبب الدور وتوقّف حجيّة الظواهر الدينيّة على البرهان العقلي. أيضًا؛ بسبب الدور وتوقّف حجيّة الظواهر الدينيّة على البرهان العقلي. أ

يرى العلّامة الطباطبائي أنَّه مِن الإجحاف مطالبة الشيء بالدليل والبرهان، إذا كان بيان الحقّ مِن ذاتيّاته. ومِن هنا، فإنَّ العلّامة قد وقف بشدّة أمام الأخبار التي تنسب إلى الأئمّة عدم جواز الاستناد إلى العقل بعد معرفة الإمام، وقال في ذلك ما معناه:

«إِنَّ هـذا الكلام مِن أكثر الأمور إثارة للعجب؛ فإنّنا لـو قلنا بإبطال حكم العقل بعد

١ .الطباطبائي، الميزان، ج١١، ص٣٤٢.

٢ .الطباطبائي، شيعة، ص٥٩.

٣. الطباطبائي، على و فلسفه إلهي، ص١٣.

٤ .الطباطبائي، الميزان، ج٥، ص٥٨، الطباطبائي، شيعه در اسلام، صص٥٩-٩٦.

معرفة الإمام؛ فسوف يعني ذلك إبطال التوحيد والنبوّة والإمامة وسائر المعارف الدينيّة الأخرى. كيف يمكن أنْ نستنتج مِن العقل حكيًا، ثمّ نعمل بعد ذلك على إبطال العقل بذات ذلك الحكم، ومع ذلك نصدّق النتيجة». أ

وعلى هذا الأساس، فإنّ دائرة ومساحة الحجيّة الاستقلاليّة للاستدلال والبرهان قائمة، سواء قبل إثبات الوحي أو بعد إثباته، وإنّ وجود المسائل والمعارف الإلهيّة في متن الكتاب والسنّة، يُغني البشر عن معرفة وضع العلم المخصوص لهذه المسائل على مستوى عال. ومِن هنا، فإنّ سهاحته يرى أنّ الفلسفة تشتمل على معارف أكثر مِن متن الكتاب والسنّة؛ وذلك لأنّه يرى أنّ العقل يتمتّع بقدرة مستقلّة على طرح مادّة المعرفة، وأنّ الوحي إنّها جاء لإتمام الحجّة وإرشاد الأشخاص الذين تضرّرت فطرتهم ولم يعد بمقدورهم توظيف البديهيّات العقليّة. وإلّا فإنّ العقل قادر على فهم المعارف بشكل مستقلّ. وفي الحقيقة، فإنّ سهاحته يذهب إلى الاعتقاد بأنّ الاستدلال والمنطق العقلي، كان وما يزال على الدوام وفي جميع المستويات والأبعاد المعرفيّة، هو المعيار والميزان في نقد الوحي.

### د. حجيّة العقل

يذهب العلّامة الطباطبائي إلى الاعتقاد بأنَّ كلام رسول الله بين ، وكذلك كلام الأئمة الهداة الأطهار بين استنادًا إلى حديث الثقلين ـ سواء في ذلك كلامهم المحكم أو المتشابه، فيما يتعلّق بتفسير آيات القرآن الكريم؛ حجّة، كما أنَّ سماحته يُسقط كلام الصحابة والتابعين عن الاعتبار صراحة ، بل وإنّه قد صرّح بهذه النقطة قائلًا ما معناه: «إنَّ الآيات التي تكون صريحة أو ظاهرة في مدلولها، ولا تحتاج إلى تفسير، يكون كلام رسول الله بين في تلك الموارد حجّة أيضًا». "ثمّ اشترط سماحته بعد ذلك في الرجوع إلى النبيّ الأكرم بين والأئمة الأطهار بين، حضورهم وسماع كلماتهم مشافهة، وفي غير هذه الصورة قال باشتراط تواتر الرواية أو كونها حضورهم وسماع كلماتهم مشافهة، وفي غير هذه الصورة قال باشتراط تواتر الرواية أو كونها

١. م.ن؛ المجلسي، بحار الأنوار، ج١، ص١٠٤، وج٢، ص١٣٤.

۲. الطباطبائی، الميزان، ج۱۲، ص۳۸۰.

۳. م.ن.

محفوفة بالقرائن في اعتبارها ، وفي بعض الموارد اشترط لحجيّة النقل تحقّق ثلاثة أمور، وهي: التواتر، والنصّ، وعدم التقيّة.

والنقطة الجديرة بالالتفات هي أنَّ العلامة الطباطبائي قد استفاد مِن الخصائص الفلسفية للتواتر، دون الخصائص الحديثيّة والروائيّة؛ ومِن هنا فإنَّ هذه الأمور الثلاثة (التواتر والنصّ وعدم التقيّة)، لا يتمّ تقييمها مِن وجهة نظره بالملاكات الروائيّة والحديثيّة، وإنَّما يعمل على تقييمها بالملاكات الفلسفيّة. توضيح ذلك: أنَّ النصّ هشت و في المنظومة المعرفيّة للعلامة الطباطبائي - إنَّما يكون نصًّا إذا كانت ألفاظ الوحي فيه صريحة في دلالتها على البراهين الفلسفيّة التي هي مِن وجهة نظره القضايا الفطريّة ذاتها للعقل، وفي غير هذه الحالة تكون خارجة مِن دائرة النصّ؛ بمعنى أنَّه قد يكون لفظًا مِن الوحي القطعي بالنسبة إلى الفيلسوف نصًّا وبالنسبة إلى المحددث مجملًا، والعكس صحيح أيضًا. ومِن هنا، فإنَّ العوام في فهمه أو أولئك الذين لا يمتلكون معلومات فلسفيّة، لا يمتلكون حتى القدرة على فهم نصّية النصوص أيضًا. ومِن منطلق هذه الرؤية، ذهب سهاحته إلى اعتبار شخص مثل العلّامة المجلسي والكثير مِن أصحاب الأئمّة، مِن القشريين والسطحيين.

وكذلك، فإنَّ شاخص التقيّة موجود في الملاكات الفلسفيّة أيضًا؛ وذلك لأنَّ التقية إنَّما توجد في رواية إذا كانت المسألة مطروحة في تلك الرواية على خلاف المباني الفلسفيّة. وإنَّ التواتر مِن وجهة نظره لا ينحصر بعلوم الحديث، وإنَّما له منزلة واضحة وثابتة في النظام الفلسفي أيضًا. وعلى هذا الأساس، يمكن اعتبار العلّامة الطباطبائي هو المؤسّس الأوّل لهذا الحقل المنهجي؛ وذلك لأنّه كان هو الشخص الأوّل الذي عمل على تقييم تاريخ الحديث ودلالته وصدوره وجهة صدوره في حقل علوم الحديث بملاكات فلسفيّة بحتة، وليس بالملاكات اللغويّة والروائيّة.

ومِن هنا، فإنَّ الفلسفة حيث تقوم في المنظومة المعرفيّة للعلّامة الطباطبائي على تقييم الشروط الثلاثة أعلاه، فإنَّ الوحي القطعي غير المتطابق مع العقل القطعي الفلسفي ينسحب

مِن الناحية العمليّة على دائرة الظنون. ومِن هنا، لن يمكن أنْ يحدث التعارض بين الوحي القطعي والعقل القطعي أبدًا. وإنَّ الوحي الظنّي المتبقّي لن تكون له بسبب «الظهور اللفظي» وصلاحية الحجيّة، ولن يكون له التقدّم على مدخل التجارب البشريّة (الفلسفة). وعلى هذا الأساس، فإنَّ إثبات أحقيّة وعصمة وحجيّة الوحي، لا طريق له مِن وجهة نظره إلّا مِن طريق العقل.

والآن بعد تأييد حجية طائفة مِن الروايات القطعية والقطعية هنا، إنّها هي بلحاظ مباني علم الحديث وليس جميعها، بوساطة الفلسفة التي هي مِن وجهة نظر العلامة الطباطبائي القضايا الفطريّة ذاتها للعقل، نصل في الخطوة التالية إلى بحث تخصيص الرواية للكتاب؛ إذ إنّ نتيجة حجيّة الروايات مِن وجهة نظر العلامة، تختلف عن فهم علماء الإماميّة لحجيّة الروايات بشكل واضح؛ إذ إنّ حاصل فهمهم لحجيّة الروايات، هو تخصيص القرآن بالرواية؛ في حين أنّ العلامة الطباطبائي بناء على رؤيته البديعة في حقل استقلاليّة الدلالة القرآنيّة يعتبر التخصيص هنا منتفيًا، ويقتصر في ذلك على مجرّد القول بحجيّة الروايات فقط. وعلى الرغم مِن أنّ هذا الأمر قد يبدو عجيبًا ومستغربًا للوهلة الأولى، إلّا أنّه يعود بجذوره إلى اختلاف فهم العلامة للحديث عن الفهم الشائع بين علماء الإماميّة. فإنّه يرى الروايات في سطح أدنى بكثير ممّا يفهمه العقل مِن المعارف، ويعتبرها خاصّة بالقشريين والسطحيين الذين لا يمتلكون قدرة على فهم الأبحاث العقليّة. ا

وبشكل عام، فإنَّ العلّامة الطباطبائي إنَّما قبل بالجانب البياني للروايات فقط، وذلك في ضوء الشروط الآنف ذكرها، ولا يعتقد بالفحص عن الروايات لتخصيص آيات القرآن؛ لأنَّ «الوحي الساوي القطعي الذي في يد المسلمين، هو هذا القرآن الكريم». ٢ وقد اعتبر حجيّة المصادر الدينيّة الأخرى تابعة للقرآن الكريم: «إنَّ كتاب الله ـ القرآن الكريم ـ مصدر أساسي

١. المجلسي، بحار الأنوار، ج١، ص١٠٤.

٢. الطباطبائي، شيعة، ص٤٩.

لكلّ فكر إسلامي، وهو الذي يضفي الاعتبار ويمنح الحجيّة لسائر المصادر الدينيّة الأخرى». الحرّ في الله عنى في مثل هذا المقام ومِن وجهة نظره «إنَّ معارف القرآن يعرفها كلّ عالم لو تدبّر فيها، ولا معنى في مثل هذا المقام لأنْ نشتر ط بيان رسول الله عليه في فهم القرآن». ٢

إنَّ فهم سهاحته في حقل القرآن الكريم يبلغ حدًّا يذهب معه إلى التصريح والقول: "إنَّ كلّ نظريّة دينيّة يجب أنْ تنتهي إلى القرآن الكريم «. " ومع ذلك، فإنَّ هذه الحجيّة مِن وجهة نظره، لم تحُل دون ذهابه إلى إرشاديّة معارف القرآن أ، وبالتالي فإنّه قال في نهاية المطاف باستقلاليّة العقل في فهم المعارف. مِن ذلك أنَّ مسألة التوحيد على سبيل المثال - تعدّ مِن وجهة نظره مسألة في فهم المعارف. مِن ذلك أنَّ مسألة التوحيد على سبيل المثال - تعدّ مِن وجهة نظره مسألة فطريّة، وتعدّ مِن المستقلّات العقليّة، وأنَّ الأنبياء وسائر الناس يدركونها بشكل متساو. وعلى هذا الأساس، فإنَّ المعارف القرآنيّة واضحة بالنسبة إلى أصحاب العقول والفلاسفة حتى قبل الدخول في القرآن، وأنَّ المفسّر خلال تفسيره للقرآن وعلى أساس معرفته الفلسفيّة السابقة، يعمل على ترجيح مفهوم بالنسبة إلى آية. ومِن هنا، فإنَّ سهاحته لم يعتبر تفسير القرآن على أساس المعرفة الفلسفيّة السابقة مِن التفسير بالرأي آ، وذهب إلى القول بأنَّ التفسير بالرأي عبارة عن عدم الرجوع إلى الآيات الأخرى في تفسير كلّ آية، حيث يتمّ تقديمها في ضوء منظومة المعرفة الفلسفيّة السابقة للمفسّم.

# هـ. أدلّة تقدّم العقل على النقل

بعد بيان العقل والوحي في المنظومة الفكريّة للعلّامة الطباطبائي، مِن الجدير ذكره أنَّ الغوص والتعمّق في المعارف الفلسفيّة ضروري قبل الدخول في صلب الأبحاث والدراسات الوحيانيّة. ٧

۱ .الطباطبائي، شيعه در اسلام، صص ۸۶-۸۵.

٢. الطباطبائي، الميزان، ج٣، ص١٣١.

۳. م.ن، ص۱۲۸.

٤. م.ن، ج١٩، ص٨٦.

٥. م.ن، ج١١، ص٢٣٦.

۲. م.ن، ج۳، صص۱۱۸–۱۱۹.

٧. الحسيني الطهراني، مهر تابان، صص٢٨-٢٩.

وبالنظر إلى أصالة فهم العقل البشري في المنظومة الفكريّة للعلّامة الطباطبائي، فإنَّ فهم العقل سوف يكون مِن الناحية العمليّة هو المناط والملاك في التقييم وفي إثبات اعتبار الأدلّة النقليّة. \

فمِن وجهة نظره، إنَّ حجية الظواهر الدينية \_وهي عبارة عن أكثر الأدلّة النقليّة، مِن قبيل: الآيات والروايات \_ تقوم أوّلًا: على العقل. ومِن هنا، فإنّه لو تعارض ظاهر الروايات مع البراهين العقليّة، تكون النتيجة الفلسفيّة مقدّمة على الرواية. إنَّ حجيّة الأدلّة النقليّة وحجيّة ظاهر الكلام تستند إلى العقل، وبسبب عدم اختلاف المقدّمات عند العقل، فإنّه في حالة تقديم النقل على العقل وردّ الدليل العقلي، سوف يتمّ ردّ حجيّة الأدلّة النقليّة أيضًا.

وقد علّق العلّامة الطباطبائي \_ في تهميش كلام العلّامة المجلسي بشأن الفلاسفة، إذ قال: «تكلّموا في ذلك فضو لًا» \_ قائلًا:

«بـل لأنَّهم تحققوا أوَّلًا أنَّ الظواهر الدينيَّة تتوقف في حجيَّتها على البرهان الذي يقيمه العقل، والعقل في ركونه واطمئنانه إلى المقدِّمات البرهانيَّة، لا يفرَّق بين مقدَّمة ومقدَّمة؛ فإذا قام برهان على شيء، اضطرَّ العقل إلى قبوله». ٢

وثانيًا: إنَّ الأدلّة النقليّة أدلّة لفظيّة، وهي في الغالب تفيد الظنّ مِن باب الظهور، ولا قبل لها على مقاومة الأدلّة العقليّة القطعيّة. يُضاف إلى ذلك أنَّ البراهين الفلسفيّة عقليّة وتفيد القطع واليقين؛ وعليه فإنّه في مقام التعارض بين الأدلّة النقليّة والأدلّة العقليّة، يكون الترجيح في كفّة الأدلّة العقليّة: «وثانيًا: إنَّ الظواهر الدينيّة متوقّفة على ظهور اللفظ، وهو دليل ظنّي، والظنّ لا يقاوم العلم الحاصل بالبرهان لو قام على شيء». "

وثالثًا: إنَّ الفلسفة الراهنة في ضوء نظامه الفكري مصداق للأحكام العقليّة. وذلك أنَّ الفلسفة مِن وجهة نظره و لا سيّما منها فلسفة صدر المتألمّين، بديميّة وعقليّة، وعليه تكون المعرفة الحقيقيّة رهنًا بها ومتوقّفة عليها. بل وإنَّ بعض أقوال الأئمّة الأطهار اليّم في ضوء

١ . المجلسي، بحار الأنوار، ج١، ص١٠٠.

۲. م.ن، ص۲۰.

۳. م.ن.

رؤيته \_ خاصّة بالمتبحّرين في الأبحاث العقليّة والفلسفيّة، وأمّا سائر العلماء الآخرين فلا قدرة لديهم على فهمها واستيعابها.

«... لقد كان الأستاذ العلّامة الطباطبائي يرى ضرورة تقوية الفكر وتصحيح القياس والمنطق والفلسفة بشكل عام، وكان يعتبر الفلسفة هي الحلّ الوحيد في هذا الشأن، قبل الرجوع إلى معين الخزائن العلميّة لأهل البيت الله الدوع إلى معين الخزائن العلميّة لأهل البيت الله العلماء الذين كانوا يذهبون إلى ترجيح أنْ يعمل طلّاب العلم على التعرّف على الأخبار والروايات المأثورة عن الأئمّة الأطهار الله الينتقلوا إلى دراسة الفلسفة بعد ذلك \_كان سهاحته يقول: إنَّ معنى هذا الكلام هو عين مقالة (كفانا كتاب الله) ». أ

# بحث مصداقي

مِن ذلك على سبيل المثال يمكن مِن خلال تقييم الإرادة والمشيئة المحدثة في الروايات تصوير منهج وأسلوب العلّامة الطباطبائي في الرجوع إلى الأخبار وتحديد مستوى الرواة ونوع تحليله في هذا الشكل على نحو معيّن. فقد تمّ اعتبار المشيئة في المصادر والجوامع الروائيّة والحديثيّة ، على أنّها مخلوقة وأنّها مِن صفات الفعل، ولا شيء منها يتطابق مع المشيئة الذاتيّة. وقد ذهب العلّامة الطباطبائي في تحليل الروايات المذكورة في ضوء منهجه البديع والمبتكر إلى اعتبار المشيئة ذاتيّة، وأنَّ جميع الروايات الناظرة إلى المشيئة المحدثة، إنَّا كان سببه يعود إلى أنَّ جميع رواة هذه الأحاديث والروايات، لم يكونوا بالمستوى الذي يؤهّلهم إلى فهم المشيئة الذاتيّة.

إنَّ ملاك العلّامة الطباطبائي في هذا التقييم، ليس مِن قبيل المعايير الفنيّة في معرفة الرواة على ما هو معروف في علم الرجال. بل إنَّ معيار التقييم في هذا المسار عبارة عن تطبيق رواية الراوي مع النسيج المفهومي في الفلسفة. إنَّ هذا المعيار لا يتطابق مع قواعد وضوابط معرفة السند

١. الحسيني الطهراني، مهر تابان، ص٣٤.

۲. م.ن، ص۲۸.

٣. انظر على سبيل المثال: الصدوق، توحيد الصدوق، باب المشيئة والإرادة، وباب صفات الذات وصفات الأفعال؛
 الكُليني، أصول الكافى، باب الإرادة أثمًا من صفات الفعل وسائر صفات الفعل.

في علم الحديث؛ وذلك لأنَّ أغلب هؤلاء الرواة مِن زاوية المباني الروائية والرجالية على مرتبة ومنزلة عالية. في حين أنَّه طبقًا لمعيار العلامة الطباطبائي لم يكن أيّ واحد مِن كبار الرواة والأصحاب المعاصرين للمعصومين بي ، متصفًا بالوعي والإدراك اللازم للمباني الفلسفية، وكانوا في زمرة العوام الذين تحتم عليهم الانشغال بظواهر المعارف.

«وطريق الاحتياط الديني لمن لم يتثبّت في الأبحاث العميقة العقليّة، أنْ يتعلّق بظاهر الكتاب وظواهر الأخبار المستفيضة، ويرجع علم حقائقها إلى الله عزّ اسمه، ويجتنّب الورود في الأبحاث العميقة العقليّة إثباتًا ونفيًا». \

وبطبيعة الحال، فإنَّ هذا الكلام يشمل حتى المحدِّثين والفقهاء في المراحل الزمنية اللاحقة، وقد شمل حتى العلماء مِن أمثال العلامة المجلسي مِن الذين كانوا على معرفة واطلاع بالأبحاث الفلسفية؛ وذلك لأنَّ معيار العلامة الطباطبائي في نقد الرواة والمحدثين، كان منصبًّا على عدم استعالهم للفلسفة، وليس عدم الفهم الفلسفي مِن قبل الراوي.

يرى العلّامة الطباطبائي في البين أنَّ خطاب الأئمة الأطهار المنتجه في بعض الأحيان إلى عدد مِن خاصة الأصحاب، وفي مثل هذه الحالة يشتمل كلامهم على مفاهيم فلسفيّة مِن المستوى العالى، ومِن هنا يتمّ تقييم الفهم العقلي في هذا الأسلوب بمعيار المفاهيم الفلسفيّة ومقياس مستوى المعارف النقليّة؛ وعلى هذا الأساس سوف يكون الاستدلال العقلي مقدّمًا على الوحى.

طبقًا لرأي العلّامة في تقدّم التفكير والفهم الفلسفي على الوحي، فإنَّ مضمون النقل يكون فاقدًا لقابليّة استخراج أصول الدين؛ وذلك لأنَّ إثبات أصول الدين متقدّم على القبول والإيمان بالكتاب والسنّة. وقد اعتبر أنَّ المبنى في قبول النقل، هو تطابقه مع اللاهوت الفلسفي:

«إنَّ متن الإلهيَّات عبارة عن مجموعة مِن الأبحاث العقليَّة البحتة، ونتيجتها هي إثبات الصانع، وإثبات واجب الوجود، والتوحيد، وسائر صفات كماله ولوازم وجوده، مِن

١ . المجلسي، بحار الأنوار، ج١، ص١٠٤.

النبوّة والمعاد، وهذه مسائل باسم أصول الدين التي يجب أنْ تثبت مِن طريق العقل قبل كلّ شيء؛ لكي يتمّ إثبات وحجيّة تفاصيل الكتاب والسنّة». ا

كما أقام العلّامة الطباطبائي إدراك المعارف العالية والعميقة على الأبحاث الفلسفيّة، واعتبر النقل في هذا المسار تابعًا ومحتاجًا إليه:

"إنَّ الاستفادة مِن أبحاث الإلهيّات لا يعتبر مكمّلًا للمعارف الدينيّة، بل إنَّ ذلك مجرّد وسيلة للاستفادة منها. كما أنَّ الاستفادة مِن علم المنطق في استنتاج المعارف الإسلاميّة، والاستفادة مِن علم الأصول في استنباط أحكام المذهب، لا يعني تكميل المعارف الإسلاميّة أو الأحكام العمليّة للإسلام». "

وفي الوقت نفسه، فإنَّ العلّامة الطباطبائي لم يعتبر المنهج والأسلوب الفلسفي هو الحقيقة والواقع عينهما، وأنّه لا يقبل الخطأ، ولكنّه على كلّ حال يذهب إلى الاعتقاد بأنَّ الفلسفة مِن خلال النقل قد اكتسبت في القرن الحادي عشر للهجرة عينيّة كاملة، ولم يبق في البين شيء سوى اختلاف التعبر."

لقد ذهب العلّمة الطباطبائي إلى اعتبار الظواهر الدينيّة، والحجّة العقليّة، والإدراك المعنوي والمفهومي، بوصفها طرقًا في الوصول إلى المعارف. أنَّ التعبير بـ «الظواهر الدينيّة» في خصوص النقل، إنَّ العقيقة يمثّل تأكيدًا على الدلالة الظنيّة للنقل، والدلالة القطعيّة للبراهين العقليّة. كما أنَّ هذا التعبير يدلّ على اعتبار قشريّة الظواهر الدينيّة.

وعلاوة على هذا، فإنَّ العلّامة الطباطبائي يذهب إلى الاعتقاد بأنَّ طريقي الحجّة العقليّة والإدراك المعنوي والمفهومي، قادران - بشكل مستقلّ عن الوحي - على الوصول إلى الحقائق المعرفيّة، بل وهما على درجة أعلى مِن المستوى المعرفي.

۱. الطباطبائي، بررسي هاي اسلامي، ج۲، ص۱۷۳.

۲. م.ن، ص ۱۷.

۳. م.ن، ص۱۰۰.

٤. م.ن، ص٧٨.

٥. الطباطبائي، بررسي هاي اسلامي، ج٢، ص٧٨؛ المجلسي، بحار الأنوار، ج١، ص١٠٤.

"إنَّ الظواهـ ر الدينيَّة حيث تكون بيانات لفظيَّة، وقد تمّ إلقاؤها بأبسـط لغة، فإنّها تقع في متنـاول الناس، ويأخذ كلّ شخص منها بها تتسـع له ظرفيَّته الوجوديِّة، وبها يقدر على فهمه واستيعابه. خلافًا للطريقين الآخرين اللذين يختصّان بفئة خاصّة مِن الناس، ولا تكون صالحة للجميع». الإيمكن الوصول إلى الحقائق الكليّة للخلق بوسـاطة كلّ واحـد مِن هذه الطرق الثلاثة، وهي: طريق الدين وظواهر أقوال الأنبياء، وطريق الفلسـفة والبرهان، وطريق الذوق والكشف». المناه والكشف». المناه المناه المناه المناه المناه المناه المناه المناه المناه والكشف». المناه ال

يذهب العلّامة الطباطبائي إلى الاعتقاد بأنَّ تلك الطائفة مِن الروايات المبيّنة للمطالب الفنيّة والعميقة، إنَّما هي في الحقيقة تحتوي على أسس فلسفيّة، ويمكن العمل على اكتشافها وحلّها بالفنون الفلسفيّة المتقدّمة.

هناك الكثير مِن الروايات المأثورة عنهم على وقد تمّ ضبطها في الأحاديث والخطب، وإنَّ بعضها مِن الدقّة والعمق بحيث أنَّه لم يتم التمكّن مِن حلّها على الرغم مِن الآراء الفلسفيّة للمتقدّمين، ولم يمكن حلّها إلّا بعد مضي عشرة قرون؛ إذ تداولتها صدور الأجيال خلفًا عن سلف، حتى أمكن حلّها في القرن الحادي عشر للهجرة."

وبطبيعة الحال، فإنَّ عدم الوصول إلى بعض المفاهيم الفلسفيّة الموجودة في كلمات الأئمّة الأطهار بين ، حتى القرن الحادي عشر للهجرة ، لا يقبل الجمع مع بيان المعارف الإلهيّة بأسلوب فلسفي في أحاديث الأئمّة بين ؛ إذ في حالة الجمع ، يمكن صدور المعارف العميقة مِن قبل عامّة الحرواة ، وهذا ما لم يقبل به العلّامة الطباطبائي ؛ وذلك لأنَّ اختلاف المستوى المعرفي للرواة واختلاف مستوى المعارف النقليّة ، يمثّل واحدًا مِن الأدلّة القطعيّة له في تقديم العقل على النقل، والقول بمعياريّة البرهان العقلي .

إنَّ اللغة الفلسفيّة \_ مِن وجهة نظر العلّامة الطباطبائي \_ إنَّها هي وسيلة لبيان المرادات

۱. م.ن، ص۸۱.

٢ .الطباطبائي، شيعة، ص٥٩.

۳. م.ن، ص٥٥.

والمقاصد الوحيانيّة، التي انفرد الإمام عليّ بن أبي طالب، والإمام الصادق، والإمام الكاظم والإمام عليّ بن موسى الرضا بين بتعليمها لبعض تلاميذهم. أو بطبيعة الحال، فإنَّ مراده هو المعارف التي تتطابق مع اللغة الفلسفيّة، لا أنَّ الأئمّة الأطهار بين قد استعملوا اللغة الفلسفيّة في إطار بيان تلك المعارف.

إنَّ الأبحاث التي ورد ذكرها في الأحاديث السابقة، وإنْ كانت مرتبطة بسلسلة مِن المطالب الخاصّة، ولكنْ كما يتضح مِن خلال التعمّق والتدبّر في أطراف الكلمات والبيانات، فإنَّ أساسها العام يقوم على الأبحاث العامّة للفلسفة العالية. إنَّ هذه النظريّات العامّة والمسائل الإلهيّة بالطريقة الخاصّة التي تمّ بيانها بها بغضّ النظر عن سلسلة النتائج التي يتمّ استنتاجها مِن الأبحاث العامّة في الفلسفة عير قابلة للتفسير والتوجيه. ٢

وعلى الرغم مِن تأكيد العلّامة الطباطبائي على إمكان سلوك الطريق بكلّ واحد مِن هذه الطرق الثلاثة المذكورة آنفًا، وانتهاء كلّ واحد منها إلى غاية وهدف واحد، إلّا أنّه قد صرّح بأنّ الأسلوب النقلي مِن دون قيامه على الفلسفة، لن يكون بيانًا للحقيقة ولا موصلًا للغاية، وإنّ الفلسفة هي المرشد الوحيد للروايات. إنّ هذا التحليل بدوره صريح في تقدّم العقل على الوحي أيضًا.

### التماهي بين العقل والفلسفة

مِن خلال دراسة مجموع آثار العلّامة الطباطبائي، وما يترتّب عليها مِن النتائج المفهوميّة، يمكن لنا أنْ نصل إلى نتيجة مفادها أنَّ تماهي الأحكام العقليّة والأحكام الفلسفيّة، قد تسبّبت بفكرة تقدّم العقل على النقل. إنَّ جميع المواد الفلسفيّة في المنظومة المعرفيّة للعلّامة الطباطبائي عقليّة. في حين أنَّه يرى:

إِنَّ قولنا بأنَّ الفلسفة قد بلغت ذروتها، يعني أنَّ الأبحاث الفلسفيّة الأخيرة بالقياس إلى

۱. الطباطبائي، شيعه در اسلام، صص٥٦-١٠٢.

٢. الطباطبائي، شيعة، ص١٦٣.

أبحاث المتقدّمين، تقع في مرتبة عالية جدًّا، بحيث تتناسب مع معارف الحقيقة؛ لا أنَّ محتويات كتب الحكمة، مِن قبيل: الأسفار والمنظومة ونظائرهما، تقع في صلب الواقع ومنزل الوحي، وأنّها مصانة مِن جميع أنواع الخطأ. أوفي الوقت نفسه، فإنَّ العقل مِن وجهة نظره في حدّ ذاته حجّة ومتطابق مع الواقع ومعصوم مِن الخطأ؛ إذ يرى أنَّ العقل لطيفة ربانيّة أ، وإدراك يحصل للإنسان مع سلامة الفطرة. أنَّ عدم الالتفات إلى هذه النقطة، سوف يخدش مقدّماته في إثبات تقدّم العقل على النقل.

المقدّمة الأولى: حيث أنَّ حجيّة النقل تستند إلى الأدلّة العقليّة، فإنَّه في حالة تقدّم النقل على العقل، سوف يتمّ إنكار حجيّة النقل.

المقدّمة الثانية: أنَّ الأدلّة النقليّة لفظيّة، والأدلّة اللفظيّة ظنيّة. في حين أنَّ الأدلّة العقليّة يقينيّة؛ والظنّ لا يقاوم اليقين.

لا شكّ في أنَّ الدليل والقرينة العقليّة مقدّمة على النقل، ولا يتمّ أبدًا ترجيح ظاهر النقل على الدليل القطعي للعقل. وعلى هذا الأساس، فإنَّ كبرى هذه المسألة صحيحة. بيد أنَّ الصغرى في حالة عدم لحاظ هذا التهاهي بين العقل والفلسفة، سوف تتعرّض إلى إشكال. إذ مراده مِن العقل هو الفلسفة؛ حيث لن تكون مِن وجهة نظره معصومة مِن الخطأ. أي حين أنَّه قال في تعريف العقل، إنَّه لطيفة ربانيّة معصومة مِن الخطأ.

والجواب المطلوب عن هذا الخدش، هو أنَّ مراد العلّامة الطباطبائي مِن الفلسفة هي القضايا البديهيّة و نتائجها؛ حيث يُسمّى هذا النوع مِن الإدراكات والتصديقات بالعقل القطعي. ٥

إنَّ المعرَّف للبحث الفلسفي هو أنَّه بوساطة الاستفادة مِن سلسلة مِن القضايا البديهيّة أو النظريّة ـ المنتجة لتلك البديهيّات ـ والأفكار التي لا يمكن للمشاعر والإدراك الإنساني أنْ يشكّ

۱. الطباطبائي، بررسي هاي اسلامي، ج۲، ص١٧٥.

٢. المجلسي، بحار الأنوار، ج١، ص٨٦.

٣. الطباطبائي، الميزان، ج٢، ص٢٥٠.

٤. الطباطبائي، شيعة، ص٢١٩.

٥. م.ن، ص١١٨.

أو يتردّد بشأنها، يبحث بالمنطق الفكري في كليّات عالم الوجود، وبذلك يصل إلى مبدأ خلق العالم وكيفيّة ظهور العالم ومبدئه ومنتهاه. ا

ومِن هنا، إذا كان المراد مِن الفلسفة هو استنتاج النتائج البديهيّة مِن المقدّمات والمواد البديهيّة، كان الإشكال المذكور بدويًا، وسوف ينحلّ بهذا التوجيه. ولكنْ حيث أنَّه قد قبل بنفسه عدم تحقّق هذه البداهة في الكتب الفلسفيّة ، فإنَّ الاستناد إلى العقل القطعي، سوف يكون بمفهوم «البداهة التعليقيّة».

والآن، قد يقال بأنَّ المسألة هي أنَّه في الأبحاث الفلسفيّة الواصلة إلينا مِن الفلاسفة المتقدّمين، لم يتمّ سلوك هذا الطريق، وأنَّ المقدّمات التي تمّ ذكرها، لم تكن مِن العقل القطعي، وأنَّ الأبحاث التي قاموا بها لم تكن في ضوء منهج البحث الفلسفي. والجواب عن ذلك أوّلًا: «لم يضمن أحد صحّة جميع ما وصل إلينا مِن المتقدّمين. وليست الفلسفة وحدها فقط، بل وسائر العلوم النظريّة الأخرى تعاني مِن هذه الحالة، وما لم تصل المسألة إلى مستوى البداهة، سوف تبقى على هذه الحالة». "

وفي هذه الحالة، فإنَّ الاستناد إلى العقل القطعي، سوف يكون في الحدّ الأقصى بمفهوم البداهة التعليقيّة. وإنَّ هذا النوع مِن البداهة يشهد بذاته على عدم البداهة. وعلى هذا الأساس، فإنَّ إشكال التهاهي بين العقل والفلسفة والعينيّة بين هذين المفهومين والإشكال المذكور، سوف يعود مجدّدًا.

وعلى أيّ حال، فإنَّ الذي يحظى بالأهميّة في بيان رؤية العلّامة الطباطبائي في هذا المورد، هو التهاهي بين العقل والفلسفة وتقديمها على الوحي القطعي. الأعمّ مِن أنْ تكون تلك القضايا الفلسفيّة بديهيّة أو غير بديهيّة. وعلى كلّ حال، فإنَّ العلّامة الطباطبائي قد ذهب مِن الناحية العمليّة إلى اعتبار جزء كبير مِن القضايا الفلسفيّة بديهيًّا، وقدّم نظريّة «التهاهي» على أساس ذلك.

۱. م.ن، صص٥٥-٥٦.

۲. م.ن، ص۲۱۹.

۳. م.ن.

### مساحة مدركات العقل

إنَّ العلّامة الطباطبائي يرى أنَّ مدركات العقل - إذا ما استثنينا تفاصيل الأحكام - تشمل الأخلاق والعقائد وكليّات الفروع أيضًا، وقال في ذلك:

«... ويمكن الحصول [من طريق العقل] على المسائل الاعتقاديّة والأخلاقيّة، وكذا الكليّات للمسائل العمليّة (فروع الدين)، ولكنَّ جزئيات الأحكام ومصالحها الخاصّة بها لم تكن في متناول العقل، وخارجة عن نطاقها». ا

ثمّ استنتج بعد ذلك أنَّ الفلسفة تستطيع أنْ تدرك الحقائق مِن طريق العقل على نحو الاستقلال.

«... إنَّ الذي يميِّز المنهج الديني مِن المنهج الفلسفي، هو أنَّ الفلسفة تصل إلى الحقائق مِن طريق العقل، بينما يصل الدين إلى الحقائق مِن طريق الوحي السماوي». ٢

وبعبارة أخرى: إنَّ الوجه المميّز بين هذين الأمرين، يكمن في اختلاف سطوح بيان وتقديم المعرفة؛ فالمعرفة العقليّة سطح متنزّل وخاصّ بالفلاسفة، والمعرفة النقليّة سطح متنزّل وخاصّ بالقشريين.

وبعبارة أخرى: إنَّ كلّ واحد منها وحده، يمثّل طريقًا في الوصول إلى الحقائق، لا أنَّ احدهما بوصفه حجّة باطنيّة والآخر حجّة داخليّة، بل إنَّ كلّ واحد مِن العقل والوحي مِن وجهة نظره طريق مستقل ومختلف عن الآخر؛ حيث يمكنها أنْ يكون موصلًا. غاية ما هنالك، أنَّ الطريق الفلسفي على ما تقدّم سواء في مقدّمة المواجهة مع النقل أو في المستوى العالي مِن المعرفة، حاكم على النقل والمرشد الوحيد له. ومِن هذه الناحية، فإنَّ الصلة والارتباط بين العقل والوحي، لن تكون علاقة تعارضيّة أو تقدميّة؛ بل الموضوع مسألة استقلال العقل. النقطة الأخرى، هي أنَّ العلّامة الطباطبائي يذهب إلى الاعتقاد بأنَّ القرآن هو وحده الوحي النقطة الأخرى، هي أنَّ العلّامة الطباطبائي يذهب إلى الاعتقاد بأنَّ القرآن هو وحده الوحي

۱. الطباطبائي، شيعه در اسلام، صص ۸۱-۸۲.

٢. الطباطبائي، شيعة، ص٤٩.

القطعي، وأنَّ حجيّة سائر المصادر الدينيّة الأخرى تابعة له: «إنَّـه هو الذي يضفي الاعتبار والحجيّة على المصادر الدينيّة الأخرى، ومِن هذه الناحية يكون مفهومًا مِن قبل الجميع». ٢

وعلى هذا الأساس، فإنّ العلّامة الطباطبائي يرى أنّ دلالة القرآن تامّة؛ إذ في غير هذه الحالة لا يمكن للقرآن الكريم أنْ يمنح الحجيّة لسنة النبيّ الأكرم على وروايات الأئمة على من بعده. ومن هنا، فإنّه قد اعتبر القرآن الكريم مستقلًا في إفادة المعنى، وحدّد دائرة المرجعيّة العلميّة للأئمّة بمسألتين، وهما: تفصيل جزئيّات الأحكام، وتعليم منهج تفسير القرآن بالقرآن: العلميّة للأئمّة بمسألتين، وهما: العارف الإسلاميّة، وهي الأحكام والقوانين التشريعيّة، فإنّ القرآن الكريم يشير إلى الكليّات منها، ويتوقّف تفصيلها على الرجوع إلى السنة وبعضها الكريم يشير إلى الكليّات منها، ويتوقّف تفصيلها على الرجوع إلى السنة وبعضها الكريم يشير إلى الكليّات منها، والقوانين مضامينها وتفاصيلها يفهمها العامّة، لكنّ الآخر كالاعتقادات والأخلاق، وإنْ كانت مضامينها وتفاصيلها يفهمها العامّة، لكنّ إدراك وفهم معانيها، يستلزم اتّخاذ نهج أهل البيت على، مع الاستعانة بالآيات، فإنّها تفسّم بعضها بعضًا»."

في ضوء مجموع ما تقدّم مِن المطالب، يتّضح أنَّ العلّامة الطباطبائي بصدد القول بأنَّ دائرة مدركات العقل تقتصر على هاتين المسألتين، وفي الموارد الأخرى يمتلك العقل القدرة على الكشف والفهم على نحو الاستقلال. وبطبيعة الحال، فإنَّ المسألة الثانية \_ أي: تعليم منهج تفسير القرآن على الأخرى منهج عقلي؛ إذ يكون لبيان الإمام على في موردها بُعد تذكيري؛ وإنْ كان في غير هذه الصورة لا يرد خلل في النتيجة؛ وذلك لأنَّ هذه المسألة مجرّد مدخل منهجي، وليست مدخلًا معرفيًا.

وعلى هذا الأساس، فإنَّ مدركات العقل \_ مِن وجهة نظر العلّامة الطباطبائي \_ سوف تشتمل على مجموع الوحى \_ باستثناء تفاصيل الأحكام \_ بالإضافة إلى مستوى عال مِن المعارف.

۱. م.ن.

۲. الطباطبائي، شيعه در اسلام، صص ٥٥-٥٥.

۳. م.ن، ص۸۵.

وبطبيعة الحال، فإنَّ العلّامة الطباطبائي قد اعتبر المدركات مِن حيث تهذيب النفس بلا حدود. وبعبارة أخرى: لا يوجد في المنهج العرفاني حتّى ذلك الاستثناء الذي كان واردًا على العقل في دائرة جزئيّّات وتفاصيل الأحكام أيضًا. بل صرّح بذلك قائلًا: إنَّ هذه الجزئيّّات قابلة للانكشاف بالنسبة إلى هذه الطائفة على نحو الاستقلال ومِن دون الرجوع إلى النقل؛ لأنَّ الله سبحانه وتعالى هو فاعل الشهودات والإشراقات. ومِن هذه الناحية، سوف يشمل اكتشاف هذه المساحة أيضًا. بالإضافة إلى أنَّ مدركات المنهج العرفاني ليست محدودة بحدّ.

وكذلك طريق تهذيب النفس، إذ تكون نتيجته انكشاف الحقائق وهو علم موهوب مِن قبل الله سبحانه وتعالى لا يمكن القول بتحديد أو تقدير بالنسبة إلى نتيجته والحقائق التي يتم اكتشافها وشهودها بوساطة هذه الموهبة الإلهيّة. إنَّ هؤلاء حيث يكونون قد انقطعوا عن كلّ ما سوى الله، فإنَّهم يكونون تحت الولاية المباشرة لله سبحانه وتعالى، وبذلك فإنَّهم يشهدون ما يريده الله (لا ما يريدونه هم) .

خلافًا للفلاسفة الذين يعتبرون الرجوع إلى الوحي مؤثّرًا في رفع الحجاب، يذهب العلّامة الطباطبائي إلى الاعتقاد بأنَّ المعارف النظريّة يجب أنْ تصل إلى مرحلة القطعيّة على نحو الاستقلال وقبل الرجوع إلى الوحي، لتصبح معيارًا لتقييم الوحي. ومِن هنا، فإنَّ مسألة تماهي القرآن والبرهان والعرفان، يكون لها مِن وجهة نظره معنى مفهوم بلحاظ بعض القيود.

في ضوء ما تقدّم، يمكن لنا أنْ نرصد في الحدّ الأدنى أربعة مبان مهمّة في التفكير الفلسفي للعلامة الطباطبائي؛ حيث تعدّ بشكل ما مِن إبداعاته ومبتكراته الفلسفيّة، وهي مؤثّرة في تحليل كيفيّة الارتباط بين العقل والوحى ونتيجته. إنَّ هذه الأسس الأربعة عبارة عن:

- ١. التهاهي بين الفلسفة والعقل.
- ٢. إثبات حجيّة النقل مِن طريق الفلسفة (البديهيّات).
  - ٣. استقلال العقل في إدراك المعرفة.
- ٤. سطحيّة ـ أو في الحدّ الأدنى ـ إرشاديّة المعارف الوحيانيّة، وتعالى المعارف العقليّة.

۱ . .م.ن، ص۸۲.

## مسألة العقل والوظيفة التفسيرية للنقل

لقد ميّز العكّرمة الطباطبائي بين الرؤية المنهجيّة والمعرفيّة للنقل مِن حيث الاعتبار؛ وذلك لأنَّ النقل النقل وجهة نظره معتبر مِن الناحية المنهجيّة. وإنَّ الأحاديث إنَّا تظهر جانب التعرّف على المنهج التفسيري فقط، وأمّا بلحاظ المعرفة فلا تكون معتبرة أبدًا؛ وذلك أوَّلًا: لأنَّ العقل قادر على فهم المعارف بشكل مستقلّ. وثانيًا: لأنَّ مستوى المعارف النقليّة نازل بشكل كبير. ومِن هنا، فإنَّ توظيف الروايات إنَّا يكون بمقدار بيان كليّة تفسير القرآن بالقرآن، وإلّا فليست هناك مِن حاجة إلى النقل في حقل فهم المعارف واستيعابها. وبطبيعة الحال، فإنَّ القرآن بدوره ليس له موضع في طريق المعرفة العقليّة، ويمكن للعقل أنْ يكتشف المعرفة على نحو الاستقلال؛ إذ إنَّ المعارف و مِن وجهة نظر العلّامة الطباطبائي و فطريّة، ويتساوى فيها الأنبياء وغيرهم مِن الأشخاص العاديين. أ إنَّ الوحي مِن وجهة نظره و يتّجه في الأساس إلى القشريين وأصحاب النظرة السطحيّة مِن الذين لا حظً لهم في الفلسفة؛ وإنْ كانوا مِن الناحية الاجتماعيّة يُعدّون في زمرة العلماء؛ وذلك لأنَّ للوحي مِن وجهة نظره صبغة إرشاديّة، ويكون العقل مستقلًا في في زمرة العلماء؛ وذلك لأنَّ للوحي مِن وجهة نظره صبغة إرشاديّة، ويكون العقل مستقلًا في المعارف.

هناك الكثير مِن الروايات الأخرى التي تنهى عن التفكير في الله سبحانه وتعالى، وهي مروية في المصادر الروائية عند الفريقين (مِن الشيعة وأهل السنة)، ولا بدّ مِن الالتفات بطبيعة الحال إلى أنَّ هذا النهي إرشادي، وإنَّما يتبعه إلى خصوص أولئك الذين لا يعرفون طريق الدخول إلى المسائل العقلية والعميقة، ولا يمتلكون الاستعداد إلى ذلك، وبالتالي فإنَّ الغوص في هذه المسائل، إنَّا يمثّل في الحقيقة إلقاء للنفس في التهلكة، وهو في الوقت نفسه يُعدّ هلاكًا دائمًا ومقيمًا. ٢ وعلى هذا الأساس، فإنَّ للقرآن بدوره بُعدًا إرشاديًّا فقط.

كما سبق أنْ ذكرنا، فإنَّ العلَّامة الطباطبائي قد ارتضى حجيّة النقل مِن حيثيّتين، وهما: تفصيل جزئيّات الأحكام، وتعليم منهج تفسير القرآن بالقرآن؛ وذلك \_ بطبيعة الحال \_ مع اختلاف في

١. الطباطبائي، الميزان، ج١١، ص٢٣٦.

۲. م.ن، ج۱۹، ص۸۶.

كيفيّة ونوع هاتين الحجّتين؛ إذ إنَّ حجيّة المسألة الثانية، حجيّة مفهوم منهج وأسلوب النقل في حقل تفسير القرآن بالقرآن، إذ يحتوي على بُعد تعليمي في المنهج التفسيري، لا أنْ يكون النقل في حقل المعارف حجّة في حدّ ذاته؛ وذلك لأنَّ المعارف تستفاد مِن العقل على نحو الاستقلال. ومِن هنا، فإنَّ العلّامة الطباطبائي يعمل في تفسير الميزان أوّلًا على إخراج المعنى مِن ذات الآيات في بحث بعنوان «بيان الآيات»، وبعد ذلك يعمد في البحث الروائي إلى بيان الروايات ذات الصلة وحتى غير ذات الصلة - ليستشهد بها مِن الناحية المضمونيّة على صحّة أسلوب ومنهج حقل «بيان الآيات». إنَّ حجيّة النقل في هذا الاتجاه مجرّد حجيّة منهجيّة في باب التفسير، وليست حجيّة تفسيريّة؛ وذلك لأنَّ النقل لا يحتوي مِن وجهة نظره على «حجيّة تفسيريّة»، وإنَّها دائرة حجيّة تنحصر في «الحجيّة المنهجيّة» فقط.

إنَّ القرآن الكريم لا يحتاج أبدًا إلى ضمّ ملحقات خارجيّة في بيان مقاصده وغاياته، وإنَّ المراد الابتدائي والأخير مِن كلّ آية، يتجلّى بوضوح مِن تلك الآية ذاتها أو بعد ضمّها إلى الآيات المراد الابتدائي والأخير مِن كلّ آية، يتجلّى بوضوح مِن تلك الآية ذاتها أو بعد ضمّها إلى الآيات الأخرى، وما بيانات أهل البيت بي الذين يجب الرجوع إليهم في فهم الآيات القرآنيّة في ضوء ما أمر نا به رسول الله علي وسوى بُعد تعليمي و تربوي يخدم منهج التفسير الحقيقي والصحيح. لا أنَّ القرآن الكريم مغلق وغير كاف في بيان مقاصده العالية، وإنَّ الأئمّة الأطهار مِن أهل البيت بي قد عمدوا إلى كشف مقاصده وخفاياه مِن خلال حلّ رموزه وأقفاله المغلقة، وأنْ تكون الروايات بذلك حجّة حتّى إذا خالفت كتاب الله. الأ

إِنَّ صريح بيان العلّامة الطباطبائي هو أنَّ كلام النبيّ والإمام، إنَّا يكون حجّة في باب تفاصيل الأحكام فقط، وفي الحقيقة فإنَّ النقل في هذه الحالة بها هو آية إنَّما يعمل على بيان الآية الناظرة إلى مجملات الأحكام.

إنَّ القرآن الكريم يحتوي على مجملات، مِن قبيل الأحكام العامّة، مثل: الصلاة والصوم والحبّ وما إلى ذلك؛ إذ يكون تفصيلها بحاجة إلى بيان مِن خارج القرآن، ومِن هنا فقد تمّ إضفاء الحجيّة على بيان النبيّ الأكرم عليه بموجب الكثير مِن الآيات القرآنيّة، وقد عمد النبيّ

١. الطباطبائي، شيعة، ص٥٣.

الأكرم عليه بدوره إلى إحلال كلام أهل بيته محلّ كلامه، وبالتالي فإنَّ الخبر المتواتر أو المحفوف بالقرائن القطعيّة، يكون موضع ثقة في تفسير الآية بها هي آية، حيث يتمّ العمل على إيضاح الآية مورد البحث والنظر. ا

ومِن هنا، فإنَّ الروايات الناظرة إلى أبحاث هي مِن مجملات الأحكام، حتى على فرض قطعيتها وحجيتها، لا تكون مِن وجهة نظر العلّامة الطباطبائي بمنزلة آية مِن القرآن الكريم. في ضوء ما تقدّم ذكره، فإنَّ العلّامة الطباطبائي يعتبر العقل بشكل عام مستقلًا، بل وحاكمًا على الوحي. وعلى حدّ تعبير بعض الباحثين في الشأن الفلسفي: «إنَّ العلّامة الطباطبائي يقول بحاكميّة العقل عمومًا». ٢

يرى العلّامة الطباطبائي أنَّ القبول بالقضايا الوحيانيّة ـ حتّى في حالة القطع ـ قبل الإدراك العقلى والفلسفي، فاقد للشرعيّة، وهو مِن قبيل التقليد الأعمى:

«لم يعين في الكتاب العزيز هذا الفكر الصحيح القيّم - الذي يندب إليه - إلّا أنّه أحال فيه إلى ما يعرفه الناس بحسب عقولهم الفطريّة، وإدراكهم المركوز في نفوسهم، وأنّك لو تتبّعت الكتاب الإلهي ثمّ تدبّرت في آياته وجدت ما لعلّه يزيد على ثلاثمئة آية تتضمّن دعوة الناس إلى التفكّر أو التذكّر أو التعقّل، أو تلقّن النبيّ على لحجّة لإثبات حقّ أو لإبطال باطل ... ولم يأمر الله تعالى عباده في كتابه ولا في آية واحدة أنْ يؤمنوا به أو بشيء ممّا هو مِن عنده، أو يسلكوا سبيلًا على العمياء وهم لا يشعرون، حتّى أنّه علّل الشرائع والأحكام التي جعلها لهم ممّا لا سبيل للعقل، إلّا تفاصيل ملاكاته بأمور تجري مجرى الاحتجاجات». "

## كفاية الكتاب هو التوظيف التفسيري للنقل

إِنَّ العلَّامة الطباطبائي في ضوء حاكميّة العقل، يرى ضرورة إلى وضع شبكة فلسفيّة للمعرفة

۱. م.ن، ص٥٤.

۲. الحسيني، ميزان حكمت، ص٤٩.

٣. الطباطبائي، شيعه در اسلام، ص٩٧؛ الطباطبائي، الميزان، ج٥، ص٥٥٠.

قبل الرجوع إلى الوحي وتفسيره؛ وفي غير هذه الصورة سوف نحصل على مجرّد قشور المعارف فقط. يرى العلّامة الطباطبائي أنَّ «كفاية العقل» هو الأصل بالنسبة إلى أولي الألباب، وأمّا منزلة القشريين فهي «كفاية الكتاب». وقد ذهب في ضوء نظريّة كفاية العقل إلى القول بأنَّ «كفاية الكتاب» تعني الرجوع إلى الروايات قبل الرجوع إلى الفلسفة. أوفي الحقيقة، فإنّه بهذا التعريف قد تنصّل مِن نسبة «كفاية الكتاب» إليه؛ إذ إنَّ كفاية الكتاب على أساس التعريف الشائع والمصطلح للإماميّة في المصادر العلميّة، تعني عدم الحجيّة وعدم توظيف النقل في التفسير؛ في حين أنَّ كفاية الكتاب في تعريف العلّامة الطباطبائي، تعني حجيّة وتوظيف الروايات في التفسير.

على خلاف الكثير مِن العلماء ـ الذين كانـوا يذهبون إلى ترجيح أنْ يعمل طلّاب العلم في البداية على التعرّف على الأخبار والروايات المأثورة عن الأئمة الأطهار على المنتقلوا بعد ذلك إلى دراسة الفلسفة بعد ذلك ـ كان سماحته يقول: إنَّ معنى هذا الكلام هو عين مقالة كفانا كتاب الله ٢؛ إذ إنَّ أغلب الروايات ـ مِن وجهة نظر العلّامة الطباطبائي ـ ناظرة إلى قشور الدين وتخلو مِن المعارف العالية.

وقد ذهب العلّامة الطباطبائي إلى الاعتقاد بأنَّ أحد أسباب سطحيّة وقشريّة الروايات المأثورة عن الأئمّة الأطهار عليه عود إلى أنَّ أغلب الرواة وأصحاب الأئمّة كانوا سطحيين وقشريين.

ولكنْ بغضّ النظر عن أغلب الروايات، هناك نزر يسير منها يخاطب الخواص، ويشتمل على مضامين عالية، وهي تقوم بشكل عام على ركيزة مِن الأبحاث الفلسفيّة العالية، والتي لا يمكن توجيهها، بغضّ النظر عن سلسلة مِن النتائج التي يتمّ استنتاجها مِن الأبحاث الفلسفيّة العامة. "ومِن هنا، فإنَّ العلّامة الطباطبائي كان بصدد بناء شبكة معرفيّة على أساس العقل

١. الحسيني الطهراني، مهر تابان، ص٢٨.

۲. م.ن، ص۲۸.

٣. الطباطبائي، شيعة، ص١٦٣.

الفلسفي قبل أيّ نـوع مِن أنواع الرجـوع إلى الوحي. وقد ذهب إلى الاعتقاد بأنّ كلّ تحليل أو تفسير للوحي ـ مِن قبيل: الروايات المأثـورة عن الأئمّة المعصومين على أساس مِن هذه المنظومة المعرفيّة بشكل مستقلّ. إنّ السبب الوحيد الذي قدّم الآيات على أساس مِن وجهة نظر العلّامة الطباطبائي ـ هو قطعيّة القرآن الكريم، وإلّا فإنّ لازم تحليل القرآن والرجوع إليه، أوّلاً: هو الحصول على هذه الشبكة المعرفيّة. وثانيًا: تحليل وتفسير الألفاظ والمعاني القرآنيّة في ضوء معطيات هذه الشبكة. وقد اعتبر العلّامة الطباطبائي هذه المسألة، وعدم وجود لجنة للتفكير الجهاعي، سببًا رئيسًا في اختلاف المسلمين بعد رحيل النبيّ الأكرم عليه وقال بأنّ عبارة «حبل الله» ـ الواردة في قوله سبحانه وتعالى: ﴿وَاعْتَصِمُوا بِحَبْلِ اللّهِ جَمِيعًا وَلَا تَفَرّقُوا الله الله المعرفة. ٢

### النتيجة

الخلاصة هي أنَّ العقل والفلسفة - مِن وجهة نظر العلّامة الطباطبائي - متهاهيان ومستقلّان عن الوحي، وهما حاكهان بالمطلق على مطلق الوحي؛ ومِن هنا فمِن الضروري لفهم المعرفة العمل على بناء منظومة فلسفيّة للمعرفة قبل الرجوع إلى القضايا الوحيانيّة. لتتمّ بذلك الحيلولة مِن جهة دون ظهور الاختلاف في القضايا الدينيّة، ويمكن الوصول مِن جهة أخرى إلى المستويات العالية مِن المعرفة المنحصرة بالمعرفة الفلسفيّة أيضًا.

إنَّ العقل ومساحة الإدراكات العقليَّة – الفلسفيَّة ـ مِن وجهة نظر العلَّامة الطباطبائي ـ ليست محدودة بحدّ، فهي تشمل جميع أسس المعرفة الدينيَّة؛ وإنَّما تحتاج إلى الرجوع إلى الوحي في تفاصيل الأحكام فقط. وعلى هذا الأساس، فإنَّ أسس الدين ـ في ضوء نظريّة العلّامة الطباطبائي ـ تكون قابلة للإدراك بوساطة العقل الفلسفي، وفي الأساس فإنَّ هذا هو معنى الدين القيّم مِن وجهة نظره.

والنتيجة هي أنَّ العلّامة الطباطبائي يرى أنَّ العقل ـ في ضوء بعض المقدّمات ـ حاكم على

١. آل عمران: ١٠٣.

۲. الطباطبائي، الميزان، ج٥، ص٤٦٠.

الوحي ومتقدّم عليه. فهو مِن جهة وعلى أساس إثبات التهاهي بين العقل والفطرة، قد فسّر العقل بمعنى الفلسفة، واعتبر البراهين الفلسفيّة بديهيّة، وأثبت الفهم الاستقلالي للدين مِن طريق العقل والفلسفة، وعمل مِن ناحية أخرى على ضمّ شرط الموافقة مع ظواهر الآيات إلى النقل بعد إثبات حجيّة الخبر المتواتر. يضاف إلى ذلك، أنَّه ضمن بيان عدم الحاجة إلى الروايات في فهم الآيات، قد عمل على بيان نظريّة الاستقلال الدلالي للقرآن الكريم. وعلى هذا الأساس، فق فهم الآيات، قد عمل على بيان نظريّة الاستقلال الدلالي للقرآن الكريم. وعلى هذا الأساب المعرفة. وفي الحقيقة، فإنَّ نظريّة «كفاية العقل» هي الأصل بالنسبة إلى أولي الألباب في اكتساب المعرفة. وفي الحقيقة، فإنَّ نظريّة «كفاية الوحي». وعلى هذا الأساس، فإنَّ العلّامة الطباطبائي لا يقتصر على بعض أهل السنّة مِن الذين ير فعون شعار «حسبنا كتاب الله» في وصفهم بالقائلين يقتصر على بعض أهل السنّة مِن الذين ير فعون شعار وفقهاء أهل السنّة، بل وحتّى الشيعة الذين يرجعون إلى السنّة أو العترة أيضًا، ويقول بأنَّ نظريّته القائمة على «كفاية العقل»، هي النظريّة يرجعون إلى السنّة أو العترة أيضًا، ويقول بأنَّ نظريّته القائمة على «كفاية العقل»، هي النظريّة الصحيحة.

#### المصادر

- \_ الحسيني الطهراني، محمّد حسين، مهر تابان (الشمس الساطعة)، طهران، مؤسسه انتشارات باقر العلوم، ١٤٠٢هـ.
- \_الحسيني، سيّدحسن، ميزان حكمت (ميزان الحكمة)، طهران، انتشارات سروش، ١٣٨٢هـ.ش.
- \_ شمس، سيدمحمدكاظم، وعبدالهادى اشرفى، جواد آهنگر ، مرزبان وحي و خرد (حارس الوحي و العقل)، قم، نشر بوستان كتاب، ١٣٨١هـ.ش.
- \_الصدوق، محمّدبن علي بن بابويه القمي، تو حيد الصدوق، تصحيح وتعليق: السيّد هاشم الحسيني الطهراني، قم، جماعة المدرّسين، ١٣٥٧هـ.ش.
- \_ الطباطبائي، السيّد محمّد حسين، الميزان في تفسير القرآن، قم، دفتر انتشارات جامعة المدرسين في الحوزة العلميّة بقم، ١٤١٧هـ.
- \_\_\_\_\_، بررسي هاي اسلامي (دراسات إسلاميّة)، إعداد: السيّد هادي خسر وشاهي، قم، نشر بو ستان كتاب، ١٣٨٧ هـ.
  - \_\_\_\_\_، شيعه (الشيعة)، قم، انتشارات هجرت، ١٣٩٧هـ.
- \_\_\_\_\_، شيعه در اسلام (الشيعة في الإسلام)، قم، انتشارات اسلامي التابعة لجامعة المدرّسين، ط ١٧٨، ١٣٨٣هـ. ش.
- \_\_\_\_\_، على و فلسفه إلهي (الإمام على والفلسفة الإلهيّة)، ترجمه إلى اللغة الفارسيّة: سيّد إبراهيم سيّد علوي، قم، انتشارات اسلامي التابعة لجامعة المدرّسين، ١٣٦١هـ.ش.
- \_\_\_\_\_، نهاية الحكمة، تحقيق: عباس علي الزارعي السبزواري، قم المقدّسة، مؤسّسة النشر الإسلامي، ط ١.
- \_ الكُليني، محمّدبن يعقوب، أصول الكافي، ترجمه إلى اللغة الفارسيّة: السيّد جواد المصطفوي، طهران، انتشارات علميه اسلامية.
  - المجلسي، محمّدباقر، بحار الأنوار، طهران، دار الكتب الإسلاميّة، ط ٤، ١٣٦٢هـ.ش.

# نسبت مفهوم العقل في القرآن والسنّة إلى العقل في السبّة مفهوم الثقافة وتاريخ الإسلام المناطقة وتاريخ الإسلام المناطقة وتاريخ الإسلام المناطقة وتاريخ المناط

حميد بارسانيا

#### الخلاصة

لنا في هذه المقالة اتجاه تاريخي - ثقافي إلى مفاهيم العقل في العالم الإسلامي، وسوف نسعى فيها إلى بيان دور القرآن الكريم والنصوص الدينية في تبلور معاني ومصطلحات العقل في الثقافة الإسلامية على أساس المنهج التوصيفي التحليلي. وفي القسم الأوّل سوف نعمل على التعريف بالمعاني والمفاهيم التي واجهها العقل في تاريخ الإسلام. وسوف نعمل على تبويب هذه المفاهيم بمختلف الملاكات. وفي القسم الثاني سوف نقوم - في ضوء مراعاة تبويب المعاني والمصطلحات التاريخية - الثقافية للعقل - ببيان نسبتها إلى سائر النصوص الدينية. إنَّ هذا المنهج يبيّن أيّ واحد مِن مصطلحات ومعاني العقل كان قد تبلور بتأثير مِن الحضور والنفوذ الثقافي للنصوص الإسلامية، أو كانت له فرصة الانتشار، وأيّ منها كان بتأثير مِن العوامل الخارجية أو الداخليّة الأخرى، وواجه مقاومة مِن النصوص الدينيّة.

المصدر: المقالة بعنوان «نسبت مفهوم عقل در قرآن و روايات با عقل در فرهنگ و تاريخ اسلام» في مجلة معارج التي تصدر في الجمهوريَّة الإسلاميّة الإيرانيَّة باللغة الفارسيّة، العدد ١، الخريف والشتاء ١٣٩٤ش، الصفحات ٨٣ إلى
 ١١٢.

تعريب: حسن على مطر.

٢. عضو الهيئة العلميّة في جامعة طهران.

#### المقدّمة

لقد كان للعقل في التاريخ والثقافة الإسلاميّة استعمالات كثيرة، وقد وضعت له في مختلف الفنون والفروع العلميّة مصطلحات خاصّة. ومِن هنا، يمكن البحث حول استعمالات ومصطلحات العقل مِن مختلف الأبعاد وبحسب مختلف الاتجاهات، ومِن بينها ما يلى:

١.إدراك مفاهيم العقل والمعرفة: الاشتراك اللفظي أو المعنوي للعقل في مختلف استعمالاته ومصطلحاته.

٢. التأثيل والتطوّر التاريخي لمفهوم العقل.

٣. إبستيمولوجيا العقل في مختلف معانيه: يتم التعرف في هذا الاتجاه على القيمة المعرفية
 لكل واحد من مفاهيم العقل.

أنطولوجيا العقل: يتم العمل في هذا الاتجاه على بحث أصل تحقّق وجود كل واحد من المفاهيم المذكورة ونمط وجودها.

٥. الرؤية التاريخية والحضارية إلى مفاهيم العقل: يتمّ العمل في هذا الاتجاه على بحث مسائل مِن قبيل: في أيّ مرحلة مِن المراحل التاريخيّة والحقول الثقافيّة ظهر كلّ واحد مِن مفاهيم العقل؟ وما هي عوامل وأسباب ظهوره؟ وما هي الموانع والعقبات التي كانت ماثلة أمامه؟ وما هي التبعات والتداعيات التي ترتّبت عليه؟

إنَّ الاتجاه الذي يطبع هذه المقالة هو الاتجاه الخامس؛ بمعنى أنَّه يتمّ النظر في هذه المقالة إلى حضور العقل والعقلانيّة في التاريخ والثقافة والحضارة الإسلاميّة.

إنَّ هذه المقالة لا تتعرّض إلى بحث جميع أبعاد هذه المسألة، وتعمل على رصد دور النصوص الإسلامية \_ أي: القرآن الكريم والروايات المأثورة عن النبيّ الأكرم و أهل بيت العصمة الأطهار بي حضور ومساحة العقل والعقلانيّة في العالم الإسلامي، ونسبة هذه النصوص إلى عقلانيّة العالم الإسلامي.

يجب العمل في هذه المسألة على الاستفادة مِن الأسلوبين: التوصيفي - التحليلي، والتاريخي - الانضامي؛ إذ إنَّ كلّ واحد مِن هذين الأسلوبين، يعمل على توضيح جانب مِن المسألة. إنَّ

الأسلوب التوصيفي – التحليلي يعمل على التعريف بالظرفيّات أو الموانع الموجودة في النصوص الإسلاميّة لوجود أو مساحة العقل والعقلانيّة. وأمّا الأسلوب التاريخي – الانضهامي، فيعمل على رصد تأثير النصوص المذكورة بالنظر إلى سائر الأسباب والعوامل؛ أي: العوامل الإنسانيّة والسياسيّة والاقتصاديّة والثقافيّة وغيرها، أو العوامل الداخليّة والخارجيّة، ويكشف عن مقدار تأثير النصوص المذكورة على المفاهيم والمعاني المختلفة للعقل، ويبحث عن كيفيّة تعامل هذه النصوص مع العوامل الأخرى في مسار الحضور الثقافي للعقل.

إنَّ حضور مفهوم العقل في التاريخ، متأثّر بعوامل مختلفة. وبعض هذه العوامل طبيعي وبيولوجي، وبعضها الآخر يفوق الطبيعة والميتافيزيقا. وقد يكون بعض هذه العوامل مِن العوامل النفسيّة والإنسانيّة، وبعضها الآخر ثقافيّة واجتهاعيّة. كها أنَّ بعض العوامل والأسباب الثقافيّة والاجتهاعيّة عوامل وطنيّة ومِن داخل الثقافة، وبعضها الآخر عوامل خارجيّة وثقافيّة بينيّة.

وعلى كلّ حال، فإنّه بالنظر إلى دور الإسلام في تكوين الثقافة والتاريخ الإسلامي، وعلى أساس مرجعيّة النصوص الدينيّة على طول التاريخ والثقافة الإسلاميّة. ولا شكّ في أنّ لهذه النصوص نصيبًا كبيرًا في كيفيّة حضور العقل والعقلانيّة في العالم الإسلامي.

لقد كان للنصوص الإسلامية - بها يتناسب مع مرجعيّتها في العالم الإسلامي - تأثير على كيفيّة التعاطي مع الذخائر الثقافيّة والتاريخيّة والعوامل السياسيّة والاقتصاديّة والاجتهاعيّة في بيئتها، كها كان لها تأثير على نمط التعامل والتعاطي مع بعض الثقافات التي كانت خارج الرقعة الجغرافيّة للعالم الإسلامي.

إنَّ هذه المقالة لا تستفيد إلّا مِن الأسلوب التوصيفي - التحليلي فقط، ومِن هنا فإلمّا لا تتعرّض إلى بحث المسار التاريخي لتحوّلات العقل في العالم الإسلامي، والتأثيرات التاريخية للنصوص الإسلامية على هذا المسار، وإنَّا تعمل على التعريف بنسبة النصوص وهذه التحوّلات، وتقوم بشرح الظرفيّات والإمكانات الموجودة في هذه النصوص للقبض والبسط الثقافي لمباني العقل.

تنقسم هذه المقالة إلى قسمين. في القسم الأوّل، يتمّ بيان مفاهيم مِن العقل كانت تمثّل أمام العالم الإسلامي، وقد سجّلت حضورها في المجتمع الإسلامي أو أنَّ الثقافة الإسلامية قد تعاملت معها. وفي القسم الثاني، يتمّ التعرّف على نسبة النصوص الدينيّة إلى هذه المعاني، وأنَّ هذا الأسلوب يبيّن أيّ واحد مِن المعاني المذكورة يمكنه أنْ يتبلور بتأثير مِن النصوص الإسلاميّة أو يحصل على فرصة البسط والانتشار، أو أيّ منها قد تبلور بفعل العوامل الخارجيّة أو العوامل الداخليّة الأخرى، وكانت تواجهه مقاومة النصوص أو ما تزال.

## أقسام ومعانى ومفاهيم ومصطلحات العقل

### أوّلًا: التقسيمات الأنطولوجية

إنَّ للعقل في الثقافة الإسلاميَّة معاني ومفاهيم متعدَّدة ومختلفة. ويمكن تقسيم هذه المعاني مِن أبعاد مختلفة.

الأوّل: التقسيم الأنطولوجي. إنَّ العقل يُستعمل تارة بمعنى قوّة مِن قوى النفس الإنسانيّة، وتارة بمعنى الجوهر والوجود المستقلّ. والمعنى الأوّل بدوره - الذي هو قوّة مِن قوى النفس الإنسانيّة - يكون إمّا بمعنى القوّة الإدراكيّة وإمّا بمعنى القوّة العمليّة.

إذا كان العقل قوّة إدراكيّة للنفس، فهو يُسمّى بـ «العقل النظري». وإذا كان العقل قوّة عمل بشريّة، فهو «العقل العملي». وإذا كان حقيقة جوهريّة مستقلّة، سُمّي جوهرًا عقليًّا مجرّدًا. وهناك من يبحث عن معنى ومفهوم مشتركًا لفظيًّا. وهناك من يبحث عن معنى ومفهوم مشترك في هذه الأمور الثلاثة. أ

#### ثانيًا: المراتب الوجوديّة للعقل

كما أنَّ للعقل بلحاظ مرتبة وطريقة الوجود أقسامًا أيضًا، مِن قبيل: العقل بالقوّة، والعقل بالملكة، والعقل بالملكة، والعقل بالفعل، والعقل المستفاد، والعقل الفعّال، والعقل الطولي، والعقل العرضي. إنَّ العقل بالقوّة، بمعنى اعتبار العقل في قوّة الموجود، وهو العقل الذي يوجد في الطفل

١. الشيرازي، الأسفار العقلية الأربعة، ج٣، ص٣٦٨.

البشري، ولا يوجد في صغار الحيوانات الأخرى. والعقل بالملكة، إدراك الأوليّات والضروريّات ونظائر ذلك. في العقل بالملكة تصل المراتب الأوليّة للإدراكات العقليّة إلى مرحلة الفعليّة. وإنَّ العقل بالفعل عبارة عن إدراك الحقائق التي يتمّ فهمها بوساطة الاستدلال والتفكير والبرهان. إنَّ العقل الإدراكي للإنسان، يكتسب في هذه المرتبة فعليّة أكبر مِن المراتب السابقة. إنَّ العقل المستفاد مرتبة مِن مراتب العقل الشهودي، وهو في غنى عن الاستدلال المفهومي والبرهاني. إنَّ القوّة الإدراكيّة للإنسان في هذه المرتبة تتصل مِن الناحية الوجوديّة بالعقول الجوهريّة. المناحية الوجوديّة بالعقول الجوهريّة. المناحية الوجوديّة بالعقول الجوهريّة.

وعلى الرغم مِن أنَّ المرتبة الوجوديّة لكلّ واحدة هذه القوى تختلف عن الأخرى، إلّا أنَّها بأجعها مِن مراتب وجود النفس الإنسانيّة، وأنَّ ظهور كلّ واحد منها مقرون بتحوّلات النفس البشريّة. كا أنَّ للعقل مرتبة وجوديّة أخرى هي أسمى مِن هذه المراحل، وبفعل ما لها مِن الكهال، تكون مِن الحركات الاستكهاليّة للحصول، بل وإنّها تضمن لكهالات النفس العبور واجتياز نقاط ضعفها ونقصها. إنَّ الفلاسفة المشّائين يسمّون هذه المرتبة الوجوديّة التي تتكفّل بعمليّة تدبير النفوس والموجودات الطبيعيّة ب «العقل الفعّال». ويذهب الفلاسفة الإشراقيّون إلى الاعتقاد بوجود الكثير مِن العقول في هذه المرحلة، وتسمّي تلك التي تكون في عرض بعضها ب «العقول العرضيّة». وتسمّي العقول العرضيّة، وتسمّي تلك التي تقوق العقل الفعّال أو العقول العرضيّة، والتي تقع في طول بعضها ب «العقول الطوليّة»، ويسمّون أسمى الموجودات العقليّة ب «العقل الأوّل».

# ثالثًا: أقسام العقل الإدراكي بحسب الموضوع

كما أنَّ العقل ـ الذي هو قوّة إدراكية ـ له أقسام مِن حيث موضوع إدراكه أيضًا؛ والتقسيم الأوّل هو تقسيمه إلى قسمين، وهما: العقل النظري، والعقل العملي. والعقل النظري هنا هو غير العقل النظري في المصطلح السابق. إنَّ المراد مِن العقل النظري هنا يمثّل جزءًا مِن القوّة الإدراكيّة للإنسان، والتي تنظر إلى تلك الكينونات التي توجد بغضّ النظر عن عمل الإنسان. والعقل

١. الفارابي، آراء أهل المدينة الفاضلة، ص١١٦.

العملي جزء مِن القوّة الإدراكيّة للإنسان، والتي تنظر إلى الكينونات التي توجد بوساطة إرادة الإنسان، أي: بوساطة المعنى الأوّل للعقل العملي.

إنَّ للعقل النظري والعملي في هذا المعنى الأخير، مِن حيث التقسيمات اللاحقة لموضوعاته، أقسامًا أخرى أيضًا، مِن قبيل: العقل الميتافيزيقي، والعقل الرياضي، والعقل الطبيعي أو العقل الأخلاقي والعقل السياسي. إنَّ هذه المجموعة مِن أقسام العقل عبارة عن مصطلحات تنظر إلى الموضوع الذي يدرسه العقل النظري.

إنَّ العقل الميتافيزيقي يبحث بشأن أحكام الوجود بها هو وجود. والعقل الرياضي يبحث حول الكمية والمقدار. والعقل الطبيعي يعمل على التعريف بالكائنات الماديّة والزمنيّة. والعقل الأخلاقي والسياسي ينظر إلى حقله الدراسي.

#### رابعًا: التقسيمات المنهجيّة للعقل الإنساني

إنَّ العقل - بمعنى القوى الإدراكيّة، أي: العقل النظري - ينقسم بلحاظ منهجه المعرفي إلى عدّة أقسام، مِن قبيل: العقل الشهودي أو الحضوري والعقل المفهومي أو الحصولي، وكذلك تقسيم العقل الحصولي والمفهومي إلى العقل التجريدي، والعقل شبه التجريدي، والعقل التجريبي. ويمكن لتقسيم العقل إلى العقل البرهاني والعقل الجدلي والعقل الخطابي والعقل المغالطي بدوره أنْ يكون نوعًا مِن التقسيم المنهجي أيضًا؛ وذلك لأنَّ العقل يتعرّف على أساليب مختلفة في حقل البرهان والجدل والشعر والخطابة والمغالطة أيضًا، وإذا أجاز الاستفادة مِن بعض هذه الفنون، فإنّه سوف يعمل على توظيفها بأساليبها الخاصّة ها.

#### خامسًا: التقسيهات العمليّة للعقل

إنَّ للعقل أقسامًا أخرى مِن حيث الاستعمال والتطبيق أيضًا، مِن قبيل: العقل الآلي، والعقل الارتباطي، والعقل الانتقادي. وإنَّ العقل الآلي ينشط مِن أجل السيطرة على عالم الطبيعة وتوظيف موضوعات دراساته. والعقل التفهيمي أو العقل الارتباطي يستعمل مِن أجل فهم المعاني والقيم والأفعال التي يعمل الإنسان على بلورتها. وأمّا العقل الانتقادي فيسلك اتجاهًا انتقاديًا بالنسبة إلى القيم والسلوكيات والمعاني الموجودة في حقل الحياة الإنسانيّة.

إنَّ هذه المعاني للعقل قد تتداخل مع الأقسام السابقة، مِن ذلك على سبيل المثال أنَّ العقل الآلي يكتسب في الغالب صورة تجريبيّة وطبيعيّة، وأنَّ العقل الانتقادي والتجويزي يكتسب صبغة تجريديّة، وهو أكثر مِن نوع العقل العملي.

إنَّ الأقسام الخمسة، وهي: البرهان والجدل والشعر والخطابة والمغالطة، مِن الأقسام المنهجيّة والأسلوبيّة أيضًا؛ لأنَّ كلّ واحد منها يقترن بأسلوب خاصّ؛ ولكنّها في الواقع عمليّة وتطبيقيّة قبل أن تكون أسلوبيّة؛ بمعنى أنَّ تبلور كلّ واحد منها رهنُّ باستعهالها، وغالبًا ما تتمّ الاستفادة مِن استعهالها في التعريف بها. إنَّ البرهان معرفة يُستفاد منها في معرفة الحقيقة. والجدل معرفة تتبلور مِن أجل التغلّب على الخصوم والمناوئين. والخطابة معرفة مِن أجل إقناع الآخرين. والشعر يُصار إلى توظيفه مِن أجل إثارة المشاعر والدوافع والأحاسيس. والمغالطة مِن أجل إيقاع الخصم في الغلط أو التعرّف على الأخطاء بغية اجتنابها والابتعاد عنها. يرى ابن سينا أنَّ الاطّلاع على المعرفة البرهانيّة والمغالطة ضر ورى لمن يتوخّى طلب الحقيقة.

#### سادسًا: التقسيات بحسب المناشئ والأسباب الوجوديّة

إنَّ للعقل تقسيهات مِن حيث المنشأ والمبدأ، مِن قبيل: العقل العلهاني، والعقل القدسي، والعقل المتأصّل. إنَّ العقل العلهاني هو العقل الذي يتصوّر له مبدأ دنيويًّا وعالميًّا، ويرونه مجرّد واقعيّة تاريخيّة وثقافيّة. وإنَّ العقل بهذا المعنى هو نتاج الحياة البشريّة في هذا العالم. ولو اعتبرنا المعرفة العقليّة نتيجة وثمرة للعلاقات الإنسانيّة والنشاطات العرفيّة للبشر، فإنَّ العقل الارتباطي والعقل العرفي سوف يتداخلان مع العقل العلهاني.

إنَّ الاتجاهات البراغهاتية، إنَّها تقدّم للعقل مجرّد تفسير دنيوي وماهوي عرفي وعلماني بحت. وفي الرأي المقابل، تكون للعقل هوية إلهيّة قدسيّة سهاويّة ما فوق طبيعيّة وميتافيزيقيّة. إنَّ العقل في هـنه الرؤية وإنْ كان يسـجّل حضوره في التاريخ وفي الثقافة، ويكون له تعامل مؤثّر مع التاريخ، إلّا أنَّ حضوره إنَّها يكون بالتجلّي، ولا يتمّ خفض حقيقته إلى هذا الأفق، وإنَّها ترصد له مساحة ثابتة ومجرّدة وسهاويّة.

إنَّ العقل في رؤية هيجل، وإنْ لم يكن مجرّد ظاهرة عرفيّة وارتباطيّة صرفة، إلّا أنَّ له هويّة

متأصّلة؛ بحيث يعمل على بلورة وتنظيم جميع الكائنات في مسار تحوّلاتها، ويكون سببًا لوجود كلّ شيء، ويكون هو العلّة النهائيّة والأخيرة. لا يمكن أخذ مصطلح المتأصّل في هذا المعنى باعتبار المبدأ الوجودي له. كما يتمّ استعمال هذا المصطلح بالنظر إلى البُعد المعرفي والإبستيمولوجي للعقل أيضًا، على ما سيأتي شرحه وبيانه.

#### سابعًا: تقسيهات العقل باعتبار مساحة الحضور

إنَّ للعقل مِن حيث رقعة ومساحة حضوره في حقل الثقافة والحياة الاجتماعيّة للإنسان تقسيهات، مِن قبيل: العقل الغربي، والعقل الشرقي، والعقل اليوناني.

إنَّ العقل العُرفي في بعض المصطلحات، جزء مِن المعرفة العقليَّة حيث يكون له حضور في العُرف الاجتهاعي. إنَّ هذا القسم يتهاهي مع الأصول المنطقيَّة المتعارفة والمقبولة مِن قبل الجميع. إنَّ العقل العرفي في بعض مصطلحاته الأخرى، يعني كلّ نوع مِن أنواع المعرفة والإدراك المشترك الذي يكون له وجود في المستوى العام للمجتمع. إنَّ العقل العربي هو العقل الذي يحظى بالقبول مِن قبل المجتمعات العربيّة، والعقل اليوناني جزء مِن المعرفة العقليّة الحاضرة في الثقافة اليونانيّة.

إنَّ هذا التقسيم بدوره متداخل مع التقسيمات السابقة؛ إذ إنَّ بعض المعاني السابقة له حضور أكبر وأوسع في بعض الثقافات. وفي بعض الحقول الثقافيّة تكون هناك فرصة أكبر لظهور جانب من تلك المعاني والمفاهيم المذكورة آنفًا. ويرى ماكس فيبر أنَّ العقل الآلي مِن خصائص العقل الحديث.

كما يتمّ تقسيم العقل مِن حيثيّة أخرى أيضًا؛ وذلك بحسب الجماعات والتيّارات التي تستعمله؛ مِن قبيل: العقل الفلسفي، والعقل الكلامي، والعقل الفقهي، والعقل العرفاني. إنَّ هذا النوع مِن التقسيم بدوره يتداخل مع التقسيمات السابقة؛ وذلك لأنَّ العقل الذي يستعمله الفلاسفة هو العقل البرهاني غالبًا؛ وأنَّ العقل الذي يستفيد منه المتكلّمون في الغالب هو العقل الجدلي، والعقل الذي يستعمله العرفاء ليس هو العقل العلماني أو المتأصّل، بل هو العقل القدسي

والإلهي.

# ثامنًا: تقسيهات العقل بحسب الاعتبار المعرفي والإبستيمولوجي

إنَّ للعقل مِن الناحية المعرفيَّة والإبستيمولوجيَّة بوصفه قوَّة إدراكيَّة للإنسان تقسيهات، مِن قبيل: العقل التنويري، والعقل الموضوعي والمتأصّل، والعقل النقلي أو الاستنباطي، والعقل الأشعري، والعقل المعتزلي، والعقل الظنّي.

إنَّ العقل التنويري الحديث هو العقل الذي يصل بمدى المعرفة العقليّة إلى شواطئ الوجود، ويرى أنَّ جميع أبعاد الوجود يمكن التعرّف عليها بوساطة العقل. وإنَّ للعقل الديكاريّ والعقل الهيجلي مثل هذه الخصائص والمواصفات. وقد كان العقل التجريبي متهاهيًا مع هذا الادّعاء لفترة مِن الزمن. وهناك من يذهب إلى الاعتقاد بأنَّ العقل المعتزلي أو العقل الفلسفي لابن رشد يمتلك مثل هذه الصفة أ، وإنْ كان هذا الأمر يدعو إلى التأمّل.

إنَّ العقل المتأصّل بدوره تعبير يُطلق على العقل التنويري؛ مِن حيث اكتفائه بذاته، ويرى نفسه مرجعًا نهائيًّا للمعرفة العلميّة، ولا يقبل معرفة فوق ذلك؛ أو باعتبار أنَّه بغضّ النظر عن سائر المستويات المعرفيّة الأخرى، يرى أنَّ مرجعيّته تامّة لتحقّق المعرفة. إنَّ التأصّل إذا استعمل بهذا المعنى ينظر إلى البُعد المعرفي مِن العقل. إنَّ الذين لا يؤمنون بالعقل التنويري والحديث، ولا يقصرون المعرفة العلميّة على المعرفة العقليّة المفهوميّة، لديهم آراء مختلفة بشأن كيفيّة نسبة أو تعامل المعرفة العقليّة مع سائر مستويات المعرفة الأخرى، مِن قبيل: المعرفة الوحيانيّة أو النقليّة.

وقد استعملت مفرد التأصيل في اللغة الفارسيّة بصيغة (خودبنياد) في المرحلة المعاصرة، وتمّ إطلاقها على معان مختلفة؛ بحيث أنَّ بعضهم يستعملها مقترنة مع الوصف الديني أيضًا. ٢ وإنَّ أوّل من استعمل هذه المفردة هو الأستاذ الراحل السيّد أحمد فرديد، وذلك في سياق ترجمة الكلمة الإنجليزيّة (subjective) ، وإذا كان العقل المتأصّل مرادفًا للذاتيّة، سوف يكون له بعد معرفي. إنَّ العقل الذاتي، عقل يرتبط في ضوء التفسير الكانطي والكانطيّة المحدثة بالموضوع

١. الجابري، تكوين العقل العربي، ص١٩.

الحكيمي، «عقل خود بنياد ديني».

الإنساني، وبهذا المعنى لا يكون نورًا يهدي إلى حقيقة فيها وراء ذاته، أو أنَّه يكشف عنها. بل هو عبارة عن مجموعة مِن الأمور السابقة مِن ناحية الموضوع المعرفي؛ أي الإنسان الذي يفرض نفسه على معرفة الحقائق، أو هو مِن صنع إنساني وتاريخي يعمل ـ بدلًا مِن معرفة الحقيقة ـ على خلقها وإبداعها. إنَّ الحقيقة على هذا الأساس مفهوم نسبي وتاريخي، يتم صنعه في صلب الحياة الإنسانية.

إنَّ العقل الأشعري، هو العقل الذي ينشط ضمن دائرة الخطوط الحُمر والمسلّمات الشرعيّة. والعقل الاستنباطي هو العقل المجدي في الاستنباط مِن النقل. وهناك من يرى أنَّ العقل الاستنباطي وحده هو الناجع في معرفة الوجود ولا يرى اعتبارًا لغيره؛ بمعنى أنَّه لا يؤمن بالمستقلّات العقليّة. والعقل الظنّي هو العقل الذي لا تكون نتيجته المعرفيّة يقينيّة أو قطعيّة.

### توظيف مصطلحات ومعانى العقل في النصوص الإسلاميّة

تعرّفنا في القسم الأول على مختلف معاني ومصطلحات العقل. وقد كان لبعض هذه المعاني حضور قبل ظهور الإسلام في العُرف العام للمجتمع البشري. وبعضها اصطلاحات خاصّة كانت قد تعرّفت عليها مجموعات خاصّة في شبه الجزيرة العربيّة أو في المناطق الأخرى قبل ظهور الإسلام، ثمّ تسلّلت إلى العالم الإسلامي بالتدريج. والبعض الآخر مصطلحات ظهرت في صلب المجتمع الإسلامي ضمن مختلف العلوم والفنون. والبعض الآخر مصطلحات تبلورت في العالم الحديث، وأخذ العالم الإسلامي يتعامل معها مؤخّرًا.

والآن بعد التعرّف على مختلف المفاهيم والمصطلحات، نعمل مِن خلال الرجوع إلى النصوص الدينيّة على بيان كيفيّة تعاطي آيات القرآن الكريم مع كلّ واحد مِن هذه المعاني. وهل للنصوص الدينيّة موقف إيجابي أو سلبي بشأن جميع أو بعض هذه المعاني؟

إنَّ أسلوب ومنهج الرجوع إلى النصوص لا يقتصر على معرفة ألفاظ هذه المفاهيم ومصطلحاته؛ وذلك:

أوِّلًا: على الرغم مِن أنَّ بعض المعاني والمفاهيم المذكورة، كانت موجودة في عصر تكوين

النصوص الدينيّة، فإنَّ مفاهيم هذه المصطلحات في جميع هذه الموارد لم ترِد بألفاظها، بل في بعض الموارد ممّت الاستفادة مِن الألفاظ المرادفة، أو أحيانًا مِن مفادها ومعانيها على نحو المجاز والكناية، وبالدلالات غير التطابقيّة المذكورة.

وثانيًا: إنَّ الكثير مِن هذه المصطلحات قد تبلورت في المراحل اللاحقة، وفي صدر الإسلام إمّا أنَّهم لم يلتفتوا إلى معانيها، وإمّا أنَّهم في الحدّ الأدنى لم يضعوا لها مصطلحًا خاصًّا عن العقل والعقلانيّة. كما أنَّه لا شكّ في أنَّ موقف النصوص الإسلاميّة بشأن هذه المصطلحات بدوره، لا يتحدّد مِن خلال البحث عن ألفاظها في النصوص، بل يمكن التعرّف على موقف النصوص مِن خلال اتخاذ موقف مباشر أو غير مباشر تجاه المعاني الموجودة في النصوص الدينيّة بشأن مفاد ومضمون كلّ واحد مِن تلك المصطلحات المذكورة.

# أوّلًا: العقل بوصفه قوّة بشريّة ووجود جوهري مستقل

أ. إنَّ العقل بوصفه قوّة إدراك بشريّة مِن أكثر المعاني استعها لا وشيوعًا لمفردة العقل في المجتمعات البشريّة. وإنَّ كلمة العقل ومشتقّاتها - الأعمّ مِن الاسم والفعل - مِن قبيل: العاقل والمعقول والتعقّل ويعقل، قد ورد استعها لها بهذا المعنى في النصوص الدينيّة كثيرًا، ومِن ذلك استعها لها في الكثير مِن الآيات القرآنيّة؛ وبالإضافة إلى ذلك ورد استعهال الكلهات المرادفة للعقل في النصوص الدينيّة أيضًا، مِن قبيل: أولي الألباب، وذي حجر.

لقد ورد استعمال كلمة العقل ومشتقّاتها في ثلاثين سورة مِن سور القرآن تسعة وأربعين مرّة، وكان استعمالها في أكثر الموارد بهذا المعنى؛ أي إنَّ العقل في هذه الموارد قد استعمل بمعنى القوّة التي نحصل بوساطتها على العلم والمعرفة. إنَّ ردّة فعل القرآن تجاه هذا المعنى مِن العقل إيجابيّة ومشجّعة، وقد تمّ اعتبار استعمال هذه القوّة واجبًا على الناس. وقد ورد في بعض الآيات أنَّ الاستفادة مِن هذه القوة تمثّل واحدة مِن أهداف حياة الإنسان، كما نجد ذلك في قوله تعالى: ﴿هُو الّذِي خَلَقَكُمْ مِن تُرَابٍ ثُمَّ مِن نُطْفَةٍ ثُمَّ مِن عَلَقَةٍ ثُمَّ مِن قَبْلُ وَلِتَبْلُغُوا أَجَلًا مُسَمَّى وَلَعَلَّكُمْ فَن قَبْلُ وَلِتَبْلُغُوا أَجَلًا مُسَمَّى وَلَعَلَّكُمْ

# تَعْقِلُونَ ﴿١.

كما أن اللبّ والنُهى بمعنى قوّة إدراك الحقائق. وقد ورد استعمال هاتين الكلمتين في ستّة عشر موضعًا مِن القرآن الكريم أيضًا.

وهناك الكثير مِن المفاهيم والمعاني الأخرى وغيرها، وهي على الرغم مِن أنَّها لم ترد بمعنى قوّة الإدراك، أو تستلزم حضور مثل هذه القوّة في الإنسان، مِن قبيل: الفكر، أو ورد استعمالها في خمسة في الكثير مِن الموارد بحيث تستلزم التعقّل، مِن قبيل كلمة العلم التي ورد استعمالها في خمسة وثمانين سورة أكثر مِن ٤٥٨ مرّة. وإنَّ استعمال هذه الألفاظ والمفاهيم في الروايات أكثر مِن استعمالها في القرآن الكريم بكثير.

ب. العقل بمعنى القوّة العمليّة الرادعة، والقوّة التي تمنع الإنسان مِن الرغبات والأهواء، أو تعمل على ضبط وتقنين الرغبات والأهواء.

على الرغم مِن أنَّ استعمال العقل في بعض الآيات القرآنيّة بحيث لا يشمل قوّة العمل، ويشمل قوّة الإدراك والنظر فقط، إلّا أنَّه في بعض الموارد عام؛ مِن ذلك مثلًا - أنَّه يتمّ الحديث في بعض الموارد حول الأشخاص الذين تصدر عنهم أفعال غير لائقة، ولا يقومون بالأفعال الحسنة والممدوحة، بحيث أنَّه لا يستعملون هذه القوّة. ويمكن للعقل في هذه الموارد أنْ يكون له معنى أعمّ مِن القوّة الإدراكيّة والقوّة العمليّة، كما في قوله سبحانه وتعالى: ﴿أَتَأُمُرُونِ النَّاسَ بِالْبِرِ وَتَنْسَوْنَ أَنْفُسَكُمْ وَأَنْتُمْ تَتْلُونَ الْكِتَابَ أَفَلَا تَعْقِلُونَ ﴾ ٢.

وقد استعمل العقل في بعض الروايات بمعنى القوّة العمليّة أو الأعمّ مِن القوّة العمليّة والنظريّة، كما في الحديث المأثور: «العقل ما عُبد به الرحمن واكتسب به الجنان». "إنَّ العقل في هذا المورد قد استعمل في الحدّ الأدنى في معنى أعمّ مِن العقل العملي. وفي القرآن الكريم ورد استعمال كلمة «سَفِه» والتي تعني خفّة العقل، وفي معنى مقابل له في معنى يمكن أنْ

۱. غافر: ۲۷.

٢. البقرة: ٤٤.

٣. الكُليني، أصول الكافي، ج١، ص٢٣.

يكون في مقابل مفهوم العقل العملي، كما في قوله تعالى: ﴿ وَمَنْ يَرْغَبُ عَنْ مِلَّةِ إِبْرَاهِيمَ إِلَّا مِن سَفِهَ نَفْسَهُ ﴾ ١.

إنَّ العقل والسفاهة في هذه الموارد، وإنْ لم تردعلى شكل مصطلح في معنى العقل العملي، إلاّ أنَّها يعطيان معنى ومفاد هذا المصطلح، ويبديان موقف القرآن بشأن هذا المعنى.

كما وتوجد هناك الكثير مِن الآيات والروايات الأخرى التي تعبّر بشكل مباشر وغير مباشر عن قوّة تردع الإنسان وتمنعه مِن اتّباع الهوى والغرائز وتحتّه إلى فعل الأشياء التي يتمّ إدراكها بقوّة الإنسان العاقلة. وإنَّ التقوّى والنفس اللوّامة مِن المفاهيم التي تلازم هذا المعنى، وإنَّ النصوص الدينيّة ترى قيمة إيجابيّة وحيويّة لهذه القوّة، بغضّ النظر عمّا إذا كان لفظ العقل يُستعمل فيها أم لا.

ج. إنَّ العقل بوصفه وجودًا مستقلًا \_ وليس بوصفه واحدًا مِن القوى الإنسانية \_ هو الآخر مصطلح تنظر إليه النصوص الدينية أيضًا. إنَّ العقل بهذا المعنى هو الآخر وجود مستقل ليس وصفًا لشيء آخر، وليس له خصيصة ماديّة أيضًا، ومجرّد عن الزمان والمكان والتغيّر والتحوّل الزماني، وإنَّ العقل في هذا المصطلح له هويّة ميتافيزيقيّة وتفوق الطبيعة، ويقع في سلسلة علل الموجودات الطبيعيّة. إنَّ القرآن الكريم لم يستعمل لفظ العقل في هذا المصطلح، إلّا أنَّ بعض الآيات قد تحدّثت عن كائنات بهذه الخصائص، كما في قوله تعالى: ﴿ وَإِنْ مِن شَيْءٍ إلّا عِنْدَنَا خَزَايِنُهُ وَمَا نُنَزِّلُهُ إلّا بِقَدَرِ مَعْلُومٍ \* ٢٠.

إنَّ كلمة العقل قد استعملت في الروايات بهذا المعنى، كما في الحديث المأثور عن النبيّ الأكرم والله العقل الله العقل». إنَّ العقل في هذا الحديث النبويّ قد أطلق على موجود ليس مِن الضروري أنْ يكون وصفًا لشيء آخر، بل لأنّه أوّل مخلوق لا يمكنه أنْ يكون وصفًا مستندًا إلى غيره؛ وذلك لأنّه يجب في مثل هذه الحالة أنْ يكون هناك شيء قد خلق قبله أو معه أيضًا، وبالتالي لن يكون هو المخلوق الأوّل.

١. البقرة: ١٣٠.

۲. الحجر: ۲۱.

وقد ورد في رواية أخرى: «لمّا خلق الله العقل استنطقه، ثمّ قال له: أقبل فأقبل. ثمّ قال له: أدبر فأدبر. ثمّ قال: وعزّتي وجلالي ما خلقت خلقًا هو أحبّ إليّ منك، ولا أكملتك إلّا فيمن أحب». \

إنَّ هذه الرواية \_بالإضافة إلى حديثها عن العقل بوصفه مخلوقًا مستقلًا يمكن أنْ يقع مخاطبًا لله سبحانه وتعالى، وأنْ يكون مِن أحبّ الخلق إليه \_تشير إلى ارتباط هذا المعنى مِن العقل بالعقل الذي هو قوّة إنسانيّة أيضًا. إنَّ هذه الرواية تشير إلى أنَّ الله سبحانه وتعالى قد أعطى الناس مِن العقول بهذا المعنى، وأنّه قد أكمله في بعضهم.

وفي رواية أخرى، هناك المزيد مِن الشرح والتوضيح لهذا المعنى مِن العقل وارتباطه بسائر المخلوقات الأخرى. والحديث أدناه قد رواه الإمام عليّ بن أبي طالب عن النبيّ الأكرم المخلوقات الأخرى. والحديث أدناه قد رواه الإمام عليّ بن أبي طالب عن النبيّ الأكرم المخلوقات الأخرى المخلوقات الأخرى المخلوقات المخل

«سُئل [النبيّ الأكرم عليه ] مم خلق الله جلّ جلاله العقل؟ قال: خلقه ملك له رؤوس بعدد الخلائق؛ مَنْ خُلق ومَنْ يُخلق إلى يوم القيامة، ولكلّ رأس وجه، ولكلّ آدميّ رأس مِن رؤوس العقل، واسم ذلك الإنسان على وجه ذلك الرأس مكتوب، وعلى كلّ وجه ستر ملقى لا يكشف ذلك الستر مِن ذلك الوجه حتّى يولد هذا المولود ويبلغ حدّ الرجال أو حدّ النساء. فإذا بلغ كشف ذلك الستر، فيقع في قلب هذا الإنسان نور فيفهم الفريضة والسنّة والجيد والرديء، ألا ومثل العقل في القلب كمثل السراج في وسط البيت». ٢

إنَّ العقل في هذه الرواية مخلوق مثل الملائكة، وإنَّ جميع الكائنات والموجودات، ومِن بينها الناس لهم أسرار مكنونة فيه، ولا يكشف الحجاب عن العقل إلّا عند الإنسان البالغ. إنَّ مفاد هذه الرواية قريب مِن الآية التي تتحدَّث عن الخزائن الإلهيَّة ونزول الأشياء.

١ .الكُليني، أصول الكافي، ج١، ص٢٣.

٢. الصدوق، علل الشرائع، ج١، ص٩٨.

#### ثانيًا: المراتب الوجوديّة للعقل

إنَّ للعقل بحسب مراتبة الوجوديّة أقسامًا. كما يمكن تتبّع رؤية النصوص الدينيّة بشأن مصطلحات المراتب الوجوديّة للقوّة الإدراكيّة للإنسان أيضًا. وعلى الرغم مِن عدم وجود هذه المصطلحات في النصوص الدينيّة، إلّا أنَّ بعض النصوص ناظرة إلى المعاني المرتبطة بهذه المصطلحات، ويمكن التعرّف على الاتجاه الإيجابي أو السلبي مِن خلال مواقف القرآن الكريم والروايات مِن هذه المعاني.

إِنَّ بعض آيات القرآن ناظر إلى معنى القلب بالقوّة، كما في قوله تعالى: ﴿وَاللَّهُ أَخْرَجَكُمْ مِن بُطُونِ أُمَّهَاتِكُمْ لَا تَعْلَمُونَ شَيْعًا وَجَعَلَ لَكُمُ السَّمْعَ وَالْأَبْصَارَ وَالْأَفْدِدَةَ لَعَلَّكُمْ تَشْكُرُونَ ﴾ أ.

إنَّ هذه الآية تثبت أنَّ القرآن الكريم لا يعتبر الإنسان مالكًا للعقل بالملكة والعقل بالفعل أو العقل المستفاد منذ لحظة خلقه، وإنَّما يراه صفحة بيضاء خالية مِن جميع التصوّرات والمفاهيم، وإنَّ العين والأذن والقلب أدوات تنمو معها مراتب معرفة الإنسان ومدركاته بالتدريج؛ وعلى هذا الأساس فإنَّ القرآن الكريم يؤكّد أنَّ للإنسان عند الولادة عقلًا بالقوّة. إنَّ هذا العقل بالقوّة، هو الذي يميّز وليد الإنسان مِن صغار سائر الحيوانات الأخرى.

وإنَّ بعض الآيات الأخرى يشير إلى موقف القرآن الكريم مِن العقل بالملكة، كما في قوله تعالى: ﴿وَنَفْسِ وَمَا سَوَّاهَا \* فَأَلْهُمَهَا فُجُورَهَا وَتَقْوَاهَا ﴾ ٢.

إنَّ نفس الإنسان بعد استواء خلقها، يُلهمها الله سبحانه وتعالى الفجور والتقوى؛ بمعنى أنَّ معارف الإنسان الأولى تلقى على نفسه وروحه مِن قبل الله سبحانه، ويمكن لهذه المعارف الأولى أنْ تكون مصداقًا للإدراكات المنشودة في العقل بالملكة.

إنَّ الكثير مِن الآيات القرآنيَّة قد استعملت العقلانيَّة في موضع يتحقَّق بالنظر والتفكير والتأمّل والتدبّر. إنَّ الآيات التي تستعمل التعقّل والتفكير، تنظر إلى هذه المرتبة مِن العقل؛ لأنَّ

١. النحل: ٧٨.

۲. الشمس: ۷-۸.

المعارف التي تحصل بالتعقّل هي غير المعارف بالقوّة والمعارف الأولى التي تتحقّق بالإلهام. إنَّ هذه المعارف مصطلح العقل بالفعل ناظرًا لها.

كما أنَّ بعض الآيات يتحدَّث عن معرفة لا هي بالقوّة، ولا تحصل للنفس في المراتب الأولى بالإفاضة والإلهام، ولا تظهر بالتعقّل، بل تحصل للإنسان مِن عند الله بوساطة السلوك والتربية العمليّة مِن دون وساطة مِن التعقّل. إنَّ مصطلح العلم اللدني المقتبس مِن بعض الآيات، ينظر إلى هذا المستوى مِن المعرفة. إنَّ هذا القسم مِن المعرفة، يمكن أنْ يكون مصداقًا للعقل المستفاد. وقد تحدّث القرآن الكريم عن النبيّ موسى على الله قائلًا: ﴿فَوَجَدَا عَبْدًا مِن عِبَادِنَا آتَيْنَاهُ رَحْمَةً مِن عِنْدِنَا وَعَلَّمْنَاهُ مِن لَدُنَا عِلْمًا ﴾ (

المرتبة الأخرى مِن مراتب وجود العقل مرتبة لا يكون فيها العقل بمنزلة قوّة وصفة للنفس الإنسانيّة، بل وجود جوهري مستقلّ. إنَّ هذه المرتبة مِن وجود العقل هي التي تشير بعض الآيات إلى حقيقتها، وتحدّثت بعض الروايات عنها باسم العقل.

روي عن الإمام عليّ بن أبي طالب على أنَّه سُئل عن العالم العلوي، فقال: «صور عارية عن المواد، خالية عن القوّة والاستعداد، تجلّى لها فأشرقت، وطالعها بنوره فتلألأت، وألقى في هويّتها مثاله فأظهر عنها أفعاله». ٢

إنَّ هذه الرواية ترى أنَّ العالم العلوي ـ الذي هو أعلى مِن عالم الطبيعة ـ عالمًا لا يحتوي على الله استعداد وحركات طبيعيّة، بخلاف عالم الطبيعة. يوجد في ذلك العالم صور وحقائق قد تجلّى الله لها. وقد اتّضحت وانكشفت بالتجلّي الإلهي. فقد تجلّى الله لها بنوره وأضاءها. وقد ألقى بمثاله في هويّتها وأظهر بها أفعاله وقدرته.

وعلى الرغم مِن عدم إطلاق لفظ العقل على هذه الموجودات، يمكن لهذه الموجودات أنْ تكون مصداقًا لمعنى العقل الجوهري. إنَّ هذا الحديث، وإنْ كان بلا سند، ولكنّه ورد في بعض

١. الكهف: ٦٥.

٢. الليثي الواسطي، عيون الحكم والمواعظ، ص٤٠٣.

النصوص الروائيّة، ومِن بينها: غرر الحكم ودرر الكلم ، ومناقب آل أبي طالب. ٢

# ثالثًا: أقسام العقل الإدراكي بحسب الموضوع

إِنَّ الكثير مِن الآيات والروايات تستعمل العقل بمعنى القوّة الإدراكيّة في معرفة الوجودات التي لها حضور مستقلّ عن إرادة الإنسان. إنَّ هذه المجموعة تثبت أنَّ النصوص الإسلاميّة تعترف بالعقل النظري بها هو معنى خاصّ؛ كها في قوله تعالى: ﴿إِنَّ فِي خَلْقِ السَّمَاوَاتِ وَالْأَرْضِ وَالْقَيْلِ وَالنَّهَارِ وَالْفُلْكِ الَّتِي تَجُرِى فِي الْبَحْرِ بِمَا يَنْفَعُ النَّاسَ وَمَا أَنْزَلَ اللَّهُ مِن السَّمَاءِ وَالْقَرْضِ بَعْدَ مَوْتِهَا وَبَثَ فِيهَا مِن كلّ دَابَّةٍ وَتَصْرِيفِ الرِّيَاحِ وَالسَّحَابِ المُسَخَرِ بَيْنَ السَّمَاءِ وَالْأَرْضِ لَآيَاتٍ لِقَوْمٍ يَعْقِلُونَ ﴿ آ. إِنَّ هذه الآية تعتبر الظواهر الطبيعيّة آيات يمكن للعقل أنْ يعمل على دراستها.

وهناك بعض الآيات الأخرى تجعل مِن المسائل القيميّة والأشياء - التي توجد بوساطة السلوكيّات والأفعال الإنسان؛ كما في قوله السلوكيّات والأفعال الإنسان؛ كما في قوله تعالى: ﴿...أَفَلَمْ يَسِيرُوا فِي الْأَرْضِ فَيَنْظُرُوا كَيْفَ كَانَ عَاقِبَةُ الَّذِينَ مِن قَبْلِهِمْ وَلَدَارُ الْآخِرَةِ تعالى: ﴿أَفَلَ تَعْقِلُونَ ﴾ ، أو في قوله تعالى: ﴿أُفِّ لَكُمْ وَلِمَا تَعْبُدُونَ مِن دُونِ اللّهِ أَفَلَا تَعْقِلُونَ ﴾ ، أو في قوله تعالى: ﴿أُفِّ لَكُمْ وَلِمَا تَعْبُدُونَ مِن دُونِ اللّهِ أَفَلَا تَعْقِلُونَ ﴾ . إنَّ هذه الآيات تشير إلى اعتبار العقل العملي في القرآن الكريم.

إِنَّ بعض الآيات التي تعمل على التأمّل في المسائل النظريّة، تنظر إلى التعقّل بشأن المسائل الميتافيزيقيّة والإلهيّة، كما في قوله تعالى: ﴿...لَكِنَّ الَّذِينَ كَفَرُوا يَفْتَرُونَ عَلَى اللَّهِ الْكَذِبَ وَأَكْثِرُهُمْ لَا يَعْقِلُونَ ﴾ . وهناك مِن الآيات ـ كما في الآية رقم ١٦٤ مِن سورة البقرة، والتي

١. التميمي الآمدي، غرر الحكم ودرر الكلم، ص٤٢٣.

٢. ابن شهر آشوب، مناقب آل أبي طالب، ص٠٥.

٣. البقرة: ١٦٤.

٤. يوسف: ١٠٩.

٥. الأنبياء: ٦٧.

٢. الأنعام: ١٠٣.

سبق أنْ أشرنا إليها ما يتحدّث عن التعقّل بشأن الظواهر الطبيعيّة والمقدّرات الرياضيّة لها. إنَّ هذه الآيات تشير إلى اعتبار العقل الميتافيزيقي والرياضي أو العقل الطبيعي، وكذلك اعتبار الأساليب التجريبيّة والتجريديّة لها.

إنَّ النقطة المهمّة هي أنَّ العقل التجريبي والطبيعي في الآيات المذكورة، لا يؤخذ بوصفه مستقلًا عن العقل الميتافيزيقي والتجريدي؛ إذحتّى في تلك الآيات التي ورد التأكيد فيها على النظر إلى السهاوات والأرض والظواهر الطبيعيّة، تمزج هذا الرأي التجريبي بالمبادئ الميتافيزيقيّة، وتطلب مِن الإنسان أنْ يواصل تجربته في البحث عن آليّات الخلق الإلهي؛ بمعنى أنَّ هذه الآيات تعترف بالميتافيزيقا، وفي الوقت نفسه تستفيد مِن الميتافيزيق الإلهي والتوحيدي في تفسير التجربيّات الطبيعيّة.

#### رابعًا: أقسام العقل بحسب الأسلوب والمنهج

إنَّ مصطلح العقل الشهودي، والعقل الحضوري، والعقل الحصولي أو العقل المفهومي، والعقل التجريدي، والعقل التجايز فيا بينها بحسب الأسلوب للعقل. إنَّ هذه المصطلحات تشير إلى أقسام مِن العقل تتايز فيا بينها بحسب الأسلوب والمنهج. لا شيء مِن هذه المصطلحات مثل الكثير مِن المصطلحات الأصوليّة والفقهيّة أو الأدبيّة - كان له وجود في عصر تبلور النصوص الدينيّة في العالم الإسلامي؛ بيد أنَّ مصاديق ومعاني أغلبها، كان موجودًا في ذلك العصر، وأنَّ القرآن الكريم والأحاديث قد تحدّثت حول معانيها ومفاهيمها، ويمكن العثور على استعمال الكثير مِن مصاديقها في هذه النصوص. إنَّ بعض هذه المصطلحات التي تمّ وضعها لهذه الأقسام في العالم الإسلامي، تعود بجذورها إلى التعابير التي استعملها القرآن الكريم بشأنها. إنَّ كلّ واحد مِن الأساليب العلميّة والمعرفيّة المناكورة، تعمل على الاستفادة مِن أدواتها المعرفيّة الخاصّة أيضًا، مِن ذلك على سبيل المثال المعرفة التجريديّة - التي هي بدورها قسم مِن المعرفة الحصوليّة والمفهوميّة - تستفيد مِن الأحدّة الذهنيّة المعرفة التجريديّة - التي هي بدورها قسم آخر مِن العلم الحصولي - تستفيد مِن الأدلّة الذهنيّة المعرفة التجريديّة - التي هي بدورها قسم آخر مِن العلم الحصولي - تستفيد مِن الأدلّة الذهنيّة والعقليّة فقط؛ والمعرفة الشهوريّة تحصل بالقلب والفؤاد. وقد عملت النصوص الدينيّة على والعقليّة فقط؛ والمعرفة الشهوريّة تحصل بالقلب والفؤاد. وقد عملت النصوص الدينيّة على

بيان موقفها مِن هذه الأدوات وطريقة ومساحة الاستفادة منها.

هناك في الكثير مِن آيات القرآن الكريم وجود لنهاذج مِن العلم الشهودي والحضوري، مِن ذلك - على سبيل المثال - ما ورد في قوله تعالى: ﴿ سَنُرِيهِمْ آيَاتِنَا فِي الْآفَاقِ وَفِي أَنْفُسِهِمْ حتى يَتَبَيَّنَ لَهُمْ أَنَّه الْحُقُّ أُولَمْ يَكْفِ بِرَيِّكَ أَنَّه عَلَى كُل شَيْءٍ شَهِيدُ \* أَلَا أَنَّهم فِي مِرْيَةٍ مِن لِقَاءِ رَبِّهِمْ إِلَّا أَنَّه بِكُلِ شَيْءٍ مُعِيطً ﴾ (ربِّهِمْ إلّا أنَّه بِكُلِ شَيْءٍ مُعِيطً ﴾ (

في هـذه الآية بعد أنْ يتمّ الإخبار عن بيان الآيات الآفاقيّة والأنفسيّة لله سـبحانه وتعالى، يتّضح مِن خلال هذه الآيات أنَّ الله سبحانه وتعالى هو الحقّ، يتمّ الحديث بعد ذلك عن شهود الحقّ فيها وراء كلّ شيء وإحاطته بجميع الأشياء.

سُئل الإمام علي عن شهود الحقّ تعالى، وقد أخبرهم في الجواب عن مشاهدة الحقّ، على ما ورد في الخبر: «هل رأيت ربّك يا أمير المؤمنين؟ فقال عن: أفأعبد ما لا أرى؟ فقال: وكيف تراه؟ فقال: لا تراه العيون بمشاهدة العيان، ولكنْ تدركه القلوب بحقائق الإيهان». ٢

كَمَا أَنَّ بعض آيات القرآن الكريم تبيّن أسلوب العلم الشهودي أيضًا، كَمَا في قوله تعالى: ﴿ فَمَنْ كَانَ يَرْجُو لِقَاءَ رَبّهِ فَلْيَعْمَلْ عَمَلًا صَالِحًا وَلَا يُشْرِكْ بِعِبَادَةِ رَبّهِ أَحَدًا ﴾ ".

وقد روي عن رسول الله ﷺ أنَّه قال: «من أخلص العبادة لله أربعين صباحًا ظهرت ينابيع الحكمة مِن قلبه على لسانه». ٤

وقال أمير المؤمنين عليّ بن أبي طالب ﷺ في المناجاة الشعبانيّة: «إلهي هَب لي كَمالَ الانقطاعِ إلَيكَ، وأنر أبصارَ ألُوبِنا بِضِياءِ نَظَرِها إلَيكَ، حتّى تَخرِقَ أبصارُ القُلُوب حُجُبَ النُّور فَتَصلَ إلى مَعدن العَظَمَة، وَتَصرَ أرواحُنا مُعَلَّقَةً بعز قُدسكَ». °

١. فصّلت: ٥٣ ـ ٥٤.

٢. نهج البلاغة، الخطبة رقم: ١٧٨، ص٢٥٨.

٣. الكهف: ١١٠.

٤. المجلسي، بحار الأنوار، ج٥٣، ص٤٩٣.

٥. القمي، مفاتيح الجنان، المناجاة الشعبانيّة.

وقد تحدّث القرآن الكريم في تقريع أولئك الذين لا ينظرون في ملكوت السهاوات والأرض، قائلًا: ﴿ أَوَلَمْ يَنْظُرُوا فِي مَلَكُوتِ السَّمَاوَاتِ وَالْأَرْضِ ﴾ \. وقد تحدّث الله سبحانه وتعالى عن إظهار الملكوت للنبيّ إبراهيم على قائلًا: ﴿ وَكَذَلِكَ نُرِى إِبْرَاهِيمَ مَلَكُوتَ السَّمَاوَاتِ وَالْأَرْضِ وَلِيَكُونَ مِن الْمُوقِنِينَ ﴾ \.

وقد تحدّث القرآن الكريم عن رؤية وشهود جهنّم أيضًا، فقال: ﴿كُلَّا لَوْ تَعْلَمُونَ عِلْمَ الْيَقِينِ ﴾ ٣. الْيَقِينِ ﴾ ٣.

إنَّ مصطلحات مِن قبيل «علم اليقين» و «عين اليقين» مِن الاستعمالات القرآنيّة التي دخلت بذلك إلى الحكمة والفلسفة والعرفان. إنَّ الذكر والتقوى والإخلاص والعمل الصالح وما إلى ذلك، تمثّل طرقًا للمعرفة الشهوديّة والحضوريّة، وقد تمّ بيان هذه الطرق وإيضاحها في الكثير مِن الآيات والروايات.

إنَّ العلم الحصولي علم يحصل بوساطة مِن المفهوم وبحسب الموضوعات المختلفة، وبأساليب تجريبيَّة وتجريديَّة، وبحواس مختلفة، ومِن خلال التفكير والاستدلال.

هناك الكثير مِن الآيات والروايات التي أشارت إلى هذه الأساليب، أو عملت على توظيفها في التحاور مع الآخرين، كما في قوله تعالى: ﴿ لَوْ كَانَ فِيهِمَا آلِهَةٌ إلّا اللّهُ لَفَسَدَتًا ﴾ أ. إنَّ هذه الآية تبيّن برهان التهانع على أساس التوحيد. كما أنَّ بعض الآيات قالت بأنَّ مدّعيات المخالفين لا برهان عليها، أو إنَّها تطلب منهم أنْ يبيّنوا برهانهم، كما في قوله تعالى: ﴿ قُلْ هَاتُوا بُرْهَانَكُمْ أَن كُنْتُمْ صَادِقِينَ ﴾ ٥.

إِنَّ الكثير مِن الآيات بدورها تستفيد مِن الشواهد التجريبيّة والحسيّة، أو إنَّها تعرّف بالحواس

١. الأعراف: ١٨٥.

٢. الأنعام: ٧٥.

٣. التكاثر: ٥-٧.

٤. الأنبياء: ٢٢.

٥. البقرة: ١١١؛ النمل: ٦٤.

بوصفها واحدة مِن أدوات المعرفة، أو تعمل على شـجب الآخرين بسـبب عدم استفادتهم مِن هذا الأسلوب.

كما أنَّ القرآن الكريم يهتمّ بالأساليب الخطابيّة والجدليّة والشعريّة، بالإضافة إلى الأساليب البرهانيّة أيضًا؛ إلّا أنَّه إنَّما يؤيّد الجدل والخطابة إذا تمّت الاستفادة منهما في مطلب يمكن الدفاع عنه في حدّ ذاته بوساطة البرهان. وعليه، فإنَّ الخطابة والجدال إذا كان يتمّ استعمالهما وتوظيفهما في الدفاع عن شيء أو الترويج لشيء لا وجود له في الحقيقة، كان مذمومًا وقبيحًا، وفي ذلك يقول تعالى: ﴿ ادْعُ إلى سَبِيلِ رَبِّكَ بِالحِّكْمَةِ وَالْمَوْعِظَةِ الْحُسَنَةِ وَجَادِلْهُمْ بِالَّتِي هِي أَحْسَنُ ﴾ لا الحكمة في هذه الآية يتمّ تطبيقها على الأسلوب الحصولي البرهاني أو الشهودي القلبي، وإنَّ الحكمة في هذه الآية يتمّ تطبيقها على الأسلوب الحصولي البرهاني أو الشهودي القلبي، وإنَّ تتمّة الآية تدلّ على جواز الاستفادة مِن الموعظة الحسنة والخطاب الصالح.

## خامسًا: التقسيمات العمليّة والتطبيقيّة للعقل

هناك في النصوص الدينيّة بعض التعابير الناظرة إلى تطبيقات العقل واستعمالاته، إلّا أنَّ هذه التعابير لم تستعمل بوصفها اصطلاحًا. فإنَّ المصطلحات التي تمّ وضعها بالنظر إلى الأبعاد الاستعماليّة والتطبيقيّة للعقل، مصطلحات متأخّرة، ولكنْ يمكن استنباط رؤية الآيات والروايات بشأن مفاد ومعاني هذه المصطلحات.

إنَّ العقل الآلي هو العقل الذي يمنح الإنسان القدرة على التكهّن والوقاية مِن الطبيعة، أو يجعله مسيطرًا عليها. إنَّ هذا القسم مِن العقل الذي يتمّ تعيينه باعتبار التطبيق والاستعمال، يتم هم العقل التجريبي الذي يتمّ تحديده وتشخيصه باعتبار المنهج والأسلوب. إنَّ النصوص التي تعترف باعتبار العقل التجريبي، تدلّ على اعتبار هذا القسم أيضًا. وبطبيعة الحال، فإنَّ استعمال وتوظيف العقل الآلي في النصوص الدينيّة في التعامل مع سائر مستويات العقل بمعنى: العقل العملي، والعقل الاستنباطي، والعقل الأخلاقي والفقهي – جائز؛ وذلك لأنَّ هذه المستويات مِن العقل، تحكم بشأن القيمَ والمعايير السلوكيّة والأخلاقيّة. إنَّ هذا العقل يدرك

١. النحل: ١٢٥.

معاني حقل الحياة الإنسانيّة. إنَّ للعقل العملي وأقسامه مثل هذا الاستعمال، وإنَّ النصوص التي تدلّ على اعتبارها، تعمل على إظهار أحكام النصوص الإسلاميّة في قبال العقل التفهيمي والارتباطي أيضًا.

إنَّ الكثير مِن آيات القرآن الكريم تحثّ وتشجّع على التعقّل والتدبّر حول الأشياء الواقعة في حقل الحياة الإنسانيّة: ﴿إِنَّا أَنْزَلْنَاهُ قُرْآنًا عَرَبِيًّا لَعَلَّكُمْ تَعْقِلُونَ ﴾ . إنَّ القرآن الكريم نصّ نـزل باللغة العربيّة، وإنَّ التعرّف على معانيه ومفاهيمه يعني التعرّف على محتوياته ومضامينه، وإنَّ العقلانيّة التفهيميّة والارتباطيّة عقلانيّة تحتوي على مثل هذا الاستعال؛ وعلى هذا الأساس فإنَّ التعقّل بشأن هذه الآية، ناظر إلى هذا المستوى مِن العقلانيّة.

إنَّ العقلانيَّة الانتقاديَّة تحتوي على استعمال انتقادي للعقلانيَّة الارتباطيَّة والتفهيميَّة؛ بمعنى أنَّما تعمل على تقييم ونقد المعاني في حقل الارتباطات الإنسانيَّة. إنَّ العقلانيَّة الانتقاديَّة تعمل على إظهار التحريفات والأخطاء الموجودة في مستوى العقلانيَّة الارتباطيَّة. إنَّ الكثير مِن آيات القرآن الكريم يستعمل العقل في نقد الأفعال والأفكار التي تظهر في حياة الناس:

\_ ﴿ يَا أَهْلَ الْكِتَابِ لِمَ تُحَاجُّونَ فِي إِبْرَاهِيمَ وَمَا أُنْزِلَتِ التَّوْرَاةُ وَالْإِنْجِيلُ إِلّا مِن بَعْدِهِ أَفَلَا تَعْقِلُونَ ﴾ ٢.

\_ ﴿ أَفَتَطْمَعُونَ أَنْ يُؤْمِنُوا لَكُمْ وَقَدْ كَانَ فَرِيقٌ مِنْهُمْ يَسْمَعُونَ كَلَامَ اللَّهِ ثُمَّ يُحَرِّفُونَهُ مِن بَعْدِ مَا عَقَلُوهُ وَهُمْ يَعْلَمُونَ \* وَإِذَا لَقُوا الَّذِينَ آمَنُوا قَالُوا آمَنَّا وَإِذَا خَلَا بَعْضُهُمْ إلى بَعْضِ قَالُوا أَتَّكَ رُبِّكُمْ أَفَلَا تَعْقِلُونَ ﴾ ". قَالُوا أَتُحَدِّثُونَهُمْ بِمَا فَتَحَ اللَّهُ عَلَيْكُمْ لِيُحَاجُّوكُمْ بِهِ عِنْدَ رَبِّكُمْ أَفَلَا تَعْقِلُونَ ﴾ ".

إنَّ كلمة «عقلوه» في هذه الآية تشير إلى ذلك المستوى مِن العقل الذي تمّ استعماله مِن أجل فهم كلام وعبارات الكتاب السماوي:

﴿ وَإِذَا لَقُوا الَّذِينَ آمَنُوا قَالُوا آمَنَّا وَإِذَا خَلَا بَعْضُهُمْ إلى بَعْضٍ قَالُوا أَتُحَدِّثُونَهُمْ بِمَا فَتَحَ

۱. يوسف: ۲.

۲. آل عمران: ۲۰.

٣. القرة: ٥٧-٧٦.

اللَّهُ عَلَيْكُمْ لِيُحَاجُّوكُمْ بِهِ عِنْدَ رَبِّكُمْ أَفَلَا تَعْقِلُونَ ﴿.

إِنَّ عبارة ﴿أَفَلَا تَعْقِلُونَ﴾ وإنْ كانت واردة على لسان المخالفين، إلّا أنَّهم قد استعملوا التعقّل لانتقاد أفعال أنفسهم.

لا بدّ مِن التدقيق في أنَّ إضفاء الاعتبار على العقل التجريبي أو الآلي في النصوص الإسلاميّة، إنَّما هو في إطار الاتجاهات المعرفيّة المتناسبة مع تلك النصوص. وإنَّ إضفاء الاعتبار على العقل التفهيمي أو الانتقادي بدوره ليس خارجًا عن مبادئه المعرفيّة أيضًا. ولهذا السبب، لا ينبغي اعتبار الأبعاد المعرفيّة لاستعمال هذه المعاني في النصوص الإسلاميّة، والأبعاد المعرفيّة لها في النصوص الاجتماعيّة والفلسفيّة المعاصرة، شيئًا واحدًا.

## سادسًا: تقسيمات العقل بلحاظ منشأ ومبدأ التعقّل

إنَّ النصوص الدينيّة لا تقف موقف المحايد مِن منشأ العقل أيضًا، وقد اتّخذت على نحو مباشر وغير مباشر موقفًا إيجابيًّا أو سلبيًّا مِن المفاهيم والمصطلحات المتبلورة مِن هذه الزاوية. وعلى الرغم مِن أنَّ موجودات العالم في النصوص الدينيّة، لها جذور في الحقيقة أو الحقائق العقليّة وما فوق الطبيعيّة، والعقل يُعدّ مِن أفضل الذخائر الإلهيّة، وهو أوّل أو أفضل مخلوق إلهي؛ بمعنى أنَّ للعقل جذورًا إلهيّة؛ إذ إنَّه في حدّ ذاته حجّة إلهيّة ويهدي إليه.

إنَّ عقل الإنسان في هذه النصوص قوّة إدراكيّة أو عمليّة يتمّ العمل على توظيفها، وعلى الرغم مِن حضوره في مستوى أفق الحياة الفرديّة أو في صلب العلاقات الاجتماعيّة والثقافيّة للناس، إلّا أنَّ جذوره الوجوديّة تعود إلى تلك الحقيقة المتعالية للعقل. وفي الرواية المأثورة في كتاب (علل الشرائع)، عندما يصل الإنسان إلى مرحلة بلوغه ورشده، يتمّ الكشف عن تلك الحقيقة بها يتناسب مع الارتباط الذي يقيمه الأفراد معها؛ بمعنى أنَّ الحقيقة العقليّة تتجلّى في أفق وجوده.

إنَّ خلق العقل ينفي أصالته الوجوديّة أيضًا؛ بمعنى أنَّ العقل وإنْ كان دليلًا وبرهانًا على سائر الظواهر الأخرى وسببًا لتحقّقها وظهورها، إلّا أنَّه بحاجة في تحقّقه إلى دليل وعلّة أسمى،

وهو الله سبحانه وتعالى الذي هو الحقّ المطلق.

وعلى الرغم مِن أنَّ آباءهم لم يعقلوا ولم يهتدوا شيئًا، فإنَّ الآية أعلاه بالنظر إلى ما سبقها مِن الآيات، تثبت أنَّ الفهم والحصول على التجارب التاريخيّة المعاشة وإنْ كان ممكنًا بالنسبة إلى العقل؛ بيد أنَّ كلّ تجربة متراكمة لا تحتوي على هويّة عقلانيّة بالضرورة، ولهذا السبب يمتلك العقل القدرة على نقدها وتقييمها. إنَّ القرآن الكريم ينتقد في هذه الآية أولئك الذين يتّخذون مِن التراكم التاريخي مِن تجارب آبائهم ملاكًا ومعيارًا لاتّباعهم، ويُعرّف بالعقل بوصفه معيارًا يحكم بشأن التاريخ والثقافة.

## سابعًا: تقسيم العقل باعتبار مساحة الحضور

إنّ الاتجاهات العلمانيّة إلى العقل، والتي تؤمن بمجرّد الهويّة التاريخيّة والثقافيّة والإنسانيّة والعُرفيّة للعقل فقط، تقدّم صورًا متعدّدة عن العقلانيّة بها يتناسب مع مختلف المناطق الجغرافيّة والمراحل التاريخيّة أو الجهاعات الإنسانيّة المتعدّدة، مِن قبيل: العقل العربي، والعقل اليوناني،

١. البقرة: ١٧٠.

والعقل الغربي.

إنَّ العقل في هذه الاتجاهات أوَّلًا: بمنزلة النتاج المشترك للحياة الإنسانيّة، وظاهرة عامّة في جميع الثقافات. وثانيًا: ليس له صورة واحدة ومشتركة وظاهرة تاريخيّة ونسبيّة؛ بمعنى أنَّ كلّ ثقافة لها عقلانيّتها الخاصّة بها يتناسب مع الشرائط والظروف التاريخيّة والاجتهاعيّة لها.

إنَّ القرآن الكريم لا يعتبر العقل ظاهرة شائعة وعامّة لجميع الحقول الثقافيّة والتاريخيّة والجاعات الإنسانيّة كافّة، كما في قوله تعالى:

\_﴿أَمْ تَحْسَبُ أَنَّ أَكْثَرَهُمْ يَسْمَعُونَ أَوْ يَعْقِلُونَ إِنْ هُمْ إِلَّا كَالْأَنْعَامِ بَلْ هُمْ أَضَلُ سَبِيلًا ﴾ . \_ ﴿ وَلَقَدْ أَضَلَ مِنْكُمْ جِبِلًّا كَثِيرًا أَفَلَمْ تَكُونُوا تَعْقِلُونَ ﴾ .

إنَّ النصوص التي هي مِن قبيل الآيات أعلاه، تثبت أنَّ الفهم المشترك للكثير مِن الجهاعات يمكن أنْ لا يكون عقلانيَّة. وهذه الآيات يمكن أنْ لا يكون عقلانيَّة. وهذه الآيات في حدّ ذاتها تثبت أنَّ كلّ جماعة على الرغم مِن اختلافها في تفسير العالم وفهمه عتلك ظرفيّة المعرفة العقلانيّة المشتركة أيضًا؛ وذلك لأنَّ هناك آيات مِن القرآن تشجب عمل جماعات كثيرة في العدول عن المعرفة العقليّة وتنتقد أفعالهم. وإنَّ الشجب والعتاب إنَّما يصحّ في مورد يتوفّر على إمكان التوصّل إلى الحقيقة.

في الرؤية القرآنيّة، ليس كلّ ما هو موجود في العُرف عقلًا بالضرورة؛ بيد أنَّ العقل يمكن له أنْ يحضر في مساحات العُرف العام. عندما يستفيد العُرف مِن المعرفة العقليّة، فإنّه سوف ينتفع بالنور الإلهي؛ وذلك لأنَّ «العقل نور يقذفه الله في قلب من يشاء». وعلى هذا الأساس، فإنَّ الفهم العرفي في الرؤية القرآنيّة ليس دنيويًّا أو علمانيًّا بالضرورة، ويمكن لجانب مِن العُرف أنْ تكون له هوية عقلانيّة. وفي النصوص الدينيّة، على الرغم مِن الحديث عن مجتمعات أو فئات مِن الناس لا تنتهج مبدأ التعقل، إلّا أنَّ إخبار القرآن عن هذه الجماعات، ينطوي في الأعمّ الأغلب على إخبار مقرون بالنقد والشجب والتقريع والعتاب. وإنَّ هذا العتاب يدلّ

١. الفرقان: ٤٤.

۲. یس: ۲۲.

على أنَّ الذين يُعرضون عن العقل والتعقّل، يمكنهم الاستفادة منه إذا أرادوا.

إنَّ الأشخاص إنَّما يستحقّون الذمّ والعتاب بسبب عدم تعقّلهم إذا كانوا يمتلكون شأنيّة التعقّل. ولا يمتلك شأنيّة التعقّل إلّا الذي يمتلك تعقّلًا بالقوّة أو يتوفّر لديه العقل بالملكة، بمعنى أنَّه يمتلك بالإضافة إلى امتلاكه لقوّة تحصيل المعرفة - المادّة العقليّة الأولى التي تضاف إلى الإلهام الإلهي أيضًا. إنَّ كلّ نفس ونسمة قد خلقت - ببيان القرآن الكريم - بهذا المقدار مِن الثروة العقليّة؛ وعلى هذا الأساس فإنَّ العُرف الاجتهاعي حتّى عندما يعمل على تنظيم سلوك أو تصدر عنه أفعال مِن دون تعقّل أو حتّى على خلاف العقل، تكون لديه إمكانيّة الاستفادة مِن العقل، ولهذا السبب كان العقل حجّة إلهيّة، والله سبحانه وتعالى يحتج به على العباد.

إنَّ مصطلح الارتكاز العقلائي للعُرف مصطلح قد تبلور بتأثير مِن تعاليم النصوص الإسلامية في عالم الإسلام، ويشير إلى مستوى مِن العقلانيّة التي تقع في متناول يد العُرف. إنَّ هذا المستوى مِن العقلانيّة قد ينطوي على الشدّة والضعف في مختلف الثقافات؛ إلّا أنَّ كلّ مقدار منه يمثّل حجّة إلهيّة، ويقع جزءًا مِن أدلّة استنباط الأحكام الإلهيّة.

روى هشام بن الحكم في حديث طويل عن الإمام الكاظم ﷺ أنَّ الله سبحانه وتعالى يُتمّ حججه على الناس بوساطة العقول:

«يا هشام إنَّ الله عزوجلّ أكمل للناس الحجج بالعقول ... يا هشام ثمّ خوّف الذين لا يعقلون عقابه ... ثمّ ذمّ الذين لا يعقلون ... يا هشام إنَّ لله على الناس حجّتين: حجّة ظاهرة وحجّة باطنة، فأمّا الظاهرة فالرسل والأنبياء والأئمّة عليه وأمّا الباطنة فالعقول». أ

إِنَّ النصوص الإسلاميَّة لا تعتبر كلّ ما يوجد في العُرف والثقافة والتاريخ البشري وفي أفق العلاقات الإنسانيَّة، عقلًا بالضرورة. وبطبيعة الحال، فإنمّا لا ترى العقل خارجًا مِن متناول يد العُرف أيضًا، وتعترف بكلّ مقدار يحصل على فرصة الظهور في العُرف.

وعلى هذا الأساس، فإنَّ العقل على الرغم مِن كونه في رؤية النصوص الإسلاميّة - ظاهرة

١. الكُليني، أصول الكافي، ج١، صص ٣٠-٥٥.

عامّة وشائعة، ولكنْ أوّلًا: ليس كلّ المجتمعات والثقافات تحظى بهذا العقل في جميع مستوياتها بالضرورة، بل إنَّ الكثير مِن الشعوب والجاعات تعدل عنه وتكتسب هويّة غير عقلانيّة. وثانيًا: وأن العقل في الثقافات والتواريخ المتعدّدة، وإنْ كان يظهر في تضاعيف ومستويات وأبعاد مختلفة منه، إلّا أنَّه يحتفظ بهويّته الواحدة؛ بمعنى أنَّ حضوره في الثقافة اليونانيّة والعربيّة والحديثة أو غير ذلك، لا يؤدّي إلى تبلور أنواع مختلفة منه. وبعبارة أخرى: إنَّ العقل والعقلانيّة ليس نسبيًا في يقبل القياس، بل هو واحد، وإنَّ كلّ ثقافة قد تعمل بها يتناسب مع إقبالها وإدبارها على تفعيل جانب منه. وعلى هذا الأساس، فإنَّ مصطلح العقل اليوناني، والعقل العربي، والعقل الغربي وما إلى ذلك، عندما يتمّ استعاله بحيث يتمّ تنزيل العقل إلى أفق التاريخ والثقافة الخاصّة بمنطقة أو جماعة بعينها، فإنّه لا يقع مقبولًا مِن وجهة نظر النصوص الإسلاميّة؛ وأمّا لو تمّ استعال هذا المصطلح بحيث يمكن لكلّ منطقة أو جماعة أنْ تمتلك معه ظرفيّة ظهور جانب أو بُعد مِن المعرفة العقليّة الواحدة، فإنّه سوف يكون منسجمًا مع النصوص الإسلاميّة. وأمّا لا تعقل العقل العرفي، فإنْ استعمل بدوره في معنى الحياة والذهنيّة المشتركة بين الجاعات البشريّة، فإنّه سوف لن ينسجم مع الاستعال القرآني للعقل، وإنْ عاد إلى الارتكاز العقلاني للعُرف، فإنّه سوف يكتسب معنى منسجمًا مع المفهوم القرآني للعقل، وإنْ عاد إلى الارتكاز العقلاني للعُرف، فإنّه سوف يكتسب معنى منسجمًا مع المفهوم القرآني للعقل.

# ثامنًا: الاعتبار المعرفي والإبستيمولوجي لأقسام العقل

إِنَّ النصوص الإسلاميَّة تنظر إلى العقل مِن حيث المساحة والامتداد المعرفي أيضًا. إِنَّ العقل في التعبير القرآني مبيِّن للحقيقة. كما أنَّ القرآن الكريم يرى أنَّ بيان الآيات رهن ومشروط بتعقّل البشر، كما في قوله تعالى: ﴿...قَدْ بَيَّنَا الْآيَاتِ لِقَوْمٍ يُوقِنُونَ ﴾ .

وقد تمّ التعريف بالعقل في بعض الروايات بوصف الورايين عقائق الوجود. فعن أبي عبدالله على في حديث طويل:

«إِنَّ أَوِّل الأمـور ومبدأها وقوّتها وعمارتها التي لا ينتفع شيء إلّا به، العقل الذي جعله

١. البقرة: ١١٨.

الله زينة لخلقه ونورًا لهم، فبالعقل عرف العباد خالقهم، وأنَّهم مخلوقون، وأنّه المدبّر لهم، وأنَّهم المدبّرون، وأنّه الباقي وهم الفانون، واستدلّوا بعقولهم على ما رأوا مِن خلقه، مِن سائه وأرضه، وشمسه وقمره، وليله ونهاره، وبأنَّ له ولهم خالقًا ومدبّرًا لم يزل ولا يزول، وعرفوا به الحسن مِن القبيح، وأنَّ الظلمة في الجهل، وأنَّ النور في العلم، فهذا ما دلّهم عليه العقل». \

إنّ العقل في التعابير القرآنيّة، ليس حجابًا عن الواقع والحقيقة، وإنّ بيانه يكمن في عرض الحقيقة. وهناك حقائق تنكشف بوساطة العقل؛ فأوّ لا: الأرض والسياوات وكلّ ما فيها. وثانيًا: خالق السياوات والأرض. وثالثًا: الحسن والقبح والقيم. ورابعًا: اعتبار العلم والمعرفة نورًا. إنّ العقل في الكليات الدينيّة كها لا يمتلك مِن الناحية الوجوديّة هويّة متأصّلة، فهو مخلوق قائم بخالقه، وإنّ بيانه وبُعده المعرفي ليس غير محدود، وعلى الرغم مِن أنّه يعرف خالقه وخالق العالم، إلّا أنّه لا يستطيع الوصول إلى كنهه؛ كها قال القرآن الكريم: ﴿وَيُحَدِّرُكُمُ اللّهُ نَفْسَهُ \* ٢. وقال أمر المؤمنين على هين الله على هين الله على هين الله على هين الله على هين المؤمنين على المؤمنين على هين المؤمنين على المؤمنين على هين المؤمنين على هين المؤمنين على المؤمنين المؤمنين على المؤمنين على المؤمنين

«لا يبلغه بُعد الهمم، ولا يناله غوص الفطن». "وقال أيضًا: «لم يطْلع العقول على تحديد صفته، ولم يحجبها عن واجب معرفته، فهو الذي تشهد له أعلام الوجود، على إقرار قلب ذي الجحود ... ». 3

وعلى الرغم مِن أنَّ المساحة المعرفيّة للعقل مِن وجهة نظر القرآن عير محدودة، فإنَّ ذلك يمثّل البيان الذاتي له، ولهذا السبب لا يكون عدم محدوديّة العقل كرهًا عليه، بل إنَّ العقل يعرفه ويتقبّله: «قيل له يهن فهل يكتفى العباد بالعقل دون غيره؟ قال:

إنَّ العاقل لدلالة عقله الذي جعله الله قوامه وزينته وهدايته، علِم أنَّ الله هو الحقّ، وأنَّه

١ .الكُليني، أصول الكافي، ج١، ص٦٦.

۲. آل عمران: ۲۸ و۳۰.

٣. نهج البلاغة، الخطبة رقم: ١، ص٣٩.

٤. م.ن، الخطبة رقم: ٤٩، ص٧٨.

هـو ربّه، وعلم أنَّ لخالقه محبّة، وأنَّ لـه كراهية، وأنَّ له طاعة، وأنَّ له معصية، فلم يجد عقله يدلّه على ذلك، وعلم أنَّه لا يوصل إليه إلّا بالعلم وطلبه، وأنّه لا ينتفع بعقله، إنْ لم يصب ذلك بعلمه، فوجب على العاقل طلب العلم والأدب الذي لا قوام له إلّا به». لم يصب ذلك بعلمه الذي لا يجده العقل مِن نفسه، هو العلم ذاته الذي يحصل عليه العقل مِن خلال الحوار المباشر مع الله سبحانه وتعالى. يقول الإمام على إلى في الزيارة الشعبانيّة:

«وَأْنِر أَبْصَارَ قُلُوبِنَا بِضِياءِ نَظَرِهَا إِلَيكَ، حتَّى تَخْرِقَ أَبْصَارُ القُلُوبِ حُجُبَ النُّورِ فَتَصِلَ إِلَى مَعِدِنِ العَظَمَةِ، وَتَصيرَ أَرُواحُنَا مُعَلَّقَةً بِعِزِّ قُدسِكَ، إلهي وَاجَعَلني مِمَّن نادَيتَهُ فَتَصِلَ إِلَى مَعِدِنِ العَظَمَةِ، وَتَصيرَ أَرُواحُنَا مُعَلَّقَةً بِعِزِّ قُدسِكَ، إلهي وَاجَعَلني مِمَّن نادَيتَهُ فَتَصِلَ إِلَى مَعِدِنِ العَظَمَةِ، فَصَعِقَ لَجَلالِكَ، فَناجَيتَهُ سِرًّا وَعَمِلَ لَكَ جَهرًا». ٢

وقد ورد بيان الحوار بين القلب والعقل مع الحقّ تعالى في موضع آخر مِن كلام أمير المؤمنين عليّ بن أبي طالب على بوضوح أكبر، إذ يقول:

"وما برح لله عـزّت آلاؤه في البرهة بعد البرهة وفي أزمان الفـترات عباد ناجاهم في فكرهم، وكلّمهم في ذات عقولهم، فاستصبحوا بنور يقظة في الأسماع والأبصار والأفئدة. يذكّرون بأيّام الله، ويخوّفون مقامه بمنزلة الأدلّة في الفلوات. من أخذ القصد مدوا إليه طريقه وبشّروه بالنجاة. ومن أخذ يمينًا وشمالًا ذمّوا إليه الطريق، وحذّروه من الملكة، وكانوا كذلك مصابيح تلك الظلمات وأدلّة تلك الشبهات»."

يتضح مِن هذا الكلام، أنَّ جانبًا مِن العلم يحصل بوساطة الأنبياء وأولياء الله، وسماع كلام الله سبحانه وتعالى مباشرة.

١. ليس علمًا ومعرفة تعارض العقل، بل هو علم لا يحصل العقل على نصيب منه دون سماع
 كلام الله أو هداية إلهية خاصة.

٢. ليس هو علم ومعرفة غير مؤثّرة في هداية وضلال الإنسان، بل هو علم لا مندوحة

١. الكُليني، أصول الكافي، ج١، ص٦٦.

٢. القمى، مفاتيح الجنان، الزيارة الشعبانيّة.

٣. نهج البلاغة، الخطبة رقم: ٢٢٢، ص٣٤٣.

للإنسان فيه مِن معرفة مرضاة الله ومحبّته.

إنّ آيات القرآن الكريم تتحدّث عن هذا القسم مِن العلم، بوصفه علمًا لا يمكن للإنسان أنْ يحصل عليه مِن دون الأولياء والأنبياء الإلهيين. إنّ الله سبحانه وتعالى في خطابه إلى النبيّ الأكرم عليه مِن دون الأولياء والأنبياء الإلهيين، ما كان بمقدور النبيّ أنْ يحصل عليه بنفسه دون الوحي، كما في قوله تعالى: ﴿وَعَلَّمَكَ مَا لَمْ تَكُنْ تَعْلَمُ ﴾ . ويقول الله تعالى للآخرين: ﴿وَيُعَلِّمُكُ مُ مَا لَمْ تَكُونُوا تَعْلَمُونَ ﴾ ؟ إذ يقول الله سبحانه وتعالى في آية أخرى أنّه لولا التعليم الذي علّمناه للأنبياء، لظلّ الناس في ضلالهم: ﴿وَإِنْ كَانُوا مِن قَبْلُ لَفِي ضَلَالٍ مُبِينٍ ﴾ . إنّ إدراك العقل البشري لهذين الموردين أعلاه، يؤدّي بالإنسان إلى أنْ يدرك بعقله أنّه الله. ومِن هنا، فإنّ القرآن الكريم يقول بشأن واحد مِن أسباب إرسال الرُسُل: ﴿لِئَلَّ يَكُونَ عَلَم الله مِن قبل العقل الناس، ومِن هنا، فإنّ القرآن الكريم يقول بشأن واحد مِن أسباب إرسال الرُسُل: ﴿لِئَلَّ يَكُونَ الله على الله على الله على الله على الله تعالى إذا لم يرسل الأشخاص الذي يتمّ إرساله مِن قبل العقل الإلهي، ومِن هنا فإنّ الله تعالى إذا لم يرسل الأشخاص الذين يمتلكون هذا العقل إلى الناس، فإنّه مسوف يحتجّون عليه.

وعليه، فإنَّ النصوص الإسلاميّة، حيث ترى أنَّ تنويريّة العقل مِن ذاتيّاته، فقد تحدّثت عن محدوديّات وقيود هذا التنوير أيضًا لا بوصفه تحميلًا خارجيًّا، بل بوصفه ظاهرة عقليّة تنويريّة. إن هذا الرأي يثبت أنَّ مصطلح التنوير أو التأصيل الذاتي في المعنى الذي يربط أفق العقل بأفق الوجود، لا يُعدّ مصطلحًا مقبولًا في النصوص الإسلاميّة؛ إذ إنَّ التنوير الكانطي بدوره حيث يكتفي بمعرفة محدوديّات المعرفة العقليّة، ويقصر نشاط العقل على المعرفة والإبستيمولوجيا ...

١. النساء: ١١٣.

٢. البقرة: ١٥١. وانظر أيضًا: البقرة: ٢٣٩.

٣. آل عمران: ١٦٤؛ الجمعة: ٢.

٤. النساء: ١٦٥.

لا يمكن أنْ يكون مقبولًا مِن وجهة نظر النصوص الإسلاميّة.

إنَّ العقل في النصوص الإسلاميّة نور يعمل على معرفة الخلق والخالق والحقائق. إنَّ العقل بهذا المعنى ليس متأصّلًا بالمعنى الموضوعي؛ وذلك لأنَّ العقل الموضوعي بالمفهوم الكانطي أو الكانطيّة المحدثة، ظاهرة إنسانيّة أو حياتيّة. إنَّ العقل بالمعنى الكانطي حجاب ومانع يحول دون معرفة الحقيقة، وإنَّ العقل الموضوعي بمعناه الكانطي المحدث لا يتعرّض إلى اكتشاف الحقيقة، ولا يعثر على الحقيقة، بل إنَّه يعمل على صنع ونسج الحقيقة بها هي نتاج إنساني وثقافي.

كما أنَّ المحدوديّات والقيود الموجودة في العقل الكلامي، لا تعدّ محدوديّات مقبولة في النصوص الإسلاميّة. إنَّ العقل الكلامي عقل جدلي ويسير في هامش أصول تفرض نفسها على العقل؛ بمعنى أنَّ العقل لا يحقّ له أنْ يهارس التفكير حولها أو الحديث عنها؛ ومِن هنا فإنَّ العقل في إطار التعارض مع تلك الأصول، يكون محكومًا عليه بالسكوت.

إنَّ العقل في النصوص الإسلاميّة، مخلوق إلهي ونور، وليس هناك ما يمكنه أنْ يشكّل مانعًا دون مرجعيّته أو أنْ يُسقط حجيّته عن الاعتبار، وإنّه يُدرك عجزه عن إدراك كنه الذات الإلهيّة بنفسه. إنَّ الكلام الذي يتمّ إبلاغه عن الحقّ سبحانه وتعالى، يدرك بنفسه ويوصل إدراكه إلى مسامع وأعين الآخرين على شكل آيات تشريعيّة إلهيّة. وإنَّ الآخرين بدورهم يفهمون بعقولهم اختلاف ما يتمّ إبلاغه مِن طريق عقول الأولياء والأنبياء هيدٍ.

إنَّ العقل الكلامي لا يسمح بتوضيح وتنقيح حدوده النقليّة، في حين أنَّ العقل في النصوص الإسلاميّة يعرف حدوده، وفي الوقت نفسه ينهمك بكلّ وجوده في فهم العبارات والمعاني والمفاهيم التي تظهر مِن أفق الكلام الإلهي؛ بمعنى أنَّ فهم النصوص والكلمات التي يتم إبلاغها مِن طريق الأولياء الإلهيين يقع على عاتق العقل. إنَّ العقل يعمل بكلّ طاقته وظرفيّته في فهم النصوص؛ بحيث أنَّ المستقلّات العقليّة تكون بحكم القرينة اللبيّة العقليّة في فهم النصوص الدينيّة.

وبطبيعة الحال، فإنَّ نفي محدوديّات العقل الكلامي، لا يعني نفي الاستفادة مِن الجدل في قسم مِن مراتب العقلانيّة. إنَّ العقل الجدلي-الذي هو العقل الكلامي ذاته-مكلّف بأنْ

يواصل نشاطه الجدلي على أساس المبادئ والأصول التي تمّ إثباتها في محلّه بالعقل البرهاني والعقل الاستنباطي. وإنَّ تبلور الجدل ضمن هذا الإطار، كان مِن الجدال بالتي هي أحسن، وإلَّا فسوف يكون مذمومًا.

إنَّ الخصّيصة أعلاه، تبيّن خصّيصة جانب كبير مِن الكلام في العالم الإسلامي؛ ونعني به الكلام الشيعي؛ وذلك لأنَّ هذا النوع مِن الكلام، لا يقع في قبال المعرفة البرهانيّة العقليّة، بل يقع في سفحها.

إنَّ موقف النصوص الإسلاميّة مِن العقل التجريبي أو العقل الوضعي والعقلانيّة العلميّة والآليّة الحديثة، شبيه بموقفه مِن العقل الكلامي والجدلي. إنَّ العقل التجريبي آلي ووضعي. وبعبارة أخرى: إنَّ العقلانيّة التي نشطت في مسار إنتاج العلم الحديث منذ القرن التاسع عشر للميلاد في بعد، عقلانيّة كانت تستفيد مِن المباني المعرفيّة الإبستيمولوجيّة التجريبيّة والحسيّة، وتعتبر الحسّ منشأ للمعرفة العلميّة أو يمنح الهويّة للمعرفة العلميّة. في هذا التعريف ينقطع الارتباط الطبيعي بين العقلانيّة التجريبيّة، وبين العقلانيّة التجريديّة والميتافيزيقيّة وغيرها.

إنَّ القرآن الكريم يرى العقلانيَّة التجريبيَّة الآليَّة والحسيَّة في الارتباط المباشر، بل وفي هامش العقلانيَّة الميتافيزيقيَّة والممتزج بها؛ بحيث يتحدَّث عن المشاهدة والنظر إلى الطبيعة، كما يتحدَّث عن مشاهدة الخلق ومشاهدة آيات الله وعلاماته.

كما أنَّ نفي الاتجاه الوضعي نحو العقلانيَّة التجريبيَّة والآليَّة إلى المعنى والمفهوم، لا يعني حذف هذا المستوى مِن العقلانيَّة في النصوص الدينيَّة، بل يعني تفسيرها وإعادة قراءتها في التعاطى الفعّال مع سائر المستويات الأخرى والأبعاد القدسيَّة والسهاويَّة للعقلانيَّة.

#### المصادر

- \_ القرآن الكريم.
- ـ نهج البلاغة، شرح: صبحي الصالح، قم، نشر هجرت، ١٤١٤هـ.
- \_ ابن شهر آشوب، محمّدبن علي، مناقب آل أبي طالب، قم، نشر علامة، ١٣٧٩ هـ.ش.
- \_التميمي الآمدي، عبدالواحد بن محمّد، غرر الحكم و درر الكلم، تصحيح: السيّد مهدي رجائي، قم، دار الكتاب الإسلامي، ١٤١٠هـ.
  - الجابري، محمّدعابد، تكوين العقل العربي، بيروت، مركز دراسات الوحدة العربيّة، ١٩٩٤م.
- \_ الحكيمي، محمّد رضا، «عقل خود بنياد ديني» (العقل الديني المتاصّل)، مجلّة: بازتاب انديشه، العدد ١٢٨٠ هـ. ش.
- الشيرازي، صدر الدين محمّد، الحكمة المتعالية في شرح الأسفار العقلية الأربعة، بيروت، دار إحياء التراث العربي، ١٩٨١ م.
- \_الصدوق، محمّدبن علي بن بابويه القمي، علل الشرائع، قم، كتاب فروشي داوري، ١٣٨٥هـ.ش.
  - ـ الفارابي، أبونصر، آراء أهل المدينة الفاضلة، بيروت، مكتبة الهلال، ١٩٩٥م.
    - \_الكُليني، محمّدبن يعقوب، أصول الكافي، قم، دار الحديث، ١٤٢٩هـ.
  - ـ الليثي الواسطى، على بن محمّد، عيون الحكم والمواعظ، قم، دار الحديث، ١٣٧٦هـ.ش.
    - ـ المجلسي، محمّدباقر، بحار الأنوار، بيروت، دار إحياء التراث العربي، ٢٠٤ هـ.
- G. W. F. Hegel, *Phenomenology of Spirit*, translated by A. V. Miller. Oxford University Press, 1977.

# مساحة العقل في الإلهيّات الوحيانيّة ا

محمّد تقى سبحانى٢

#### الخلاصة

لقد تمّ تقسيم الأبحاث المرتبطة بالعقل إلى ثلاثة حقول، وهي: معرفة الوجود (الأنطولوجيا)، وعلم النفس (السيكولوجيا)، وعلم المعرفة (الإبستيمولوجيا). إنَّ مِن بين الأبحاث المعرفيّة المهمّة للعقل في مذهب أهل البيت اليه هو بحث التعامل بين العقل والوحي في إطار الحصول على الحقائق الاعتقاديّة. وفي هذه الرؤية يعمل الوحي على تنوير العقل بوساطة ثلاث آليّات، وهي : الآليّة التنبيهيّة، والآليّة البيانيّة، والآليّة التعليميّة. وعلى الرغم مِن ذلك كلّه، فإنَّ العقل يعاني في بعض الموارد مِن المحدوديّات الذاتيّة، وسوف نعمل في هذه المقالة على بحث هذه المحدوديّات والقيود في ضوء الاستفادة مِن القواعد الأربعة الآتية، وهي عبارة عن: قاعدة نفي المعرفة بالإحاطة، وقاعدة استحالة المعرفة بالإحاطة، وقاعدة استحالة المعرفة بالوصف.

# الحقول الثلاثة في العقل

هناك الكثير مِن الذين يذهبون اليوم إلى الاعتقاد بضرورة البحث في باب العقل حول ثلاثة

المصدر: المقالة بعنوان «قلمرو عقل در الهيات وحياني» في كتاب جستارهاي اعتقادي؛ عقل، الإعداد: مهدي باغبان خطيبي، باللغة الفارسيّة، إصدار؛ مؤسسه معارف اهل بيت عليه السّلام، الصفحات ٣٧٨ إلى ٣٩٨.

تعريب: حسن علي مطر.

٢. أستاذ مساعد في كليّة العلوم والثقافة الإسلاميّة للأبحاث (پژوهشگاه علوم و فرهنگ اسلامي).

مباحث أساسيّة، وهي: أنطولوجيا العقل، وسيكولوجيا العقل، وإبستيمولوجيا العقل. وعلى الرغم مِن وجود وشائج وصلات بين هذه الحقول الثلاثة، إلّا أنَّها تمتاز مِن بعضها مِن الناحية المنطقيّة، ويجب بحث كلّ واحد منها في موضعه الخاصّ به.

١. في أنطولوجيا العقل، يقع الكلام في ماهية وحقيقة العقل، وهل العقل حقيقة مجردة أم غير مجردة؟ وهل يقع العقل خارج النفس الإنسانية أم في داخلها؟ وهل هو عين الذات ومتحد معها أم يباين الذات ويختلف عنها وما إلى ذلك مِن المسائل الأخرى.

لقد تمّ طرح بعض الأبحاث في هذا الشأن في معارف القرآن الكريم والنصوص المأثورة عن أهل البيت على ، كما تحدّث الكثير مِن المتكلّمين والفلاسفة والعرفاء في هذا المجال أيضًا. وحيث يقع هذا البحث خارج دائرة البحث عن مساحة العقل، فإنّنا سوف نرجئ بحثه إلى فرصة أخرى.

7. البحث الثاني هو بحث سيكولوجيا العقل أو علم نفس الإدراك العقلي، ولا بدّ مِن التذكير - بطبيعة الحال - أنّنا لا نوافق على هذين التعبيرين كثيرًا. إنَّ الكلام هنا يدور حول كيفيّة ومسار إدراك العقل والتحقيق في كيفيّة وصول العقل إلى مدركاته. وقد احتدم النقاش بين المفكّرين المسلمين وغير المسلمين حول هذه المسائل منذ القِدَم، وقد تمخّض هذا الأمر عن أبحاث متعدّدة في هذا الشأن. وكذلك فقد ظهر في المرحلة المعاصرة اتّجاه في علم النفس، يسمّى عادة بـ «سيكولوجيا الإدراك»، ويبحث في مسار الإدراك مِن زاوية خاصّة. كها كان الفلاسفة المسلمون بدورهم يتعرّضون في هذا البحث منذ القِدَم إلى القوى الإدراكيّة المختلفة، وكانوا يبيّنون كيفيّة أداء كلّ واحد مِن هذه القوى في مختلف مراحل الفهم. ويعمل المتأخّرون مِن الفلاسفة المسلمين على تقسيم العلم إلى قسمين، وهما: العلم الحضوري، والعلم الحصولي، ويعملون على تقديم مسار عن كلّ واحد مِن هذين النوعين.

وكما نعلم فإنَّ هذا البحث قد شغل حيّرًا كبيرًا مِن اهتمام المفكّرين الإغريق أيضًا، بل هناك اختلاف كبير حول هذه المسألة حتّى بين أفلاطون وأرسطو (الأستاذ والتلميذ). فبينما كان أفلاطون يقول بأنَّ مدركاتنا العقليّة تحصل مِن طريق تذكّر الصور المثاليّة؛ هناك صور تقع

في العالم الأعلى، وقد سبق لنا أنْ تعرّفنا عليها، وعليه فإنّنا نرى ذلك المثال الكلّي بعقولنا. كان أرسطو في المقابل يرى أنّنا نمتلك في داخل نفوسنا قوّة باسم العقل، وأنَّ جميع معارفنا تأتي كنتيجة وثمرة عن أفعال وتفاعلات هذه القوّة. إنَّ هذا العقل الذي يكون في بداية أمره بالقوّة، يعمل على تجريد الصور الحسيّة وانتزاعها، وبعد أنْ تصبح كليّة ومجرّدة بالكامل، فإنّها تتحوّل إلى إدراك عقلي.

كما وقع الاختلاف بين المتكلّمين والحكماء في العالم الإسلامي، بل وهناك اختلاف كبير في هذا الشأن حتى بين الفلاسفة المسلمين أيضًا. مِن ذلك على سبيل المثال أنَّ شيخ الإشراق السهروردي كان يرى أنَّ الإدراك الحسي و لا سيّما مشاهداتنا ليس إدراكًا ارتساميًّا وحصوليًّا، بل هو إدراك حضوري. يرى شيخ الإشراق أني عندما أنظر إلى هذا القدح الموجود أمامي، لا يكون الأمر كما لو أنَّ صورة هذا القدح ترتسم في نفسي، وإنَّما يكون ذلك على شكل العثور على القدح الخارجي.

وعلى كلّ حال، فإنَّ بحث سيكولوجية الإدراك أو كيفيّة حصول الإدراكات العقليّة، مِن الأبحاث المهمّة التي يجب بحثها والنظر حولها في باب العقل بشكل شامل وجامع.

٣. المحور الثالث، إبستيمولوجيا العقل. حيث يدور البحث هنا حول هذه المسألة، وهي: هل المدركات العقلانيّة للإنسان معتبرة مِن الناحية المعرفيّة أم لا؟ وفي إبستيمولوجيّة العقل هناك في الحدّ الأدنى أربعة محاور أصليّة للتحاور والنقاش، حيث يتمّ التعرّض لها اليوم في علم جديد ومستحدث باسم «الإبستيمولوجيا» أيضًا.

المحور الأوّل: بحث «حجيّة الإدراك العقلي»، فهل العقل حجّة ويمكن له أنْ يوصلنا إلى الحقيقة والواقع أم لا؟

المحور الثاني: دائرة ورقعة إدراك العقل؛ بمعنى أنَّ العقل إذا أمكنه أنْ يبيّن لنا المعلوم، فها هو مقدار وحدود هذا التعبير والكشف عن المعلوم؟ فهل هو مطلق وغير محدود أم يقف عن حدّ خاصٌ؟ وهذا البحث هو الآخر مِن الأبحاث القديمة بين الفلاسفة وغير الفلاسفة.

كان بعض العلماء المسلمين يذهب إلى الاعتقاد بأنَّ كلّ من يؤمن بحجية العقل، يتعين عليه الاعتقاد بحجية العقل في جميع الحقول والمجالات بشكل مطلق؛ وذلك أوّلًا: لأنَّ «عقلية الأحكام لا تخصّص». وثانيًا: لو قلنا بأنَّ العقل يفهم موضوعًا، ولا يفهم موضوعًا آخر، يجب أنْ يكون هناك بين الموضوعين اختلاف وترجيح، ولا وجود لمثل هذا الترجيح في البين. ومِن ناحية أخرى، نعلم أنَّ الترجيح بلا مرجّح ممتنع ومحال. وبطبيعة الحال، فإنَّ القاعدة القائلة: "إنَّ عقليّة وأمّا أنْ يفهم العقل موضوعًا ما أو لا يفهمه، فلا صلة له بالقاعدة المذكورة. لدينا معرفة عقليّة، وأمّا أنْ يفهم العقل موضوعًا ما أو لا يفهمه، فلا صلة له بالقاعدة المذكورة. نحرى في ضوء مباني القرآن والسنّة، أنَّ هناك تفاوتًا واختلافًا بين ما يفهمه العقل وما لا يفهمه، وأنَّ هذا الاختلاف ليس ذوقيًّا واستحسانيًّا، وإنَّما هو أمر معقول وملموس، وهذا في يفهمه، وأنَّ هذا الاختلاف ليس ذوقيًّا واستحسانيًّا، وإنَّما هو أمر معقول والمموس، وهذا في يفهمه، وأنَّ هذا الاختلاف ليس ذوقيًّا واستحسانيًّا، وإنَّما هو أمر معقول والموس، وهذا في موضع يفهم (لعدم توفّر مثل هذه الطروف والشرائط). وهناك بحثان مهمًّان آخران في إستيمولوجيا العقل أيضًا، وهما أوّلًا: علاقة العقل مع سائر وهناك بحثان مهمًان آخران في إستيمولوجيا العقل أيضًا، وهما أوّلًا: علاقة العقل مع سائر مصادر المعرفة (من قبيل: الفطرة، والتجربة، والشهود)، وثانيًا: مسار العقل في الوصول إلى المعرفة.

# تعامل العقل والوحى؛ المفهوم القيّم لأهل البيت إيه

كما سبق أنْ ذكرنا فإنَّ بحث مساحة العقل وارتباطه بسائر مصادر المعرفة، وكذلك علم منهج الإدراك العقلي، مِن جملة أبحاث إبستيمولوجيا العقل. إنَّ بحثنا هنا يدور حول مساحة المدركات العقلية، حيث نروم بيان هذه المسألة في ضوء المصادر الدينية. لقد ذكر أهل البيت في هذا البحث مسائل قيمة وحلولًا ناجعة، وهم بالمناسبة قد أحالونا إلى حكم العقل، وهذه واحدة مِن النقاط القيمة والسامية جدًّا في النصوص والروايات المأثورة عن أهل البيت في بمعنى أنَّ الأئمة الأطهار بي أنفسهم، قد استدلوا عقليًّا، وبينوا السبب العقلي الذي يجعل العقل محدودًا، وما هي الجهات التي يكون العقل فيها محدودًا. وعلى هذا الأساس، فإنَّ العقل حدودًا، وما هي حدود معرفته.

مِن الجدير بالذكر والتأمّل أنَّ أهل بيت العصمة الأطهار إلاه ، قد بيّنو انقطة أساسيّة ومنهجيّة في مسألة حدود ومساحة العقل في ضوء الاستناد إلى القرآن الكريم، بيد أنَّ المفكّرين المسلمين قلّم تناولوها بالبحث والدراسة. وبطبيعة الحال، فإنَّ كبار علماء الإماميّة قد فطنوا إلى هذه المسألة منذ المراحل الزمنيّة البعيدة، ولكنْ قلّم كتب الظهور لنتائج ذلك على المستوى العملى. وباختصار، فإنَّ العقل يحتوي على حجيّة بإجماع العلماء المسلمين، وأنَّ هذه الحجيّة مستقلّة. وإذا ما تجاوزنا استثناء واحدًا يتمثّل بالحشويّة ـ وهم بدورهم مِن فرق أهل السنّة \_ فإنَّ سائر الفرق والمذاهب الأخرى تجمع على هذا الأصل. كما أنَّ اختلاف الأشاعرة إنَّما يقع في حدود العقل، وليس في أصل حجيّة العقل. وعلى هذا الأساس، يمكن القول: يُجمع الكلِّ تقريبًا على أنَّ الإنسان يمتلك مصدرًا معرفيًّا يدرك بوساطته حقائق الوجود على نحو الاستقلال؛ أي إنَّه يفهم بعض الأمور ويتعقَّلها مِن دون الاستعانة بمصدر آخر. وهذا هو الذي نعبّر عنه بـ «حجيّة العقل المستقلّة». إنَّ الذين حقّقوا في الآيات والروايات، يعلمون أنَّ الحجيّة الاستقلاليّة للعقل، هي مِن المحكمات والمسلّمات. وأمّا نقطة الاختلاف بين مدرسة أهل البيت إلا وبين سائر المدارس والمذاهب الفكريّة الأخرى، فيكمن في أنَّه على الرغم مِن وجو د التأكيد على الحجيّة الاستقلاليّة للعقل، يتمّ التصريح بأنَّ العقل حتّى في هذه الأمور ذاتها التي يستقلّ في فهمها، لا يكون مستغنيًا عن الوحي والمعلّم الإلهي. وإليك عبارة الشيخ المفيد في كتاب (أوائل المقالات) في هذا الشأن، إذ يقول: «واتّفقت الإماميّة على أنّ العقل محتاج في علمه ونتائجه إلى السمع، وأنّه غير منفكّ عن سمع ينبّه العاقل على كيفيّة الاستدلال». ا

يقول الشيخ المفيد وهو مِن كبار المتكلّمين العقليين مِن الشيعة: إنَّ جميع الإماميّة ٢ ـ خلافًا للمعتزلة ـ يذهبون إلى الاعتقاد ٣ بأنَّ للعقل حجيّة مستقلّة، إلّا أنَّ هذا لا يعني أنَّه يستطيع في

١. المفيد، أوائل المقالات في المذاهب والمختارات، ص ٤٤.

٢. أي في عصر المفيد (الواقع في القرن الرابع للهجرة).

٣. وقد استطرد المفيد يقول في تتمة الكلام أعلاه: «وأنه لا بدفي أول التكليف وابتدائه في العالم من رسول، ووافقهم في ذلك أصحاب الحديث. وأجمعت المعتزلة والخوارج والزيدية على خلاف ذلك». (المفيد، أوائل المقالات، ص٤٤).

مقام الثبوت أنْ يفتح طريقه في الوصول إلى المعارف الدينيّة مِن دون معلّم إلهي. إنَّ هذا الأمر مطلب عقلي بالكامل، ولو تدبّر شخص وتأمّل في ذلك، فإنّه سوف يقرّ بأنَّ العقل البشري في الأساس قد سلك هذا المسار ذاته في التاريخ. ولذلك نقول في مقام الإثبات: إنَّ الحجيّة ثابتة للعقل على نحو الاستقلال، إلّا أنَّ هذا الأمر في مقام الثبوت لا يلزم عنه الاستغناء عن الوحي في مقام الوصول إلى مضامين ومدركات العقل. أكما ورد عن أهل البيت على قولهم إنَّ أوّل وأكبر رسالة للأنبياء على هي "إثارة العقل» وإيقاظه للحصول على المعقولات الحقيقية: "وأرسل إليهم رسله، وواتر إليهم أنبياءه ... ليثيروا لهم دفائن العقول». "

إنَّ المعلومات العقليّة في ضوء الرواية أعلاه عبارة عن دفائن وكنوز، ولا يمكن الوصول إلى هذه الدفائن والكنوز إلّا بمساعدة وإرشاد وهداية مِن الأنبياء والوحي الإلهي. ففي مقام الإثبات، عندما يقال للعقل: هذا هو الطريق إلى معرفة الله ومعرفة أساء الله، فإنَّ تعقّل ذلك فسوف يفهمه. والشاهد على هذا المدّعي هو مجموع التاريخ البشري الذي يثبت أنَّ أكثر الناس على الرغم مِن امتلاكهم للعقل هم مِن المشركين الذين يعتقدون بالأساطير والأوهام، والذيب يكونون في الغالب مِن أهل الفساد؛ بمعنى أنهم يمتلكون عقلًا، ولكنّهم لا يعقلون. ومجمل الكلام يكمن في أنَّ التعقل بالمعنى الحقيقي للكلمة لا يستغني عن الوحي. إنَّ ما قيل مِن أنَّ العقل حيث يكون حجّة؛ إذن يكون جميع ما ورد في الدين في حقل المعارف الإلهيّة والتعاليم النظريّة مجرّد إرشاد، موضع تأمّل. إنَّ الإرشاديّة تعني أنَّ الأنبياء عندما يرشدوننا إلى حقيقـة مِن الحقائق الأصليّة، فإنَّ العقل يجدها على نحو الاستقلال ويتعبّد بها، ولكنْ هل كان بمقدور هذا العقل البشري أنْ يدرك تلك الحقائق بنفسـه لـولا تذكيره بها مِن قبل المعلم كان بمقدور هذا العقل البشري أنْ يدرك تلك الحقائق بنفسـه لـولا تذكيره بها مِن قبل المعلم كان بمقدور هذا العقل البشري أنْ يدرك تلك الحقائق بنفسـه لـولا تذكيره بها مِن قبل المعلم كان بمقدور هذا العقل البشري أنْ يدرك تلك الحقائق بنفسـه لـولا تذكيره بها مِن قبل المعلم

<sup>1.</sup> إنَّ الاختلاف بين معارف أهل البيت إلى وبين ما قاله المتكلّمون مِن المعتزلة أو فلاسفتنا عبر التاريخ - طبقًا لما تقدّم ذكره - يكمن في أنَّ العقل في معارف أهل البيت إلى ومؤلّفات كبار العلماء مِن الإماميّة في القرون الأولى، يتمتّع بحجيّة مستقلّة وذاتيّة، وليس هناك أيّ شكّ أو تردّد في ذلك؛ بمعنى أنَّه حيث يفهم العقل مبادئ الدين، تكون له حجيّة مستقلّة وذاتيّة. بيد أنَّ حجيّته لن تكون انحصاريّة. إنَّ العقل لا يمكنه الاكتفاء بنفسه في الوصول إلى معقو لاته. وإنَّ العقل لكي يصل إلى هذه المعارف ودقائق الخقائق الإلهيّة، يحتاج إلى تنبيه وبيان وتعليم مِن قبل الوحي. إنَّ هذه الخلاصة هي الركيزة الأصليّة في فهم نقاط الاشتراك والافتراق في مساحة العقل والوحي.

٢. نهج البلاغة، الخطبة الأولى.

الإله الإله الله الله المناب العقلانية لمدرسة أهل البيت المناب النه النه الذي يذهب إلى الاعتقاد بأنَّ كلام الأنبياء والأوصياء الإلهيين في حقل حقيقة التوحيد، والأسهاء والصفات الإلهية، وأفعال الله، وتقدير الله وقضائه، وسعادة الإنسان، والعلاقة بين فعل الإنسان وفعل الله، والمعاد والبرزخ والعوالم الماضية إرشادية بأجمعها؛ بمعنى أنَّه يعتقد أنَّ الإنسان يستطيع بتفكيره أنْ يصل إلى هذه المعارف، وهذا يعني أنَّ الأنبياء قد تحدّثوا عن الأمر ذاته الذي يمكن للإنسان أنْ يفهمه ويدركه بعقله أيضًا! فهل هذا ما عليه واقع تاريخ التفكير البشري حقًا؟ هل كانت رسالة الأنبياء تقتصر على مجرّد بيان بعض الأمور التعبّدية، مِن قبيل: الصلاة، والطهارة، والدّيات، والقصاص فقط؟ أم أنَّ الرسالة الأولى تكمن - كها تقدّم - في إثارة العقل البشري وإيقاظ الفطرة الإنسانيّة، وهداية الناس إلى طريق معرفة الله سبحانه وتعالى (التوحيد)، ومعرفة الإنسان (الأنثر وبولوجي)، ومعرفة الوجود (الأنطولوجيا) والكون بأسره؟

وبذلك، فإنّه بناء على مباني القرآن الكريم والسنّة المطهّرة ـ التي نعتقد أنَّ بيانها ونشرها مِن مختصّات المدرسة الفكريّة لأهل البيت بين ، لم يرد الحديث عنها في أيّ مدرسة فلسفيّة أو جماعة مذهبيّة أخرى في تاريخ التفكير الإسلامي.

تتلخُّص العلاقة بين العقل والوحي في ثلاثة محاور، وهي: محور التنبيه، ومحور البيان، ومحور التعليم.

المحور الأوّل: التنبيه؛ بمعنى أنَّ الوحي ينبّه العقل إلى مدركاته العقليّة. وحتّى بالنسبة إلى الأصول العقليّة الأساسيّة، يكون الإنسان بحاجة إلى التذكير والتنبيه والإيقاظ. وإنَّ جوهر كلامنا الراهن يكمن في المعارف الإلهيّة، دون البديهيّات والأوّليات. مِن ذلك في بحث التوحيد على سبيل المثال - صحيح أنَّ العقل يفهم ويدرك أصل وجود الله على نحو الاستقلال، وتكون له حجيّة في هذا الشأن، ولكنْ عندما نتأمّل في القرآن الكريم، نجد أنَّ النبيّ إبراهيم الله - نبيّ التوحيد - يقوم في الخطوة الأولى بالاستدلال على وجود الله وتوحيده وصفاته. وعليه، فإنّنا في هذه النقطة نحتاج إلى منبّه ومذكِّر، كي لا يقع العقل في الانحراف عن فهم دفائنه. وقد ورد بيان هذا الأمر في الكثير مِن الروايات.

المحور الثاني: أنَّ العقل في بعض الأمور يدرك أصل المسألة دون خصائصها. سوف نتحدّث لاحقًا عن السبب الذي يجعل فهم الجزئيَّات ليس مِن شؤون العقل، وأمَّا عدم قدرة العقل على إدراك الجزئيّات، فهو واضح. وبطبيعة الحال، يمكن للإنسان أنْ يهارس الحدس في الجزئيّات ويتوهّم فيها أو يتخيّل، ولكنّه لا يستطيع التعقّل بشأنها. مِن ذلك أنَّ بعض الحكماء ـ على سبيل المثال \_ يقولون بأنَّ علمنا بأنفسنا علم حضوري. وعلى افتراض القبول بالعلم الحضوري، يرد هذا السؤال القائل: هل أنا في العلم الحضوري بنفسي، أدرك جميع جهات النفس أم لا؟ لو كان الأمر كذلك، لما وقع الاختلاف بين كبار الحكماء. في حين تمّ تقرير ما يقرب مِن خمسة وأربعين قو لًا بين عقلاء البشر في خصوص حقيقة النفس منذ باكورة الأمر إلى يو منا هذا. حتّى إنَّ الكثر مِن المعتزلة رفضوا القول بتجرّ د النفس، وقالوا بأنَّ النفس عبارة عن هذا البدن المحسوس. وبين المتكلّمين مِن الإماميّة ذهب السيّد المرتضى والشيخ الطوسي إلى الاعتقاد بأنَّ حقيقة النفس هي هذه البنية المحسوسة أيضًا. وما يزال الاختلاف محتدمًا بين فلاسفة البشر وكبار العقلاء حول حقيقة النفس. ويعود السبب في ذلك إلى أنَّهم يدركون حقيقة النفس في الجملة، وأمَّا ما هي خصائص هذه النفس، وما هو شكل ارتباطها مع البدن، وما هو نوع حقيقة نشاط وعمل الإنسان، فهو خارج عن قدرة تعقّله. إنَّ مهمّة الوحي تكمن في التعريف بأبعاد مِن النفس، ويقول إنَّ النفس الإنسانيَّة تمتلك هذه الخصائص. عندما يتمّ تذكير العقل بهذه الموارد، فإنَّ العقل سوف يقرّبها. إنَّ هذه الحالة هي الدور البياني ذاته للوحي بالنسبة إلى العقل. وعلى هذا الأساس، فإنَّ مِن بين الحقول الخاصِّة بالوحى والتي لا يمكن للعقل أنْ يصل إليها، حقل إدراك الجزئيّات.

المحور الثالث: التعليم، إنَّ الوحي معلم العقل. إنَّ العقل في بعض المعارف والحقائق يصل إلى مرحلة يقول معها: هذا هو الحدّ الذي أصل إليه ولا أستطيع أنْ أتجاوزه؛ وإنَّ كلّ ما سوف أقوله بشأن الأمور الواقعة وراء هذا الحدّ، لن يعدو أنْ يكون مجرّد حدس وظنّ ووهم ورجم بالغيب. مِن ذلك على سبيل المثال لو أنَّ شخصًا لم يرَ غابات الأمازون في حياته، وكلّ ما يمتلكه عن هذه الغابات الشاسعة مجرّد معلومات عامّة، فإنّه إنْ أراد تصوير حقيقتها، سوف

يقع في مطبّ الوهم والخيال. يمكن للتصوّر وخيال الإنسان أنْ يضطلع بهذا الأمر، ولكنْ هذا شيء آخر غير التعقّل. وإنَّ الحدود بين التعقّل والتخيّل، تكمن في هذه النقطة. إنَّ التعقّل يعني العثور على الحقيقة، وأمّا التخيّل فيعني التصوّر والتشبيه والتمثيل والظنّ، وهو ما ورد التعبير عنه في القرآن الكريم بمفهوم «التخرّص» أ.

جاء في كتب اللغة في بيان معنى "الخرص": "أصل الخرص التظني فيها لا تستيقنه". " يقول العقل تارة: هذه هي حدود علمي، ولا يمكنني التعرّف على ما وراء ذلك. إنَّ دور الوحي هنا هو التعليم. وفي هذه المرحلة يتعيّن على العقل أنْ يستلهم الدروس مِن المعلّم الإلهي وأنْ يتتلمذ على يديه. وإنَّ ما قيل مِن أنَّ العقل يجب عليه أنْ يتعبّد في المعارف على نحو صرف، إنَّا يتعلّق بهذه المرحلة الثالثة. في الحالتين الأولى والثانية، يكون للوحي دور في المعرفة العقلانية للبشر، ويقدّم يد العون إلى العقل في هذا الشأن، بيد أنَّ العقل في نهاية المطاف، هو الذي يدرك المعارف، وأمّا مِن دون الوحي فيكون طريق العقل - مِن الناحية الثبوتية - للحصول على هذه الحقائق صعبًا أو مغلقًا. مِن ذلك - على سبيل المثال - صحيح أنَّ العقل لا يستطيع وحده أنْ يصل إلى كنه النفس، وهو غير مدرك لحقيقة كهالات النفس، ولكنّه في الوقت نفسه لا يتعبّد في هذا المورد، وإنَّا عندما يتذكّر مِن طريق الوحي، فإنّه يصل بنفسه إلى إدراك ماهية النفس وكهالاتها. والصورة الثالثة حيث يعمل الوحي على بيان حقيقة، ولا يتمكّن العقل مِن العثور على حقيقته، وهنا يتعلّم العقل مِن معلّم يعترف بصدقه وإشرافه على تلك الحقيقة. وبطبيعة على حقيقته، وهنا التعبّد بدوره عقلي أيضًا. ولو أسميناه تقليدًا، فهو تقليد عقلي. وجميع عقلاء الحال، حتى هذا الأسلوب والمنهج، وفي هذه الناحية يتّحد الملحد مع المؤمن على السواء. العالم يمتلكون هذا الأسلوب والمنهج، وفي هذه الناحية يتّحد الملحد مع المؤمن على السواء.

مِن خلال هذه المحاور الثلاثة، يمكن مواصلة البحث عن العقل والوحي في الآيات والروايات. إنَّ بحثنا هنا يدور في حقل القيود والمحدوديّات في مساحة العقل في المحور الثالث؛ أي في حقل «المحدوديّات الذاتيّة».

١. كما في قوله تعالى: ﴿ وَإِنْ هُمْ إِلَّا يَخُرُصُونَ ﴾. الأنعام: ١١٦؛ يونس: ٦٦. وانظر أيضًا: الزخرف: ٢٠.

۲. ابن منظور، لسان العرب، ج۷، ص۲۱.

إنَّ أهل بيت العصمة الأطهار على في بحث مساحة العقل والوحي ـ بالإضافة إلى الجزئيّات التي تحدّثوا عنها ـ قد ذكر وا قواعد يمكن بوساطتها التعرّف على كلّ واحد منها بشكل صحيح . وهذا هو مكمن واحد مِن إشكالاتنا في أبحاث «فقه المعارف» بالقياس إلى «فقه الأحكام». لقد عمد فقهاؤنا الكبار إلى تقعيد جميع الأمور في فقه الأحكام . والآن فإنَّ مسار الاجتهاد بالنسبة إلى الفقيه أضحى معبّدًا وسهلًا للغاية مِن خلال قراءة القواعد الفقهيّة والأصوليّة . ولكنْ ، حيث لم نتعامل مع المصادر الدينيّة إلّا قليلًا ، فإنّنا في حقل العقائد لم نصل إلى أبنية مقعّدة . ونحن نقترح على فريق مِن من الباحثين والمحقّقين والأساتذة أنْ يعملوا على ضبط وتأسيس القواعد الفكريّة والعقليّة على أساس الكتاب والسنّة . في وفيها يلى سوف نشير إلى بعض القواعد على سبيل المثال:

## ١. قاعدة نفى القياس

إنَّ مِن بِين تطبيقات القواعد الكلاميّة، تحديد مساحة العقل. والنموذج الواضح في ذلك مسألة القياس. لقد رسم أهل البيت بي حدودًا وأطرًا للمعرفة العقليّة. إنَّ فهم هذه القاعدة يعتمد على فهم حقيقة القياس. نعمل عادة في العلوم الحوزويّة على تقسيم القياس إلى القياس المنطقي، والقياس الفقهي (التمثيل). ولكنْ، لو كان الشخص مطّلعًا على تاريخ الفلسفة، فسوف يدرك أنَّ جذور هذين القياسين واحدة. إنَّ السبب الذي يدفعنا إلى القول بأنَّ القياس الفقهي ليس معتبرًا، لا يعود في الأساس إلى أنَّه مِن سنخ آخر غير القياس المنطقي. إنَّ الفقهاء عندما يتحدّثون عن القياس المنصوص العلّة ويثبتون اعتباره، إنَّ ايصبونه في قالب مِن القياس المنطقي. فيقولون مثلًا: حيث يقول الشارع: «الخمر حرام لأنّه مسكر». إذًا يمكن القول: «إنَّ الفقاع إذا كان مسكرًا فهو حرام أيضًا». إنَّ الخلل الذي يعاني منه القياس الفقهي، يكمن في أنَّ كبراه عبارة عن موجبة كليّة لا تستند إلى أيّ دعامة علميّة. نقول: حيث يكون الخمر حرامًا، وهناك شبه

١. إنَّ الذي نعنيه هنا\_بطبيعة الحال\_هو استخراج الأصول والمباني المعرفيّة بالاستناد إلى المحتويات الوحيانيّة والأسلوب المنبثق عن العقل والوحي، دون تأويل الآيات والروايات على أساس الأفكار البشريّة التي لا تكون في الغالب معقولة ولا مشروعة. انظر نموذجًا مِن هذه التأويلات في المصدر الآتي: خرّميان، قواعد عقلي در قلمرو روايات.

بين الفقاع والخمر في الإسكار أو غير الإسكار، إذن يكون الفقاع حرامًا أيضًا. ولكنْ، ما هو الدليل على الكبرى الكلية «كلّ مسكر حرام»؟ وعلى هذا الأساس، فإنَّ الإشكال الأساسي في القياس، هو أنّك تستفيد مِن قضيّة بوصفها مقدّمة مِن دون تقديم أدلّة كافية عليها. وعندما ندقّق في الروايات، نجد أنَّ بحث القياس لا يختصّ بأبحاث الفقه فقط أ، بل تمّ استعماله في الكثير مِن الموارد في مباحث التوحيد مباشرة. إنَّ القول: "إنَّ أول من قاس إبليس» أ، إنَّا كان ناظرً إلى حقل العقائد. إنَّ كلّ من يعمل على تشبيه الخالق بالمخلوق، يكون قد مارس القياس. إنَّ العقل يدرك مِن طريق القياس، وما دام القياس في الحدود التي يمكن للعقل أنْ يعمل فيها على توظيف القياس، يكون هذا الإدراك معتبرًا. واليوم تقوم أكثر علومنا على أساس مِن القياس أو الاستقراء. فلو أنّنا توقّعنا هطول المطر غدًا، فذلك يعود سببه إلى قياس الأنواء الجويّة على حالات مشابهة حدثت في السابق باستمرار وصولًا إلى الحالة الراهنة. والمشكلة تكمن في على حالات مشابهة حدثت في السابق باستمرار وصولًا إلى الحالة الراهنة. والمشكلة تكمن في على الأخرى، دون أنْ تكون هناك سنخيّة بينها. إذ نستنتج مطلبًا مِن العالم المخلوق ونسبه إلى ساحة الخالق. ويمكن لنا أنْ نثبت أنَّ الكثير مِن أخطائنا في الأبحاث الفلسفيّة والعرفانيّة، تعود ساحة الخالق. ويمكن لنا أنْ نثبت أنَّ الكثير مِن أخطائنا في الأبحاث الفلسفيّة والعرفانيّة، تعود بجذورها إلى هذه النقطة. مِن ذلك على سبيل المثال ما يتعلّق بمسألة علم الله. نحن البشر بجع إلى أنفسنا وندرك علمنا، وحيث نعتبر علمنا لا يخلو مِن أمرين، فهو إمّا حصولي وإمّا نرجع إلى أنفسنا وندرك علمنا، وحيث نعتبر علمنا لا يخلو مِن أمرين، فهو إمّا حصولي وإمّا نتجع إلى أنفسنا وندرك علمنا، وحيث نعتبر علمنا لا يخلو مِن أمرين، فهو إمّا حصولي وإمّا نرجع إلى أنفسنا وندرك علمنا، وحيث نعتبر علمنا لا يخلو مِن أمرين، فهو إمّا حصولي وإمّا نربي، فهو إمّا حصولي وإمّا نورك

المنحان الفقهية وغير الفقهي مِن روايات القياس فقط، في حين أنَّ بحث القياس في رواياتنا يشمل الأعمّ مِن الأبحاث الفقهية وغير الفقهية؛ بمعنى لو أنَّ المتكلّمين قاموا بها قام به الفقهاء نفسه بالنسبة إلى الروايات، لكان لدينا اليوم تراث كلامي في مسئلة القياس أيضًا، وهذا ما لا نمتلكه حاليًا للأسف الشديد؛ وذلك لأنّنا لا نهتم بالروايات والنصوص الدينية في هذا الحقل. وفي الأساس، فإنَّ أصحاب الرأي وأصحاب القياس الذين كانوا في عصر الأثمة، وكانت هذه الروايات تستهدفهم، لم يكونوا يفصلون بين مقام العمل ومقام النظر. وكان أبو حنيفة إمام الكوفيين والعراق معروفًا بوصفه زعيم أصحاب القياس. وكان مِن القائلين بالقياس حتى في الأبحاث الاعتقاديّة أيضًا. وقد نهاه الإمام الصادق على عن العمل بالقياس. إنَّ مداليل رواياتنا تعبّر عن هذه النقطة بوضوح، وهي أنَّ مسألة القياس والرأي، هي مسألة كليّة في مسار فهم الدين.

٢. الكُليني، الكافي، ج١، ص١٤٨.

حضوري، نتّخذ مِن ذلك مبنى وأساسًا للقول: إنَّ جميع العلوم إمّا حصوليّة وأمّا حضوريّة. واللافت أنَّه حتّى ما قبل ذكر العلم الحضوري، وكان العلماء لا يعرفون سوى العلم الحصولي، كان الفلاسفة يقولون في تعريف العلم: «العلم هو الصورة الحاصلة مِن الشيء عند العقل». وعلى هذا الأساس، كانت الفلسفة المشائيّة تذهب إلى الاعتقاد بأنَّ علم الله هو الآخر ارتسامي أيضًا! لم يكن هناك علم مِن وجهة نظر ابن سينا إلّا وهو علم ارتسامي، إذ لا يمكن مِن وجهة نظر ابن سينا إلّا وهو علم ارتسامي، إذ لا يمكن مِن وجهة نظره - تصوّر علم غير العلم الارتسامي.

ورد القول في الكثير مِن الروايات أنَّ القياس لا مكان له في الإلهيّات. إنَّ اعتبار القياس في الحصول على المعرفة، إنَّما يكون حيث يمكن للعقل بنفسه أنْ يصل إليها ويحكم بشأنها. لو قام العقل بالمقارنة بين أمرين غير متسانخين، ويقيس حقل المجهولات على حقل المعلومات، لا يكون هذا هو مضهار معرفة العقل.

# ٢. قاعدة استحالة المعرفة بالكنه

إنَّ مِن بين روايات أهل البيت إلى المتسالم عليها، روايات أنَّ المعرفة بالكنه بالنسبة إلى الله سبحانه وتعالى مستحيلة. <sup>7</sup> إنَّ المعرفة بالكنه تعني التعرّف بالإضافة إلى آثار وظواهر الشيء على باطن وحقيقة ذلك الشيء. فتارة نتعرّف على الشيء مِن طريق التعرّف على صوته ولونه الظاهري، وتارة أخرى نتعرّف عليه بذاته وجوهره. وقيل إنَّ المعرفة بالكنه، إنَّما تكون ممكنة إذا كان الشيء تحت إشراف العقل، وأمّا ما يخرج عن نطاق العقل، فهو غير قابل للاكتناه. وعليه، لا نقول إنَّ «المعرفة بالاكتناه» باطلة مِن الأساس، وإنَّما نقول: إنَّ كنه الشيء إنَّما يمكن التعرّف عليه إذا كان العقل مشرفًا عليه. وعلى هذا الأساس، فإنّه بناء على الأصل الكلّي في البينونة التامّة بين الخالق والمخلوق، لا تكون المعرفة بالكنه بالنسبة إلى الذات الإلهيّة ممكنة؛ وذلك لأنَّ القواعد والأساليب العقليّة لا تجيز مثل هذه المعرفة.

١. الحلي، الجوهر النضيد في شرح منطق التجريد، ص١١٣.

٢. أشرت في مقالة إلى عدد من هذه القواعد مدعومة بالأدلة الروائية وتطبيقاتها. انظر: سبحاني، «اسهاء وصفات خداوند»، صص ٧٧ - ١١٠٠.

#### ٣. قاعدة استحالة المعرفة بالإحاطة

إنَّ هـنه النقطة بدورها هي الأخرى مِن النقاط الدقيقة للغاية في رواياتنا. فقد ذكر أهل البيت الأطهار إلى في الكثير مِن الروايات استنادًا إلى آيات القرآن الكريم - أنَّ مِن بين أنواع المعرفة العقليّة، هي المعرفة بالإحاطة. إنَّ المعرفة بالإحاطة تعني مِن الزاوية اللغويّة ومِن زاوية الروايات - المعرفة بالتفصيل. فعندما تتعرّف على شيء بجميع جزئيّاته وعناصره وأبعاده، تكون محيطًا به. ومِن الواضح أنَّ المعرفة بالإحاطة فيها يتعلّق بالساحة الربوبيّة، بل وفي باب أيّ حقيقة تفوق إشراف العقل، غير ممكنة. يمكن أنْ يكون للعقل معرفة بالإحاطة التفصيليّة بالنسبة إلى بعض الأمور، وأمّا بالنسبة إلى الحقائق الربوبيّة، فلا يمكن التعرّف عليها والاستدلال على وجودها وصفاتها إلّا مِن طريق آثارها وأفعالها. وفي مثل هذه الحالة، إنَّما يتمّ التعرّف على مجرّد الخصائص الكليّة للشيء، وأمّا الحقائق التفصيليّة فلا يمكن إدراكها، وكلّ ما يقال فوق خلك بشأن ذلك الشيء، لن يكون معرفة عقليّة.

# ۴. قاعدة استحالة المعرفة بالتحديد أو المعرفة بالوصف

وهذه أيضًا مِن بين القواعد المهمّة في مسألة العقل. إنَّ جزءًا كبيرًا مِن معارفنا العقليّة يتحقّق مِن طريق التوصيفات وبيان أوصاف الأشياء. إنَّ الكثير مِن إدراكاتنا العقليّة هي مِن قبيل المعرفة بالوصف. وقد تمّ توضيح المعرفة بالوصف في رواياتنا بأنّها ذات حدّ. وحيث نعمل في موضع على استعمال الوصف، فإنّنا نعمل بذلك على التحديد: «من وصفه فقد حدّه». ٢ إنَّ هذه القاعدة التي هي قاعدة عقليّة أيضًا، تثبت استحالة أنْ يقوم شخص بوصف شيء، ولا يعمل في الوقت نفسه على تحديده. وكلّ ما لا يمكن تحديده، لا يمكن توصيفه؛ بمعنى أنَّه لا يمكن العلم به مِن طريق أوصافه. ومِن هنا، عمدت الروايات المتواترة إلى منعنا مِن السعي إلى المعرفة بالوصف والمعرفة بالتصوّر فيها يتعلّق بالله تعالى، كما في قولهم:

۱. م.ن، ص۱۰۳.

٢. نهج البلاغة، الخطبة رقم: ١٥٢، ص٢١٢.

- \_ «كل ما تُصُوِّر، فهو بخلافه». ١
- \_ «كل ما ميّزتموه بأوهامكم في أدقّ معانيه مخلوق مصنوع مثلكم مردود إليكم». ٢
  - \_ «ما توهمتم مِن شيء، فتوهموا الله غيره». "

وكما نلاحظ، فقد ورد هذا الأمر في كلام الأئمة الأطهار بين بوصف قاعدة كليّة. وإنَّ المراد مِن «الوهم» هنا، ليس هو الوهم بمعناه المنطقي والفلسفي. إنَّ الوهم هنا بمعنى الفهم والإدراك الذهني؛ بمعنى أنّنا في الإدراكات العقليّة نصل في نهاية المطاف مِن الأمور غير المسهودة إلى صورة عن الشيء، ونقول بعد ذلك: لقد تعرّفنا على الله، أو قد توصّلنا إلى تحديد صفة علم الله أو قدرة الله، وتعرّفنا على أقسام أفعال الله، وما إلى ذلك مِن العبارات الأخرى. إنَّ هذه الأمور كلّها مِن الإدراكات الوهميّة التي تتحقّق مِن طريق صورة أو وصف، ويعمل العقل على تسرية نوع مِن المعرفة - التي هي معرفة وصفيّة ومرتبطة بأمور الخلق - إلى حقل الخالق الذي لا يمتلك أيّ تصوّر عنه.

لا شكّ في أنَّ كلّ واحد مِن هذه القواعد ونظائرها يحتاج إلى المزيد مِن البحث والتحقيق، ولكنْ لم يكن لنا مِن غاية هنا سوى الإشارة إلى أصل المطلب.

أسئلة وأجوية

١. قال الشيخ الراحل آية الله مجتبى القزويني رَجْلِكُ في كتابه بيان الفرقان: «إنَّ الله يمكنه أنْ
 يمنح شخصًا المعرفة بكنه ذاته». فهل هذا أمر ممكن؟

الجواب: إنّ القسم الأوّل مِن هذا السؤال شبيه بالسؤال القائل: هل يمكن لله أنْ يُدخل الكون؟ لا بدّ مِن التدقيق في أنّ لدى الكون بأسره في بيضة مِن دون أنْ تكبر البيضة أو يصغر الكون؟ لا بدّ مِن التدقيق في أنّ لدى العقل أساليبه الخاصّة في الوصول إلى المعلومات، وجميع هذه الأساليب تتنافى مع معرفة ذات الحقّ تعالى. فمن المستحيل أنْ يتمكّن العقل مِن قياس ذات الحقّ تعالى أو وصفه أو الإحاطة

١. الطبرسي، الاحتجاج على أهل اللجاج، ج١، ص٢٠١.

٢. المجلسي، بحار الأنوار، ج٦٦، ص٢٩٣.

٣. الكُليني، الكافي، ج١، ص٢٤٩؛ ابن بابويه، التوحيد، ص١١٤.

به. إنَّ جميع هذه الأساليب العقليَّة تتنافى مع الذات الإلهيَّة اللامتناهية. وعليه، فإنَّ هذا الادَّعاء محال ذاتي مِن الأساس.

٢. طبقًا لما تقدّم ذكره، فإنَّ جميع أنواع المعرفة في مورد الله سبحانه وتعالى، يتم تحديدها بالوحي؛ إذًا، ما هو مكمن اختلاف الأسلوب الوحياني عن الأسلوب العقلاني؟

الجواب: إنَّ معرفة الله تعالى تارة تكون على شكل معرفة الذات أو معرفة كنه الصفات، وتارة على شكل معرفة أصل وجود الله أو أصل وجود الصفات. ذكرنا أنَّ العقل بنفسه يشهد بأنّه ليس هناك ما يمنع مِن المعرفة مِن طريق الآيات أو الأفعال، والروايات صريحة في جميع هذه الموارد؛ وعلى هذا الأساس ليست هناك أيّة مشكلة في أنْ يتمكّن الإنسان مِن الاستدلال بعقله على الله مِن طريق الآيات. وأمّا حيث يكون مِن طريق الأفعال، فلا تلزم منه الإحاطة. وحيث يكون مِن طريق الآثار، فإنّه لا يستتبع وصفًا له. وأمّا معرفة الله مِن طريق الحدّ والوصف، فليست ممكنة. هناك في كتاب أصول الكافي رواية مأثورة عن أمير المؤمنين عليّ هي، يقول فيها: «الذي سُئلت الأنبياء عنه، فلم تصفه بحدِّ ولا ببعض، بل وصفته بفعاله ودلّت عليه بآياته». الأومنين ممكن، ولم يفعل الأنبياء ذلك. والمسألة الأخرى وصفه بالأفعال والاستدلال عليه مِن طريق الآبات، ولسي هناك ما يمنع ذلك. والمسألة الأخرى وصفه بالأفعال والاستدلال عليه مِن طريق الآبات، ولسي هناك ما يمنع ذلك. والمسألة الأخرى وصفه بالأفعال والاستدلال عليه مِن هذا المناب، ولسي هناك ما يمنع ذلك. وأسلوب و منهج معرفة الفهم العقلى، يكون هذا

أمر غير ممكن، ولم يفعل الأنبياء ذلك. والمسألة الأخرى وصفه بالأفعال والاستدلال عليه مِن طريق الآيات، وليس هناك ما يمنع ذلك. في أسلوب ومنهج معرفة الفهم العقلي، يكون هذا الخط والحدّ عقليًّا بالكامل. على أساس الأصول المتقدّم ذكرها، لا يمكن التعرّف على ذات الحقّ تعالى وصفاته؛ ولكنْ يمكن لنا أنْ نحصل على إدراك عقلى عنه مِن طريق آثاره وآياته.

٣. بالنظر إلى روايات استحالة تحديد وتوصيف الذات الربوبيّة، نتساءل أولًا: هل هذا المسلاك هو ملاك المعرفة العقلانيّة فقط أم يشمل مطلق المعرفة؟ وثانيًا: إنَّ الروايات مطلقة، وإذا كانت استحالة التوصيف هي الملاك، وجب علينا القبول بلوازم ذلك أيضًا والقول: حتّى الوحي والروايات بدورها لا تقدّم لنا معرفة عن الساحة الربوبيّة، وكلّ ما يعرّفه الوحي وكلّ معرفة يتمّ الحصول عليها، هي غير معرفة الحقّ تعالى.

١. الكُليني، الكافي، ج١، ص٥٤٣؛ الصدوق، التوحيد، ص٣٢.

الجواب: إنَّ هذه الخصوصيَّة لا تشمل جميع الإدراكات والمعارف؛ بل هي تختصّ بخصوص المعارف التي تحصل مِن طريق العقل أو الأدوات البشريَّة المحدودة مثل الإنسان نفسه؛ وأمَّا المعرفة التي يتم إعطاؤها مِن قبل الله نفسه، فهي تفوق الإدراك العقلي:

- \_ «اعرفوا الله بالله، والرسول بالرسالة». ١
- \_ «اللهم عرّفني نفسك، فإنّك إنْ لم تعرّفني نفسك لم أعرف نبيّك». ٢

لقد ورد في مدرسة أهل البيت المي أنَّ هذا النوع مِن المعرفة، يقع وراء الإدراك العقلي. وقد قام الشيخ الحرّ العاملي في كتابه (إثبات الهداة) بتبويب الروايات ذات الصلة بهذا الموضوع بشكل جيّد. وبطبيعة الحال، فقد ورد ذكر هذه الروايات في جميع المصادر الروائيّة المعتبرة والأوّلية. وإنَّ واحدًا مِن الفصول التي ذكرها الشيخ الحرّ العاملي هناك، تشتمل على هذا النوع مِن الروايات:

\_ هل جُعل في الناس أداة ينالون بها المعرفة؟ ... قال: لا، على الله البيان». "

\_ «ليـس لله على خلقه أنْ يعرفوا، وللخلق على الله أنْ يعرّفهـم، ولله على الخلق إذا عرّفهم أنْ يقلوا». 3

إذاً، لدينا هناك معرفة أخرى، ليست مِن سنخ المعرفة العقليّة؛ بيد أنَّ ما جاء في الروايات والآيات بشأن معرفة الحقّ تعالى وصفاته، قد قام أهل البيت بي أنفسهم بتفسيره، وقالوا بأنّها «صفات إقرار، وليست صفات إحاطة». قالوا بأنَّ لدينا نوعين مِن الصفات؛ وهما: صفات الإقرار، وصفات الإحاطة. وصفة الإحاطة هي ما تقدّم ذكره ذاته؛ بمعنى حصول الإحاطة بالموصوف مِن طريق الوصف. مِن ذلك على سبيل المثال المقال على علم ومعرفة بها، الأشياء الموجودة خلف هذا الجدار، فإنْ نقلتم لي صفاتها، سوف أحصل على علم ومعرفة بها،

١. الكُليني، الكافي، ج١، ص٢١٣؛ الصدوق، التوحيد، ص٢٨٦.

٢. الكُليني، الكافي، ج٢، ص٤١٤.

٣. الكُليني، الكافي، ج١، ص٣٩٦؛ الصدوق، التوحيد، ص٤١٤.

٤. الكُليني، الكافي، ج١، ص٩٨، الصدوق، التوحيد، ص٤١٢.

وإنْ لم أعلم بأوصافها، لن أحصل على علم بها، وفي هذه الحالة يكون علمي وجهلي دائرًا مدار الصفات. إنَّ صفات الإقرار إنَّما تكون حيث تحصل المعرفة بتعريف الله؛ إذ يقوم الله بالتعريف عن نفسه، ولا يتعرّف الإنسان عليه مِن طريق الأوصاف، بل مِن طريق الصفات الواردة في الوحي، فيقوم بالإقرار بذلك المعروف الفطري. قالوا: لولا الأنبياء لما كان بمقدوركم أنْ تدعوا الله. إنَّ الأنبياء هم الذين علموكم تلك الأوصاف، وإنّكم تقرّون بتلك الحقيقة مِن طريق تلك الصفات. هذا ما ندعوه بصفات الأخلاق في قبال صفات الإحاطة. وعلى هذا الأساس، فإنَّ ما جاء في الكتاب والسنة، لا يمثّل نقضًا للكلام السابق والقواعد المذكورة؛ بل إنَّ الوحي في المعرفة العقليّة والمعرفة الفطريّة، يعمل على تسهيل و تصحيح المسار.

٤. لقد ذكر تم بالاستناد إلى رواية أنَّ العقل في حجاب عن التخيّل في ذات الحقّ تعالى.
 إنَّ كون العقل في حجاب أو كونه ممنوعًا مِن فهم مقولة ما، لا يُعبّر عن ضعفه في فهم مطلب ما، بل ربّا يصل إلى فهمه بعد إزالة الحجاب. إذًا أين يكمن عجز العقل؟

٥. لماذا منع الله مِن التفكير في بعض الأمور، مِن قبيل التفكير في كُنه ذاته؟

الجواب: إنَّ هذا المنع قبل أنْ يكون منعًا تشريعيًّا، فهو منع تكويني. ولو بحثتم في مضمون هذه الروايات، فسوف تجدون أنَّها تتضمّن كلمات مِن قبيل: «أعجز» و «امتنع» ممّا يُعبّر عن نوع مِن الواقعيّة. وهذه الواقعيّة عبارة عن أنَّ الإنسان كائن محدود، وعقلانيّته بدورها محدودة أيضًا. وهكذا، فإنَّ مجال سيطرة الأساليب التي يمتلكها العقل ويعمل على توظيفها في المعرفة هي الأخرى محدودة أيضًا. ومِن الطبيعي أنَّ اللامحدود لن يتسع له وعاء محدود. إنَّ الله تعالى قد أعطانا عقلًا، ومهد الأرضيّة للمعرفة، إلّا أنَّه ختم عليه بخاتم الامتناع. وعلى حدّ تعبير الفلاسفة: إنَّ الجعل جعل بسيط، وليس جعلًا مركبًا «ما جعل الله المشمش مشمشًا، ولكنْ

إنَّ الله سبحانه قد خلق العقل. والعقل حيث يكون مخلوقًا فهو محدود. وعندما يحلّ هذا المخلوق المحدود في الوعاء الوجودي للبشر، يصبح أكثر محدوديّة. فهل يمكن مِن الناحية

١. السبزواري، شرح المنظومة، ج٢، صص٢٢٣-٢٢٤.

العقليّة فهم الحقيقة اللامحدودة بوساطة الإدراك المحدود؟ إنَّ هذا العجز والامتناع ليس تشريعيًّا، وإنَّها هو مودع وكامن في أصل المحدوديّة المعرفيّة والأسلوبيّة للعقل. بوساطة المعرفة العقليّة يتمّ أصل إثبات الصانع، وأصل الصفات الإلهيّة واحتياجنا إلى الصانع، مِن دون أنْ يلزم مِن ذلك التحديد والإحاطة، ومِن دون أنْ تتحقّق المعرفة بكُنه الذات. وفي الوقت نفسه، فقد تفضّل الله تعالى علينا بالمزيد وأعطانا مراتب أعلى مِن المعرفة والعلم بتعريف ذاته. وتلك المعرفة لا تعود في دائرة المحدوديّة وحجاب العقل، بل هي فوق العقل والإدراك البشري.

٦. هناك مِن الروايات ما يعتبر أنَّ العقل هو الصادر الأوَّل، فما هو العقل المراد هنا؟

الجواب: إنَّ التعبير بـ «الصادر الأوّل» إنَّها ظهر في الفلسفة. وذلك في معرض البحث عن صدور العقل الأوّل، ثم العقول الطوليّة وصولًا إلى العقل الفعّال. إنَّ هذا التعبير مصطلح للعقل، وقد تسلّل إلى العالم الإسلامي مِن أرسطو والفلاسفة الإسكندرانيين. والبحث الآخر في الفلسفة القديمة، هو بحث العقل في موطن النفس الإنسانيّة. يقال إنَّ الإنسان يمتلك عقلًا بالقوّة، وحيث يبدأ بالإدراك يصل إلى مرحلة الفعليّة، ثمّ يتحوّل إلى الملكة، وصولًا إلى العقل المستفاد في نهاية المطاف. وإنَّ الفلاسفة أنفسهم منذ العصور المسيحيّة الوسطى - حيث تلقّفوا المنين الأمرين مِن الإغريق - تحيّروا في الجمع بين هذين المطلبين، وتاهوا في معمعة العثور على الربط بينهها؛ بمعنى ما هي النسبة بين العقول العشرة - التي تقع في مرتبة المجرّدات - وبين هذا الربط بينهها؛ بمعنى ما هي النسبة بين العقول العشرة - التي تقع في مرتبة المجرّدات - وبين هذا العقل البشري الذي هو جزء مِن حقيقتنا الوجوديّة، ولأيّ سبب في الأساس - نُسمّي كلا الموردين عقلًا؟ وعندما وصل الدور إلى الحكهاء المسلمين، عاد هذا الإشكال مجدّدًا، ولم يتمّ الموجود الأوّل الذي خلقه الله سبحانه وتعالى مِن بين عالم المجرّدات والروحانيّات، هو العقل: الموجود الأوّل الذي خلقه الله سبحانه وتعالى مِن بين عالم المجرّدات والروحانيّات، هو العقل: «إنَّ الله عز وجلّ خلق العقل، وهو أوّل مخلوق مِن الروحانين» أ.

ثم ورد التصريح في الروايات بأنَّ ما نمتلكه تحت مسمّى العقل، لا يعدو أنْ يكون مجرّد شعاع مِن مصدر نور العقل. وعلى هذا الأساس، فإنَّ النسبة تصبح واضحة جدًا. فلهاذا وقع

١. الكُليني، الكافي، ج١، ص٤٣.

الفلاسفة في معضلة تجاه هذه المسألة؟ ذلك لأنّهم اعتبروا العقل البشري مِن ذاتيّات الإنسان، وقالوا باتحاد العاقل والمعقول. إنَّ العقل في روايات أهل البيت على عبارة عن كهال يُمنح إلى النفس الإنسانية، ويمكن سلبه منه أيضًا، وليس هناك أيّ محذور في ذلك. في حين أنَّ الفيلسوف يرى أنَّ العقل ذات الإنسان عينها، ويقول إنَّ الإنسان حيوان ناطق، وإنَّ النطق ذاته عينها، وعليه، كيف يمكن أنْ يكون العقل في عالم المجرّدات بوصفه مستقلًا مثلها، وفي الوقت نفسه يكون نور العقل جزءًا مِن ذاتي؟ وأمّا في ضوء مباني أهل البيت على، فإنَّ ذلك النور العقلي الموجود في أنفسنا، هو شعاع مِن ذلك النور المجرّد للعقل، وليس ذاتيًا فينا. إنَّ اتحاد العاقل والمعقول غير مقبول في رؤية أهل البيت على . إنَّ العقل يُفاض إلى أنفسنا. وعلى هذا الأساس، والمعقول غير مقبول في رؤية أهل البيت على . إنَّ العقل عَيفاض إلى أنفسنا. وعلى هذا الأساس، فإنَّ نور العقل حقيقة، وعندما نحصل على الاستفاضة فإنَّ هذه الاستفاضة حقيقيّة، ونحن نمتلك نور العقل حقيقة، وعندما نحصل على الاستفاضة الحقيقيّة نكون عقلاء، وعندما تسلب منا هذه الاستفاضة لا نكون مِن العقلاء. إنَّ هذا التحليل لا ينطوي على أيّ محذور في مدرسة أهل البيت على كها تمّ بيانه بوضوح في الروايات المأثورة عهم أيضًا.

٧. بالنظر إلى ما ذكر تموه مِن أنَّ العلاقة بين العقل والوحي، هي علاقة «التعامل»، فهل يمكن أنْ تتعارض بعض الروايات أو حتى آيات القرآن مع العقل؟ أو قد يبدو هذا الأمر قابلًا للتصوير؟ وعندها لو وقع التعارض فأي منها يجب التخلي عنه؟ وهل يجب الجمع بينها بشكل وآخر أم لا؟ وأخيرًا أليس مِن الأفضل أنْ نستغني عن التعبير بـ «التعامل» ونستعمل بدلًا منه مصطلح «تثوير العقل» بوساطة الوحى؟

الجواب: نحن لا نناقش في الألفاظ، وإنَّما علينا أوّلًا أنْ نرى ما هو جوهر الكلام؛ لنرى بعد ذلك ما هو التعبير المناسب الذي يجب أنْ نضعه للتعبير عنه. إنَّ أصل الكلام هو أوّلًا: أنَّ العقل في تثويره وتحفيزه يحتاج إلى تنبيه وإرشاد الوحي. وثانيًا: هناك بعض المعارف العقليّة التي يعرفها العقل على نحو الإجمال، ولكنَّ معرفة تفاصيلها وجزئيّاتها لا تدخل ضمن حدود العقل المستقلّ. ثمّ يأتي الوحي ويعمل على تفصيل تلك المجملات العقليّة. وكذلك هناك موضع يشير

به الوحي إلى العقل، ويقول له: إنَّ فهمك هنا محدود، ولا تستطيع فهم هذا النوع مِن الأبحاث، وكلّم ذهبت في هذه المنطقة أبعد، وقعت في المزيد مِن التكلّف، وأوغلت في الحيرة والضياع. وفي هذا النوع مِن الموارد يتعبّد الإنسان بحكم العقل، ويؤمن بها يمليه عليه الوحي.

والنقطة المهمّة في البين، هي أنَّ علينا أنْ لا نقتصر على الاعتقاد بمنطق تعامل العقل والوحي فقط، بل وعلينا أنْ نذعن به في مرحلة السلوك العلمي بوصفه أسلوبًا علميًّا. يجب لهذه القاعدة المنهجيّة والأسلوبيّة أن تسجّل حضورها التام والكامل في مسألة التوحيد، وفي الأسهاء والصفات، والجبر والاختيار، وصولًا إلى قضيّة المعاد. علينا أنْ نرى كيف يتمّ «تثوير» العقل أو تطويره تحت إشراف الوحي. والخلاصة هي أوّلًا: إنَّ العقل ليس هو المصدر الوحيد والحصري للحصول على المعرفة. وثانيًا: إنَّ العقل محدود في فهمه، وله سقف يقف عنده. وثالثًا: إنَّ العقل حتى في ذات دائرته المحدودة يحتاج إلى تنبيه وإرشاد وبيان مِن الخارج.

إنَّ توهم التعارض بين العقل والنقل بتقريره الراهن، يعود بجذوره إلى الرؤية الاستقلالية لهذين المصدرين المعرفيين. كثيرًا ما نقرأ ونسمع بأنَّ المدرسة التفكيكيّة تذهب إلى الاعتقاد بوجوب الفصل والتفكيك بين العقل والنقل، أو بين العقل والوحي. بل وأخذ حتّى بعض كبار الفلاسفة يدعون في مؤلّفاتهم الأخيرة إلى هذا الأمر أيضًا! أفي حين أني لم أرَحتّى الآن في أيّ موضع أحدًا مِن كبار مدرسة التفكيك يدعو إلى الفصل والتفكيك بين العقل والوحي. نعم إذا كان هناك شخص مِن أصحاب الحديث أو سلفيّة أهل السنّة يقول مثل هذا الكلام، فهذا بحث آخر. إنَّ المدرسة التفكيكيّة تذهب إلى الاعتقاد بعدم وجوب الفصل بين العقل والوحي، بل إنَّها آخر. إنَّ المدرسة التفكيكيّة تذهب إلى الاعتقاد بعدم وجوب الفصل بين العقل والوحي، بل إنَّها حدور النزاع والتعارض بين العقل والوحي، إنَّها تكون حيث ننظر إلى العقل بوصفه موجودًا مستقلًا على بناء منظومة فكريّة. ثمّ نرى بعد ذلك أنَّ ظاهر النصوص لا ينسجم مع هذا البحث العقلي. لو أنَّ العقل والوحي مضيا بعد ذلك أنَّ ظاهر النصوص لا ينسجم مع هذا البحث العقلي. لو أنَّ العقل والوحي مضيا بنظر بعد نظر الله جنب نحو الأمام، وتعاملا فيها بينهها، فسوف يتمّ حلّ أكثر الموارد التي ننظر بغي نظر وجنبًا إلى جنب نحو الأمام، وتعاملا فيها بينهما، فسوف يتمّ حلّ أكثر الموارد التي ننظر بنظر وحنباً إلى جنب نحو الأمام، وتعاملا فيها بينهما، فسوف يتمّ حلّ أكثر الموارد التي ننظر

١. الجوادي آملي، منزلت عقل در هندسه معرفت ديني، ص١٨٤.

إليها اليوم بوصفها أمورًا متعارضة. أو أنَّ الظاهر الذي يُدِّعى بالنسبة إلى بعض النصوص ليس ظاهرًا؛ لأنَّ العقلاء يفهمون خلافه، أو أنَّ ذلك الشيء الذي بنيناه لأنفسنا تحت مسمّى الإدراكات العقليّة، ليس مِن حكم العقل. في نظريّة التعامل والتعاطي، يتمّ مِن جهة تثوير الكنوز والدفائن الحقيقيّة للعقل بوساطة الوحي، ويتضح اختلاف البرهان العقلي عن الأوهام والتخيّلات البشريّة، ومِن جهة أخرى مع حضور العقل في جميع مراحل فهم النصّ، لا يُفهم مِن النصّ شيء على خلاف المعرفة العقليّة الواقعيّة أبدًا. وعليه، يجب بناء على نظريّة التعامل والتعاطي - إعادة تحليل وتقرير بحث التعارض بين العقل والوحي مِن جديد. وعندها سوف نرى أنَّ مسألة التعارض كانت قابلة للحلّ منذ بداية مسار الفهم.

#### المصادر

- \_ القرآن الكريم.
  - \_ نهج البلاغة.
- ابن منظور، محمّدبن مكرم، لسان العرب.
- \_الجوادي الآملي، عبدالله، منزلت عقل در هندسه معرفت ديني (منزلة العقل في هندسة المعرفة الدينيّة)، قم، نشر إسراء، ط١، ١٣٨۶هـ.ش.
  - \_الحلى، الجوهر النضيد في شرح منطق التجريد، قم، انتشارات بيدار، ١٣٤٣هـ.ش.
- \_الخرّميان، جواد، قواعد عقلي در قلمرو روايات (القواعد العقليّة في حقل الروايات)، طهران، دفتر پژوهش ونشر سهروردي، ١٣٨٨هـ.ش.
- \_سبحاني، محمّد تقي، «اسهاء و صفات خداوند» (أسهاء وصفات الله)، في: دانشنامه امام علي به الله على الله الموسوعة الإمام على الله المحمّد: پژوهشگاه فرهنگ و انديشه اسلامي، ط۱، ۱۳۸۰هـ.ش.
  - السبزواري، هادي بن مهدي، شرح المنظومة، طهران، نشر ناب.
- \_ الشيخ المفيد، محمّد بن محمّد النعمان، أو ائل المقالات في المذاهب و المختارات، قم، المؤتمر العالمي لألفيّة الشيخ المفيد، ١٤١٣هـ.
- \_ الصدوق، محمّدبن علي بن بابويه، التوحيد، تصحيح: السيّد هاشم الحسيني، قم، جامعة المدرّسين في الحوزة العلميّة بقم، ط١، ١٣٩٨هـ.
- \_ الطبرسي، الاحتجاج على أهل اللجاج، تصحيح: محمّد باقر الخرسان، مشهد، نشر المرتضى، ط١، ٣٠٤ هـ.
- العلّامة المجلسي، محمّد باقر، بحار الأنوار الجامعة لـدرر أخبار الأئمّة الأطهار، بيروت، دار إحياء التراث العربي.
- \_ الكُليني، محمّدبن يعقوب، الكافي، تصحيح: دار الحديث، إعداد: محمّد حسين درايتي، قم، مؤسّسة دار الحديث، ١٤٢٩هـ.

# الفصل الثالث: العقل في المدارس الإسلاميّة

# العقل مِن وجهم نظر ابن سيناً ا

رضا برنجكار

إنَّ مصطلح العقل بشكل عام يُستعمل في فلسفة ابن سينا كما في فلسفة أكثر الفلاسفة في موردين مختلفين، ولكنها مترابطان في الوقت نفسه. فتارة يكون المراد مِن العقل، جوهر مجرّد ذاتًا وفعلًا، حيث يكون موجودًا مستقلًا ومِن دون تعلّق بالنفس والبدن، ويسمّى هذا العقل بالعقل المفارق، ويراد منه في بعض الأحيان قوّة مِن قوى النفس البشريّة التي تميّز الإنسان مِن سائر الموجودات الأخرى.

إنَّ العقل بالمعنى الثاني ينقسم إلى العقل النظري والعقل العملي. وبطبيعة الحال، فإنَّ العقل المفارق بدوره ينقسم إلى العقول الطوليّة والعقول العرَضية أيضًا، ولكنْ حيث تمّ بيان هذا التقسيم مِن قبل شيخ الإشراق، لا يقبل ابن سينا إلّا بالعقول الطوليّة، ولا يعتقد بالعقول العرَضية، لذلك سوف يكون لدينا ثلاثة عقول مِن وجهة نظر ابن سينا، وهي كالآتي: العقل المفارق، والعقل النظري للإنسان، والعقل العملي للإنسان.

وعليه، سوف نتعرض إلى هذه العقول الثلاثة مِن وجهة نظر ابن سينا على التوالي؛ ولكنْ حيث أنَّ مسائله في مورد العقلين الأوّلين واضحة ولا يختلف فيها عن سائر الفلاسفة المسلمين

المصدر: المقالة بعنوان «عقل از ديدگاه ابن سينا» في كتاب سر چشمه حكمت: جستار هايى در باب عقل الإعداد:
 على نقى خدايارى، باللغة الفارسيّة، إصدار؛ مؤسسه فرهنگى نبأ، الصفحات ١٦٩ إلى١٨٦.

تعريب: حسن على مطر.

٢. رئيس المعهد العالي للقرآن والحديث، قم.

الآخرين تقريبًا، فإنّا سوف نتحدّث حولها باختصار؛ وأمّا القسم الثالث \_ المبهم في كلمات ابن سينا \_ ونرى بشأنه تعابير مختلفة بل ومتعارضة في هذا الشأن، فسوف نتحدّث عنها بتفصيل أكبر.

### العقل المفارق

إنَّ العقل المفارق موجود ممكن الوجود، وواحد مِن الأقسام الخمسة للجوهر؛ أي: الجوهر الذي يكون مجرّدًا ذاتًا وفي مقام الفعل أيضًا، وهو موجود بشكل مستقلّ عن النفس والبدن. لقد توصّل ابن سينا إلى ضرورة وجود مثل هذا الجوهر مِن طرق متعدّدة. وأنَّ أحد هذه الطرق، بيان كيفيّة ارتباط واجب الوجود المجرّد والبسيط والواحد مع ممكنات الوجود الماديّة والمتكثّرة. في ضوء قاعدة «الواحد، لا يصدر منه إلّا واحد»، لا يمكن أنْ يصدر الكثير مِن واجب الوجود الواحد. بناء على هذا، يجب أنْ نقول بالوساطة بين الواحد والكثير. وهذه الوساطة هي ذات العقل المفارق التي تكون وساطة الفيض بين واجب الوجود والمكنات.

وكذك ف إنَّ العقل المفارق الواحد لا يستطيع أنْ يملاً المسافة الشاسعة بين الواحد والكثرات، ولذك يجب القول بعقول مفارقة متعددة. ويرى ابن سينا أنَّ عدد هذه العقول عشرة، ليطابق بذلك هيئة بطليموس التي يؤمن بها وتحظى منه بالقبول والتأييد. إنَّ بيان ابن سينا لكيفيّة صدور العقول على أساس أصل التعقّل على النحو الآتى ٢:

إنَّ واجب الوجود يتعقّل ذاته، وبوساطة هذا التعقّل يصدر العقل الأوّل. وحيث يعمل العقل الأوّل على تعقّل ذاته، فإنّه يكون العقل الأوّل على تعقّل ذاته، فإنّه فإنّه يكون واجبًا للوجود بالغير، فيصدر الفلك الأوّل نفسه. وحيث يتعقّل ذاته، فإنّه مِن حيث يكون محكن الوجود، يصدر عنه جرم الفلك، وبذلك تظهر الكثرة الأولى.

والعقل الثاني يقوم بالتعقّل على نحو مماثل إلى أنْ تظهر سلسلة العقول والنفوس والأفلاك

١. ابن سينا، التعليقات، صص ١٠٠، و٢٥٩-٢٥٢. ابن سينا، الإلهيّات مِن الشفاء، ص٢٠٧.

٢. ابن سينا، النجاة، ص ١٥٦؛ ابن سينا، الإلهيّات من الشفاء، ص ٤٠٣؛ ابن سينا، الإشارات والتنبيهات، ج٣، صص ١٥١-١٥١.

إلى العقل العاشر والفلك التاسع. ' وعليه، فإنّه في العقل العاشر ـ الذي يُسمّى بالعقل الفعّال أيضًا ـ بمقدار حدوث جهات الكثرة، يصدر عالم الطبيعة منه.

يبدو أنَّ ابن سينا يعمل على إثبات العقول المفارقة مِن طريق افتراض الأفلاك التسعة وحركاتها أيضًا. وقد عمل أوّلًا على أساس بعض الأدلّة ألى على التعريف بنفوس الأفلاك بوصفها مبدأ لحركات الأفلاك. وبعد ذلك يرى أنَّ غاية نفس الفلك في الحركة، تشبه نفسها بموجود بالغ حدّ الفعليّة التامّة. آإنَّ هذا الموجود هو العقل المفارق ذاته.

ثمّ يستدلّ على كثير العقول المفارقة، بالقول: لو كان هناك عقل واحد معشوق لجميع الأفلاك، لوجب أنْ تكون حركات الأفلاك واحدة، في حين أنَّ للأفلاك مع سيّاراتها حركات مختلفة. أو على هذا الأساس، سوف تكون لدينا مِن العقول المفارقة بعدد الأفلاك. ونفس كلّ فلك عاشق سوف يكون عقلًا خاصًّا، حيث يكون للعقل في الوصول إليه حركة دائمة وعلى شكل دائرى.

وبذلك، هناك في هيئة بطليموس ثهانية أفلاك، وعلى هذا الأساس يجب أنْ يكون هناك تسعة عقول أيضًا. وأمّا العقل التاسع أو العقل الفعّال، فهو يعمل في عالم الطبيعة، ويتولّى تدبيرها. ومِن هذا العقل تفاض المادّة الأولى (الهيولى)، والتي هي منشأ العناصر الأربعة (الماء والتراب والهواء والنار). وكذلك العقل الفعّال، عندما يجين وقت ظهور الأشياء، تحدث لها صورة (كصورة الثلج بالنسبة إلى الماء، أو البرعم بالنسبة إلى الحبّة على سبيل المثال) لتصبح موجودة، ومِن هنا، يُسمّى العقل العاشر بواهب الصور أيضًا.

إنَّ العقل الفعّال يساعد عقل الإنسان أيضًا، ويُعينه على إدراك الكليّات. إنَّ واحدًا مِن طرق إثبات العقل الفعّال، هو إدراك الكليّات بوساطة عقل الإنسان. إنَّ الإنسان عند الولادة

١. م.ن، صص ٦٤٨ - ٢٥٦؛ الإلهيّات مِن الشفاء، ص ٢٠١.

٢. ابن سينا، الإشارات والتنبيهات، ج٣، صص ١٥٤ – ١٥٩.

۳. م.ن، ص١٦٤.

٤. م.ن، ص٥١٦. أن ابن سينا في إثبات العقول المفارقة، يستفيد مِن عدم تناهي حركة الأفلاك أيضًا. (م.ن، صص ٢٠٢ –

يكون فاقـدًا للصور العقلية والكليّـة. إنَّ هذه الصور الكليّة موجـودة في العقل الفعّال، وإنَّ الإنسان أثناء النشاط العقلاني، يقوم بإدراك هذه الصور مِن طريق الإشراق الذي يحصل عليه مِن العقل الفعّـال. وعليه، فإنَّ الكليّات موجودة في العقل الفعّـال، وتهبط منه إلى عالم المادّة، لتتحوّل إلى شـكل صور الأجسام الماديّة وتصبح جزئيّة. ثمّ تصعد مرّة أخرى في ذهن الإنسان مِن طريق إشراق العقل الفعّال، وتصل ثانية إلى مرحلة الكليّة.

وعلى هذا الشكل، فإنَّ العقل الفعّال ليس مجرّد سبب في الخلق والفيض الوجودي فقط، بل ويكون وسيلة للإشراق والفيض المعرفي أيضًا. \

# خلاصة مِن علم النفس عند ابن سينا

لغرض تكوين إدراك أكثر وضوحًا عن كلام ابن سينا بشأن العقل النظري والعقل العملي، يبدو من المفيد أنْ نشير إلى أنثر وبولوجيّته ومعرفة الإنسان بالنسبة له. يذهب ابن سينا إلى الاعتقاد بأنَّ جميع الموجودات الممكنة باستثناء الجهادات لها نفس. وعلى هذا الأساس، فإنَّ جميع الموجودات الحسيّة الأعمّ مِن النباتات والحيوانات والناس وكذلك الأفلاك تحظى بالنفس، وإنَّ النفس هي منشأ الحياة. وقد عرّفها ابن سينا بأنها «الكهال الأوّل في الجسم الطبيعي الآلي» (الجسم الطبيعي الذي هو آلة النفس في القيام بالفعل) ٢.

إنَّ الإنسان مِن وجهة نظره يحظى بثلاث نفوس، وهي: النفس النباتيّة، والنفس الحيوانيّة، والنفس الحيوانيّة، والنفس الإنسانيّة. " إن لدى النفس النباتيّة ثلاثة قوى، وبالتالي يكون لها ثلاثة أفعال:

الأولى: القوّة الغاذية، التي تقوم بعمليّة هضم الطعام.

الثانية: القوّة النامية أو قوّة النموّ أو القوّة المُنمّية التي تقوم بعمليّة النشوء والنهاء وزيادة الجسم.

۱. م.ن، ص۸٤٨؛ داودي، عقل در حكمت مشّاء، صص٣٢٣-٣٢٩.

٢. ابن سينا، رسالة النفس، ص ١١؛ ابن سينا، الطبيعيّات من كتاب الشفاء، ج٢، ص ١٠.

٣. ابن سينا، رسالة النفس، صص١١ –١٣.

الثالثة: القوّة المولّدة، التي تقوم بعمليّة التوالد والتناسل. ا

والنفس الحيوانيّة لها قوّتان؛ محرّكة ومدركة. وبوساطة القوّة المحرّكة تعمل النفس على تحريك البدن بشكل إرادي، وبوساطة القوّة المدركة تعمل على إدراك الجزئيّات. ٢

إنَّ النفس الإنسانيَّة تحظى بقوَّتين، وهما: القوّة العالمة، والقوَّة العاملة. وتسمّى هاتان القوّتان بـ«قوَّة العقل النظري»، و«قوَّة العقل العملي» أيضًا.

وبذلك، فإنَّ القوّة المحرّكة والمدركة، يشترك فيها الإنسان وسائر الحيوانات، وأمّا القوة العالمة (العقل النظري)، والقوّة العاملة (العقل العملي)، فيختصّ بها الإنسان فقط. وقلنا إنَّ النفس على أساس القوّة المحرّكة، تعمل على تحريك البدن بشكل إرادي، وإنّها تدرك الجزئيّات بوساطة القوّة المدركة. إنَّ هذين العملين أي: التحريك الإرادي، وإدراك الجزئيّات مشتركان بين الإنسان وسائر الأنعام؛ ولكنْ هناك نوع خاصّ مِن الإدراك؛ وهو إدراك الكليّات، ونوع خاصّ مِن العمل؛ أي العمل على أساس التأمّل العقلاني، فهو عمل خاصّ بالإنسان، ولا يتشارك فيه مع الأنعام.

## العقل النظرى

إنَّ مهمّة العقل النظري \_ مِن وجهة نظر ابن سينا \_ بشكل عام هي إدراك الكليّات؛ سواء في قسم التصوّرات أو في قسم التصديقات، وأمّا العقل النظري فله بالنسبة إلى الصور المجرّدة والكليّة أربع حالات. ومِن هنا، يذهب ابن سينا \_ مثل الفارابي \_ إلى تقسيم العقل النظري إلى أربع درجات، وهي:

ا. العقل الهيو لاني: إنَّ العقل الهيو لاني هو أدنى درجات العقل النظري. وإنَّ للعقل النظري في هذه المرحلة حالة مِن الاستعداد بالنسبة إلى الصورة الكليّة. يقول ابن سينا في هذا الشأن: «فأو لاها قوّة استعداديّة لها نحو المعقو لات، وقد يُسمّيها قوم عقلًا هيو لانيًّا». "

<sup>1.</sup> ابن سينا، الإشارات والتنبيهات، ج٢، صص ٤٠٧ ٤ - ٩٠٤؛ ابن سينا، الطبيعيّات من كتاب الشفاء، ج٢، صص ٣٢ - ٣٢؛ ابن سينا، النجاة، صص ٣١٨ - ٣٢.

٢. ابن سينا، رسالة النفس، صص١٣٥-١٥؛ ابن سينا، النجاة، صص٠٣٣-٢٦؛ ابن سينا، الطبيعيّات من كتاب الشفاء، ج٢، صص٣٢-٣٣.

٣. ابن سينا، الإشارات والتنبيهات، ج٢، ص٣٥٣.

إنَّ هـذه الدرجة مِن العقل النظري موجودة عند جميع الأفراد. وإنَّ العقل في هذه المرحلة مفتقر إلى الصور الكليّة، والفعليّة الوحيدة التي يمتلكها هي حالة الاستعداد وتقبّل الصورة المجرّدة، كما أنَّ للهيولى مثل هذه الحالة بالنسبة إلى المادّة. ومِن هنا، يُطلق على العقل في هذه المرحلة عنوان العقل الهيولاني.

7. العقل بالملكة: وهي مرحلة ما بعد العقل الهيولاني. وفي هذه المرحلة يصل العقل إلى أصول المعرفة النظريّة - التي هي ذات المعقولات الأولى والبديهيّات - ويستعدّ إلى استنباط المعقولات الأولى. ويقول ابن سينا في هذا الشأن: «وتتلوها قوّة أخرى تحصل لها عند حصول المعقولات الأولى؛ فتهيأ بها لاكتساب الثوانى». أ

وفي هـذه المرحلة يكون العقـل قد وصل إلى فعليّة إدراك الجزئيّات، مِن قبيل: «اسـتحالة اجتهاع النقيضين» أو «إنَّ الكلّ أكبر مِن الجزء» وما إلى ذلك، وأمّا بالنسبة إلى النظريّات فها يزال يقبع في حالة القوّة والاسـتعداد. وعليه، فإنَّ العقل النظري في هـذه المرحلة له مِن جهة حالة الفعليّة، ومِن جهة أخرى حالة القوّة. وبطبيعة الحال، فإنَّ فعليّة هذه المرحلة ـ التي هي مرحلة إدراك الكليّات ـ تكون على شـكل فطري أو إلهام إلهي، ولا تحتاج إلى نشاط عقلاني واستدلالي خاصّ. ومِن هنا، فإنَّ عامّة الناس يمتلكون هذه المرحلة مِن العقل أيضًا.

٣. العقل بالفعل: في هذه المرحلة تتحقّق المعقولات الثانية في النفس أيضًا، ولكنَّ الإنسان لا يلتفت إليها بالفعل، وإنَّما يلتفت إلى هذه المعقولات متى ما أراد، ويعمل على إيصالها إلى مرحلة الفعليّة في ذاته. وبطبيعة الحال، فإنَّ لهذه المرحلة مِن العقل بالقياس إلى المرحلة اللاحقة حيث لا تكون النفس حاصلة على المعقولات الثانية فقط، وإنَّما تكون ملتفتة إلى صورها الفعليّة أيضًا حالة مِن القوّة والاستعداد. ومِن هنا، فإنَّ ابن سينا يسمّي هذا العقل قياسًا إلى العقل اللاحق الذي هو العقل المستفاد قوّة. كما يعرّف العقل اللاحق بعقل الكمال، ويقول في هذا الشأن:

«ثـمّ يحصل لها بعـد ذلك قوّة وكمال: أمّـا الكمال، فأنْ يحصل لهـا المعقولات بالفعل

۱. م.ن.

مشاهدة متمثّلة في الذهن، وهو نور على نور. وأمّا القوّة، فأنْ يكون لها أنْ يحصل المعقول المكتسب المفرغ منه كالمشاهدة متى شاءت مِن غير افتقار إلى اكتساب، وهو المصباح. وهذا الكمال يُسمّى عقلًا مستفادًا، وهذه القوّة تُسمّى عقلًا بالفعل». أ

العقل المُستفاد: إنَّ هـذه المرحلة هي آخر مرحلة في العقل النظري. وفي هذه المرحلة يكون العقل النظري قد وصل إلى الفعليّة المطلقة؛ حيث تكون الصور المعقولة حاضرة في النفس على نحو الفعليّة، وتقع موردًا للمشاهدة.

وفي هـذه المرحلة يكون العقل النظري مثل العقل الفعّال؛ إذ تكون المعقولات حاضرة عنده على نحو حضوري. إنَّ اختلاف هذين العقلين يكمن في أنَّ العقل المستفاد قد أخذ فعليّته مِن العقل الفعّال، وتكون له حالة انفعاليّة بالنسبة إلى العقل الفعّال. ومِن هنا، فإنَّ ابن سينا بعد العبارة الأخيرة، يشير إلى هذه النقطة مباشرة، وهي أنَّ تكامل النفس والوصول إلى أعلى درجات العقل، يكون بوساطة العقل الفعّال؛ إذ يقول: «والذي يخرج مِن الملكة إلى الفعل التام، ومِن الهيولاني أيضًا إلى الملكة، فهو العقل الفعّال». ٢

## العقل العملي

إنَّ كلمات وتعبيرات ابن سينا في مورد العقل العملي، ليست على وتيرة واحدة، وإنَّ منزلة العقل العملي - مثل العقل المفارق والعقل النظري - ليست واضحة. ومِن هنا، فإنّنا في هذا القسم بعد نقل كلام ابن سينا بشأن العقل العملي، سوف نعمل على تحليل هذا الكلام، لنصل بعد ذلك في نهاية المطاف إلى خلاصة هذا الكلام."

يقول ابن سينا في الطبيعيّات مِن كتاب الشفاء والنجاة: إن القوّة العاملة (العقل العملي) هي المبدأ المحرّك لبدن الإنسان بأفعال جزئيّة منبثقة عن الرويّة والتفكير. ٤

۱. م.ن، صص۳۵۳–۲۰۵.

۲. م.ن، ص٤٥٣.

٣. لقد استقطعنا البحث الخاصّ بالعقل العملي مِن مقالة لنا سبق أنْ نشرت في مجلّة (نامهي مفيد).

٤. ابن سينا، الطبيعيّات مِن الشفاء، ج٢، ص٧٣؛ ابن سينا، النجاة، ص٠٣٣.

ثم قال في توضيح وظيفة العقل العملي: إنَّ للعقل العملي ثلاثة اعتبارات وجهات، وعلى أساس كل واحد مِن هذه الجهات، تصدر عن الإنسان أفعال خاصّة؛ الجهة الأولى بالقياس إلى القوّة الحيوانيّة المتخيّلة والمتوهّمة، والجهة الثانية بالقياس إلى القوّة الحيوانيّة المتخيّلة والمتوهّمة، والجهة الثالثة بالقياس إلى ذاته. أ

إنَّ العقل العملي بالقياس إلى القوّة الحيوانيّة النزوعيّة، يكون سببًا في حدوث حالات مِن قبيل: الحياء والخجل والضحك أو البكاء، ممّا هو مِن مختصّات الإنسان. إنَّ العقل العملي بسبب الفعل والانفعال - الذي يحدث في وجود الإنسان سريعًا - يستعدّ لينتج هذا النوع مِن الحالات في الإنسان.

إنَّ العقل العملي - بالمقارنة إلى القوّة الحيوانيّة المتخيّلة والمتوهّمة - قوّة تعمل على توظيف القوّة الحيوانيّة المتخيّلة والمتوهّمة في استنباط تدابير الأمور الحادثة، والتي هي في معرض الفساد، واستنباط الصناعات الإنسانيّة.

إنَّ العقل العملي بالقياس إلى ذاته قوّة تصل بمساعدة مِن العقل النظري إلى آراء تتعلَّق بالأعمال وتسمّى بالمشهورات؛ مِن قبيل أنَّ الكذب والظلم قبيح. ٢

وقد ذكر ابن سينا في كتاب عيون الحكمة ما يُشبه المسائل التي سبق له أنْ ذكرها في كتاب الشفاء و النجاة. وقال دون أنْ يذكر العقل العملي أو القوّة العاملة: «ومِن الحيوان الإنسان، يختصّ بنفس إنسانيّة تسمّى نفسًا ناطقة .. ولها خواص، منها ما هو مِن باب الإدراك، ومنها ما هو مِن باب الفعل، ومنها ما هو مِن باب الفعل في البدن ما هو مِن باب الفعل، ومنها ما هو مِن باب الانفعال. فأمّا الذي لها مِن باب الفعل في البدن والانفعال، ففعل ليس يصدر عن مجرّد ذاتها. وأمّا الإدراك الخاصّ [إدراك الكليّات]، ففعل يصدر عن مجرّد ذاتها مِن غير حاجة إلى البدن.. فأمّا الأفعال التي تصدر عنها بمشاركة البدن والقوى البدنيّة: فالتعقّل والرويّة في الأمور الجزئيّة فيها ينبغي أنْ يُفعل وما لا ينبغي أن يُفعل بحسب الاختيار. ويتعلّق مهذا الباب استنباط الصناعات العمليّة والتصرّ ف فيها؛ كالملاحة بحسب الاختيار. ويتعلّق مهذا الباب استنباط الصناعات العمليّة والتصرّ ف فيها؛ كالملاحة

۱. م.ن.

٢. ابن سينا، الطبيعيّات مِن الشفاء، ج٢، ص٣٧؛ ابن سينا، النجاة، صص ٣٣٠-٣٣١.

والفلاحة والصباغة والنجارة. وأمّا الانفعالات، فأحوال تتبع استعدادات تعرّض للبدن مع مشاركة النفس الناطقة؛ كالاستعداد للضحك والبكاء والخجل والحياء والرحمة والرأفة والأنفة». \

في النصّ أعلاه، تمّ فصل الانفعالات عن الأفعال، إلّا أنَّ جميع هذه الأمور العمليّة قد تمّ بيانها بها هي مِن مختصّات الإنسان، التي تصدر عن النفس بمشاركة مِن البدن. كها تمّ تقسيم الأفعال بدورها إلى قسمين، وهما: «استنباط الحُسن والقبح في الأمور الجزئيّة»، و«استنباط الصناعات». وعلى هذا الأساس، فإنَّ ابن سينا قد نسب المهام الثلاثة التي نسبها في كتاب الشفاء والنجاة إلى العقل العملي في كتاب عيون الحكمة إلى النفس الناطقة؛ مِن حيث ارتباطها بالبدن. وبذلك، فإنَّ ابن سينا عمد ونسب هذه المهام الثلاثة في عيون الحكمة إلى النفس الناطقة بعد أنْ كان قد نسبها في الشفاء والنجاة إلى العقل العملي. وقد ذكر في البيان الأوّل الذي أفاده في كتاب الشفاء والنجاة - أنَّ المهمة الثالثة للعقل العملي تكمن في «إدراك الآراء التي تتعلّق بالأفعال». وإنَّ هذه الآراء قد تكون مِن الآراء الكليّة المرتبطة بالعمل، مِن قبيل: «الظلم قبيح»، أو الآراء الجزئيّة المرتبطة بالعمل، مِن قبيل: «إنَّ هذا الفعل قبيح ولا ينبغي فعله»؛ وأمّا في البيان الثاني - الذي أفاده في عيون الحكمة - فلم يذكر سوى الآراء الجزئيّة المرتبطة بالعمل.

وعلى كلّ حال، فإنّه على أساس الكلام المذكور في كلّ مِن الشفاء والنجاة وعيون الحكمة، يكون للعقل العملي مهام ثلاث، وهي: الانفعالات الخاصّة بالإنسان، واستنباط الصناعات الإنسانيّة، وإدراك الحُسن والقبح الأخلاقي. ومِن بين هذه المهام الثلاثة، تعدّ المهمّة الأولى عمليّة، وأمّا المهمّتان الأخريان، فهُما على الرغم مِن ارتباطهما بالعمل إدراكيّتان. وعلى هذا الأساس، فإنّ العقل العملي ليس مجرّد قوّة عمليّة أو إدراكيّة بحتة، بل هو قوّة عاملة كما هو قوّة مدركة أيضًا؛ ولكنْ حيث أنّ مدركاته تمثّل مقدّمات في القيام بالأفعال والأعمال، فإنّه يُسمّى برالقوّة العاملة» أيضًا.

وقد أشار ابن سينا في رسالة النفس \_ مِن بين هذه المهام الثلاث \_ إلى خصوص المورد الثاني

١. ابن سينا، عيون الحكمة، صص ٢٠١٠.

والثالث فقط: «وأمّا القوّة العاملة، فهي التي تسمّى بالعقل العملي، ومنها تأتي الأخلاق الحسنة والقبيحة، ومنها استنباط الصناعة». ا

يعمد ابن سينا إلى تعريف العقل العملي بأنّه مبدأ الأخلاق الحسنة والقبيحة؛ بمعنى أنَّ العقل العملي مِن خلال إدراكه للأفعال الحسنة والقبيحة، يكون منشأ للأخلاق الحسنة والقبيحة؛ وذلك لأنَّ إدراك الأفعال الحسنة والقبيحة يكون مبدأ للعمل، وإنْ كان مبدأ بعيدًا. مِن هذه العبارة لابن سينا، لا يمكن أنْ نفهم ما إذا كانت مهمّة العقل العملي هي إدراك الأحكام الجزئيّة للعمل أو إدراك أيّ نوع مِن أنواع الأحكام المرتبطة بالعمل، الأعمّ مِن الحكم الكلّي أو الجزئي. وقد اكتفى ابن سينا في كتاب الإشارات بمجرّد بيان المهمّة الثالثة مِن مهام العقل العملي فقط، وذلك بتفسير خاصّ منه، إذ يقول: ومِن جملة قوى النفس القوّة التي تحتاج إليها النفس في تدبير البدن، وعنوان العقل العملي خاصّ بهذه القوّة. ووظيفة هذه القوّة هي استنباط في تدبير البدن، وعنوان العقل الإنسانيّة والجزئيّة، التي يجب القيام بها ليصل الإنسان إلى غاياته الاختياريّة. وهذا الاستنباط مِن المقدّمات الكليّة الأوليّة ومِن المشهورات التجريبيّة للعقل النظرى. ٢

إنَّ كلام ابن سينا في كتاب الإشارات والتنبيهات يحتاج إلى شرح وتوضيح، لا سيّما بالنظر إلى أنَّ كتاب الإشارات هو الكتاب الأخير مِن بين المؤلِّفات الشهيرة لابن سينا، وبالتالي فإنّه يحتوي على آخر الآراء التي توصّل إليها.

إنَّ العقل العملي - في ضوء كلام ابن سينا في الإشارات - قوّة تعمل النفس على توظيفها في استنباط الأحكام الجزئية الخاصّة بالعمل مِن الأحكام الكليّة العمليّة؛ إلّا أنَّ استنباط الأحكام الكليّة العمليّة يقع على عاتق العقل النظري. وبذلك، فإنَّ العقل النظري يتولّى مهمّة استنباط الأحكام الكليّة للحكمة النظريّة والعمليّة؛ وأمّا العقل العملي فيتولّى استنباط الأحكام الجزئيّة العمليّة مِن الأحكام الكليّة. مِن ذلك نأخذ هذه الأحكام على سبيل المثال: «العدالة حسنة»،

١. ابن سينا، رسالة النفس، ص٢٤.

٢. ابن سينا، الإشارات والتنبيهات، ج٢، صص٢٥٦-٣٥٣.

و «الظلم قبيح»، و «الصدق حسن». يمكن أنْ نعتبر هذه الأحكام مِن الأحكام الأوليّة أو مِن المشهورات أو الأحكام التي يحصل الإنسان عليها في ضوء تجاربه. وعلى كلّ حال، فإنّها أحكام يستنبطها العقل النظري؛ وعندما يصدر العقل النظري هذه الأحكام، يتمّ لحاظ كلّ واحد مِن هذه الأحكام بوصفها كبرى في القياس، إذ يعمل العقل العملي على استنباط الحكم الجزئي بعد إضافة الصغرى إليه. مِن قبيل أنْ يصل مِن هاتين المقدّمتين: «هذا الفعل عادل»، و «العدل حسن»، إلى نتيجة تقول: «إنَّ هذا الفعل حسن».

إنَّ الصغرى مفهوم جزئي، وإدراك المعاني الجزئيّة يقع على عاتق قوّة الوهم؛ ثمّ تعمل القوّة الواهمة على إدراكها. وكذلك فإنَّ الكبرى حكم كلّي، وإدراك الحكم الكلّي يقع على عاتق العقل النظري. وعلى هذا الأساس، يقوم العقل النظري بإدراكها. وبالتالي فإنَّ العقل العملي هو الذي يصل إلى استنباط النتيجة بعد أخذ هاتين المقدّمتين بنظر الاعتبار؛ وذلك لأنَّ نتيجة الحكم الجزئي ترتبط بالعمل، وإنَّ استنباط هذا الحكم يتكفّل به العقل العملى.

وبذلك، فإنَّ العقل العملي يدرك الحكم الجزئي بمساعدة العقل النظري، وإنَّ مهمّة العقل العملي، هي إدراك الحكم الجزئي العملي، واستنباط هذا الحكم مِن الحكم الكلّي العملي. ا

وفي الطبيعيّات مِن كتاب الشفاء، نقرأ ما ورد في كتاب الإشارات والتنبيهات، مع توضيح أكثر، إذ يقول:

١. يقول نصير الدين الطوسي في شرح عبارات ابن سينا المذكورة آنفًا - إنَّ العقل العملي يستنبط الحكم الكلي المرتبط بالعمل مِن المقدّمات الكليّة للعقل النظري؛ ثمّ يستنبط مِن هذا الحكم الحكيّ الذي هو بمنزلة الكبرى وكذلك الصغرى الجزئيّة، حكمًا جزئيًا مرتبطًا بالعمل. وعلى هذا الأساس، فإنَّ استنباط الحكم الكلّي والجزئي، يُعدّ مِن مهام العقل العمل.

إنَّ هذا الكلام قد يكون صحيحًا في محلّه؛ ولكنّه لا يُفهم مِن كلمات ابن سينا إلّا بصعوبة بالغة؛ إذ إنَّه يقول بوضوح إنَّ العقل العملي يستنبط الحكم الجزئي مِن المقدّمات الكليّة للعقل النظري. كما أنَّ كلام ابن سينا الذي سوف ننقله بعد ذلك، يؤيّد هذا الأمر. لا بدّ مِن الالتفات إلى أنَّ الكلام يدور حول استنباط الحكم الكليّ الخاصّ بالعمل، وليس مجرّد إدراكه. إنَّ ظاهر عبارة ابن سينا، أنَّ العقل النظري هو الذي يستنبط الحكم الكليّ الخاصّ بالعمل، وإنَّ العقل العملي إنّا يستنبط الحكم الكليّ الخاصّ بالعمل، وإنَّ العقل العملي إنّا يستنبط الحكم الكليّ وإدراكه وفهمه بعد ضمّ الصغري.

إنَّ لدى الإنسان قوّة خاصّة بإدراك الآراء والأحكام الكليّة، ولديه قوّة خاصّة بإجالة الرأي والتفكير في تلك المجموعة مِن الأمور الجزئيّة النافعة والضارّة، والتي يجب العمل بها أو اجتنابها؛ أي الأمور الحسنة والقبيحة، والخير والشرّ. وإنَّ هذا الأمر يحصل مِن طريق نوع مِن القياس والتأمّل. إنَّ هذه القوّة في قياسها تأخذ الكبرى مِن القوّة الأولى - التي تدرك الكليّات - ثمّ تصل بنفسها إلى نتائج جزئيّة مرتبطة بالعمل.

إنَّ القوّة الأولى تسمّى بالعقل النظري، والقوّة الثانية تسمّى بالعقل العملي. إنَّ العقل النظري يتعاطى مع صدق القضايا وكذبها، والعقل العملي يتعاطى مع الخير والشرّ في الجزئيّات. والعقل النظري يتعامل مع الواجب والممتنع والممكن، والعقل العملي مع القبيح والجميل والمباح. وإنَّ مبادئ العقل النظري هي الأوليّات. وأمّا مبادئ العقل العملي، فهي المسهورات والمقبولات والمظنونات والتجربيّات المدركة بالوهم الظنّى. المناس المناس المدركة بالوهم الظنّى. المناس المناسبة والمتباسبة والمتب

إنَّ ابن سينا يُسمِّي القوّة مورد البحث بالعقل العملي أو القوّة العاملة؛ وذلك لأنَّ عمل هذه القوّة يقع في المبادئ العمليّة للإنسان؛ ببيان أنَّ هذه الأحكام العقليّة، هي التي تؤدّي في الفعل الإنساني إلى الشوق والإرادة، وبالتالي فإنها تؤدّي في نهاية المطاف إلى العمل.

إنَّ العقل النظري إنَّما يدرك الأحكام الكليّة فقط. إنَّ الحكم الكلّي حتى إذا كان مرتبطًا بالعمل فإنَّه لا يؤدّي إلى تحفيز وإثارة الشوق والإرادة والقيام بالعمل، وإنَّما هو مجرّد أمر نظري وفكري. ومِن هنا، فإنَّ ابن سينا يُسمّي القوّة المدركة للأحكام الكليّة بالعقل النظري، سواء أكانت الأحكام الكليّة مرتبطة بالعمل.

ذكرنا في بداية بحث العقل العملي عبارة مِن كتاب الشفاء والنجاة؛ إذ وصف ابن سينا العقل العملي بأنّه المبدأ المحرّك للبدن، فها هو معنى هذه العبارة؟ في ضوء المسائل التي تقدّم ذكرها، فإنَّ مراد ابن سينا ليس هو أنَّ العقل العملي يؤدّي إلى تحريك البدن مباشرة - كها هو شأن القوّة المحرّكة للبدن، وإنْ كان مبدأ القوّة المحرّكة للبدن، وإنْ كان مبدأ بعيدًا ومع الوساطة. وبعبارة أخرى: إنَّ المبدأ الوحيد المحرّك للبدن والمختصّ بالإنسان عو العقل العملي؛ إذ إنَّ سائر المبادئ الأخرى مشتركة بين الإنسان والأنعام.

١. ابن سينا، الطبيعيّات ِمن الشفاء، ج٢، صص١٨٤ -١٨٥.

ولهذا السبب، فإنَّ ابن سينا يميّز العقل العملي أو القوّة العاملة مِن القوّة المحرّكة، ويرى أنَّ العقل العملي أو القوّة العاملة مجتصّة بالإنسان. وبذلك فإنَّ العقل العملي قوّة هي مبدأ العمل ومختصّة بالإنسان. إذًا يمكن تسميته بالقوّة الإنسانيّة العاملة. وكانت عبارة ابن سينا في كتاب الشفاء والإشارات والتنبيهات على النحو الآتي:

إنَّ القوّة العاملة (العقل العملي) هي المبدأ المحرّك لبدن الإنسان بأفعال جزئيّة منبثقة عن الرويّة والتفكير. \

يقول ابن سينا في رسالة الحدود - ضمن بيان المعاني المختلفة للعقل - بشأن العقل العملي: «والعقل العملي: قوّة للنفس هي مبدأ لتحريك القوّة الشوقيّة إلى ما يختار مِن الجزئيّات مِن أجل غاية [ظنيّة أو عمليّة] معلومة». ٢

كما قال ابن سينا في عيون الحكمة ما يلي:

«فالشيء في الإنسان الذي تصدر عنه هذه الأفعال يسمى نفسا ناطقة وله قوّتان: إحداهما معدّة نحو العمل ووجهها إلى البدن وبها يميّز بين ما ينبغى أن يفعل وبين ما لا ينبغى أن يفعل وما يحسن و يقبح من الأمور الجزئية ويقال له العقل العمليّ والثانية قوّة معدة نحو النظر والعقل الخاص بالنفس ووجهها إلى فوق وبها ينال الفيض الإلهي وهذا يسمّى العقل بالقوة و العقل الهيولاني.». "

وبذلك نرى أنَّ هناك تناغمًا وانسجامًا في كلام ابن سينا المذكور في رسالة الحدود وعباراته المنقولة في عيون الحكمة مع ما ورد عنه في كتاب الإشارات والتنبيهات.

نقسم كلام ابن سينا حول العقل العملي إلى أربعة أقسام \_ (وبالنظر إلى بعض الملاحظات يمكن تقسيمه إلى ثلاثة أقسام أو قسمين) \_ وذلك على النحو الآتي:

١. إنَّ العقل العملي له ثلاث مهام، أحدها عملي بشكل مباشر، والمهمّتان الأخريان

١. ابن سينا، الطبيعيّات مِن الشفاء، ج٢، ص٧٣؛ ابن سينا، النجاة، ص٣٣٠.

٢. ابن سينا، الحدود أو التعريفات، ج١، صص ٢٤١-٢٤١.

٣. ابن سينا، عيون الحكمة، ص٣٦٢.

إدراكيّتان وعمليّتان بشكل غير مباشر. إنَّ هذه المهام عبارة عن: الانفعالات، واستنباط الصناعات الإنسانيّة، وإدراك الأعمال الحسنة والأعمال القبيحة. كما نرى هذا البيان في كتب الشفاء والنجاة.

٢. لقـد ذكر في موضع مِن عيون الحكمة البيان الأوّل ذاته، مع فارق أنّه تمّ تفسير المهمّة الثالثة بأنّها استنباط الأحكام الجزئيّة المرتبطة بالعمل، وليس إدراك أيّ نوع مِن الأحكام الجزئيّة والكليّة بشأن العقل.

٣. في رسالة النفس تمت الإشارة إلى المهمّتين الأخيرتين فقط. وقد تمّ بيان المهمّة الثالثة بشكل مبهم أيضًا. وعليه، ربّما تمّ تأويله بتفسير البيان الأوّل، أو بتفسير البيان الثاني.

٤. وفي كتاب الإشارات والتنبيهات وكذلك في فقرة مِن كتاب الشفاء، يتم بيان المهمة الثالثة في مورد العقل العملى فقط، وذلك بمعنى استنباط الأحكام الجزئية المرتبطة بالعمل.

بالنظر إلى التصريحات الموجودة في كتاب الإشارات والتنبيهات، وعيون الحكمة في مورد تفسير المهمّة الثالثة، يمكن لنا أنْ نستنتج ما يلي: إنَّ عبارات البيان الأوّل والثالث بشأن المهمّة الثالثة، يُحمل على التفسير الذي ورد في البيان الثاني والرابع. وإنَّ إدراك الأحكام الجزئيّة العمليّة وحده مهمّة العقل العملي، وإنَّ الإدراكات الكليّة المرتبطة بالعمل تنسب إلى العقل النظري. وبذلك، فإنَّ البيان الأوّل والبيان الثاني، سوف يكونان بيانًا واحدًا، وإنَّ كلام ابن سينا سوف يكون على ثلاثة أقسام.

وكذلك لو سأل سائل: هل العقل هو القوّة الإدراكيّة الوحيدة؟ أو أنَّ غير الإدراك مِن الانفعالات المختصّة بالإنسان تصدر عنه أيضًا؟ بناء على هذا السؤال، ينقسم كلام ابن سينا إلى قسمين. فإنّه في بعض كلماته (البيان الأوّل والثاني)، قال بأنَّ العقل العملي له مهمّة إدراكيّة وغير إدراكيّة، وأمّا في بعض البيانات (البيان الثالث والرابع) فقد تحدّث عن مجرّد المهمّة الإدراكيّة في مورد العقل العملي.

وعلى كلّ حال، فإنّه في مقام الجمع بين أقوال وكلمات ابن سينا، هناك أمامنا طريقان للحلّ: الطريق الأوّل: أنْ نجعل مِن كتاب الإشارات والتنبيهات هو الأصل؛ إنَّ هذا الكتاب

هو آخر الكتب التي ألّفها ابن سينا. وعليه، فإنّه في كتاب الإشارات عمل على إخراج المهمّتين الأوّليين للعقل العملي، واقتصر على مجرّد نسبة استنباط الحكم الجزئي العملي إلى العقل العملي فقط.

الطريق الآخر: هو أنْ نعتبر المطالب الواردة في الكتب الأخرى أيضًا، ونقول: إنَّ ابن سينا يأخذ جميع هذه المهام الثلاثة بشأن العقل العملي بعين الاعتبار؛ ولكنّه يؤثر الاكتفاء حينًا بموردين، وفي بعض الأحيان يكتفى بالإشارة إلى مورد واحد منها فقط.

وبمقتضى قاعدة «الجمع مهما أمكن أولى مِن الطرح» يبدو أنَّ الحلّ الثاني هو الأصحّ. وبذلك سوف تبقى جميع كلمات ابن سينا معتبرة، وذلك بطبيعة الحال في ضوء بعض التفاسير التي تتقدّم ذكرها.

وفي تأييد هذا الرأي، يجب القول: إنَّ المهمّة الثالثة للعقل العملي، هي المهمّة الأكثر أهميّة من وجهة نظر ابن سينا؛ وعليه حتّى في كتاب الشفاء والإشارات والتنبيهات بعد بيان المهام الثلاثة في مورد العقل العملي، إنَّا يرى المهمّة الثالثة بوصفها مِن مهام العقل العملي في نفسه، ويرى ذلك عملًا لهذه القوّة بالقياس إلى ذاته. وبالتالي، فإنّه يعمل على تعريف المهمّتين الأخريين بوصفها مِن مهام وأعمال العقل العملي بالمقارنة إلى القوى الحيوانيّة. وعلى هذا الأساس، فإنَّ غاية ابن سينا في كتاب الإشارات والتنبيهات، هي توضيح وبيان المهمّة الأصليّة للعقل العملي. والآن ما الذي يمكن قوله بشأن المهمّتين الأخريين للعقل العملي، ولا سيّما بشأن المهمّة الأولى التي هي في الأصول العمليّة غير معرفيّة؟ يرى ابن سينا أنَّ تمايز النفس الإنسانيّة بالنسبة إلى النفس الحيوانيّة، يكمن في امتلاك القوّة العالمة والعاملة أو العقل النظري، إنّما يبحث في مجرّد إدراك الكليّات، ومرض ناحية أخرى، فإنَّ القوّة العالمة أو العقل النظري، إنّما يبحث في مجرّد إدراك الكليّات، ويرتبط بالعالم الأعلى والعقل الفعّال فقط. وعلى هذا الأساس، يجب أنْ ننسب سائر النشاطات الإنسانيّة الأخرى - الأعمّ مِن النشاطات الإدراكيّة وغير الإدراكيّة - إلى القوّة المعمليّة. المؤتة العمليّة. القوّة العالمة أو القوّة العالمة أو القوّة العالمة أو القوّة العمليّة.

وعلى هذا الأساس، ليس مجرّد إدراك الأحكام الجزئيّة المرتبطة بالعمل الإنساني والأخلاقي

فقط، بل وحتى استنباط الصناعات الإنسانية - التي لا يمكن للحيوانات أنْ تقوم بها وانفعالات، مِن قبيل: الحياء والتعجّب والضحك والبكاء التي لا توجد في سائر الحيوانات، يجب أنْ تنسب إلى القوّة العاملة والعقل العملي أيضًا. وبطبيعة الحال، فإنَّ المهمّة الأهمّ والأكثر أصالة مِن بين جميع هذه الأمور بالنسبة إلى العقل العملي، هي إدراك الأحكام الجزئيّة العمليّة. إنَّ كلام ابن سينا في كتاب المبدأ والمعاد، يمثّل تأييدًا لهذا الوجه مِن الجمع؛ إذ يقول:

«... وتزداد نفسًا تسمّى ناطقة، ولها قوّتان: قوّة مدركة عالمه ، وقوّة محرّكة عاملة .. والقوّة المدركة العالمة تختصّ بها مِن شأن الإنسان أنْ يعمله؛ فيستنبط الصناعات الإنسانيّة، ويعتقد القبيح والجميل فيها يفعل ويترك ... والقوّة العاملة مشبّهة بالعادات .. ولها الجربزة والغباوة والحكمة العمليّة ـ المتوسّطة بينها ـ وبالجملة جميع الأفعال الإنسانيّة، وتستعين كثيرًا بالقوّة النظريّة؛ فيكون عند النظري الرأي الكيّ، وعند العملي الرأي الجزئي المعدّ نحو المعمول». أ

١. ابن سينا، المبدأ والمعاد، الفصل الرابع، ص٩٦.

#### المصادر

ابن سينا، الحسين بن عبدالله، الإشارات والتنبيهات، طهران، دفتر نشر كتاب، ٣٠٤ هـ.

١٤٠٤ هـ.

١٤٠٤ هـ.

١٤٠٤ هـ.

١لتعليقات، تحقيق: عبد الرحمن بدوي، قم، مكتب الإعلام الإسلامي، ٤٠٤ هـ.

١لتعليقات، تحقيق: عبد الرحمن بدوي، قم، مكتب الإعلام الإسلامي، ٤٠٤ هـ.

التعليقات، تحمد مهدي فولادوند، طهران،

النجاة، تصحيح: محمد تقي دانش پژوه، طهران، جامعة طهران، ١٣۶٤هـ.ش.

رسالة النفس، تصحيح: موسى عميد، طهران، نشر انجمن آثار ملى، ١٣٣١هـ.ش.

\_\_\_\_\_، عيون الحكمة، تحقيق وتقديم: عبدالرحمن بدوى، بيروت، دار القلم، ط٢، ١٩٨٠م.

\_\_\_\_\_، المبدأ و المعاد، سلطنة عمان، وزارة التراث القومي والثقافي، ١٩٩٨ م.

# العقل في الفكر الأخباري ا

محمّد بیابانی اسکوئی

## ١. أهمية التعقّل في القرآن والروايات

يدعو القرآنُ الكريمُ الإنسانَ في كثير مِن الآيات إلى التعقّل والتفكّر، ويذمّ الذين لا يأبهون لعقولهم ويتركون التعقّل لينتهجوا ما وجدوا عليه آباءهم:

﴿ وَإِذَا قِيلَ لَهُمُ اتَّبِعُوا مَا أَنْزَلَ اللَّهُ قَالُوا بَلْ نَتَّبِعُ مَا أَلْفَيْنَا عَلَيْهِ آبَاءَنَا أَوَلَوْ كَانَ آبَاؤُهُمْ لَا يَعْقِلُونَ شَيْءًا وَلَا يَهْتَدُونَ ﴾ ".

يعتبر القرآن الذين يتعقّلون ويتدبّرون في الآيات الإلهيّة، ويستمدّون العبر والدروس مِن تاريخ الماضين والأحداث المحيطة بهم، يعتبرهم أناسًا ذوي تدبير، بينها يرى الكافرين والمشركين والجاحدين بعيدين عن التعقّل.

﴿ وَاخْتِلَافِ اللَّيْلِ وَالنَّهَارِ وَمَا أَنْزَلَ اللَّهُ مِن السَّمَاءِ مِن رِزْقٍ فَأَحْيَا بِهِ الْأَرْضَ بَعْدَ مَوْتِهَا وَتَصْرِيفِ الرِّيَاجِ آيَاتُ لِقَوْمِ يَعْقِلُونَ ﴾ ٢.

ويرى القرآن الكريم أكثرَ الناس بعيدين عن التعقّل:

المصدر: المقالة بعنوان "عقل از ديدگاه اخباريان" في كتاب سر چشمه حكمت: جستار هايى در باب عقل الإعداد:
 على نقى خدايارى، باللغة الفارسية، إصدار؛ مؤسسه فرهنگى نبا، الصفحات ٢٦١ إلى ٣٠٣.

تعریب: حیدر نجف.

٢. باحث حوزوي.

٣. البقرة: ١٧٠.

٤. الجاثية: ٥.

﴿أَكْثَرُهُمْ لاَ يَعْقِلُونَ ﴾ .

وللعقل مكانته المهمّة في روايات الأئمّة المعصومين النه أيضًا، فهم يعتبرون العقل حجّة الله تعالى الباطنة التي تظهر و تبرز بوساطة الرسل والأنبياء الإلهيين ـ الذين هم حجّة الله سبحانه الظاهرة ـ و تأخذ بأيدي البشر نحو التكامل. يقول الإمام موسى بن جعفر الكاظم الله له المن الحكم:

«يا هشام! ما بعث الله أنبياءه ورسله إلى عباده إلّا ليعقلوا عن الله، فأحسنهم استجابة أحسنهم معرفة، وأعلمهم بأمر الله أحسنهم عقلًا، وأكملهم عقلًا أرفعهم درجة في الدنيا والآخرة.

يا هشام! إنَّ لله على الناس حجّتين: حجّة ظاهرة وحجّة باطنة. فأمّا الظاهرة فالرسول والأنبياء والأئمّة على وأمّا الباطنة فالعقول». ٢

ويقول الإمام الصادق على:

«... والحجّة فيها بين العباد وبين الله العقلُ». "

ويقول الإمام الرضا على إنَّ العقل حجّة مِن الله في تشخيص الأنبياء الحقيقيين مِن الكاذبين: «يَعْرِفُ به الصادقَ على الله [الرسول] فيُصدِّقَهُ والكاذبَ[على الله ومَن يدّعي النبوّة كذبًا] فيُكذّبهُ». ٤

ويقرّر رسول الإسلام الكريم أنَّ العقلَ نورُ القلب وروحُ الإنسان فيقول: «ألا ومثلُ العقل في القلب كمثل النور يُعرفُ به في القلب كمثل النور يُعرفُ به الخقّ مِن الباطل: «العقل نور في القلب يفرّق به بين الحقّ والباطل» ٦.

١. المائدة: ٣٠١.

٢. الكليني، الكافي، ج١، ص١٦.

۳. م.ن، ص٥٢.

٤. م.ن.

٥. الصدوق، علل الشرايع، ص٩٨.

٦. الديلمي، إرشاد القلوب، ص١٩٨.

إذاً، مع أنَّ العقل أشبه بنور منير يدلّ الإنسانَ ويرشده نحو الحقّ والواقع، ولكنْ كما قال الإمام موسى بن جعفر إلى هو نور باطني للإنسان يزداد كمالًا بطاعة الإنسان لله سبحانه. وعلى حدّ بيان الإمام أمير المؤمنين إلى ، يزيحُ الرسلُ والمربّون الإلهيّون أستارًا - تمنع تنوير العقل - فيتجلّى إثر ذلك النورُ الباطني للإنسان فتتنوّر روحه وفؤاده. وهكذا يتبيّن للإنسان صدقُ وحقّ الرسل والأنبياء الذين بعثهم ربّ العالمين:

«فبعث فيهم رسله وواتر إليهم أنبياءه... ويثيروا لهم دفائنَ العقول». ا

يدلّ كلامُ سيّدنا أمير المؤمنين على هذا على أنّه لو لم يُبعثُ الرسلُ الإلهيّون بين العباد ولم يعرّ فوهم على الأخلاق والأحكام والقوانين الإلهيّة الصانعة للإنسان، لما كان للبشر طريق إلى تلك الآداب. طبعًا يتحقّق هذا الأمر على هذا النحو طبقًا للسنّة والإرادة الإلهيّتين، ولو شاء الله تعالى أنْ يهدي الناس كلّهم وينبّههم إلى الإحكام الإلهيّة بشكل آخر، لما كان في ذلك أيّ إشكال مِن جانب الله سبحانه. وهذا لا يعني أنّ البشر متعبّدون بشكل محض أمام الأنبياء الإلهيين، وليس لهم أيّ فهم أو إدراك لما يأتونهم به، بل يدلُّ على أنّ البشر يفهمون كلام الرسل والأنبياء الإلهيين، ويتقبّلونه أو ينكرونه بشعور ووعي.

إذاً، حين يقول الرسول لا تتفكّروا ولا تنه أو ينكرونه بشعور ووعى.

هم أى فهم أو إدراك لما يأتونهم به، بل يدل على أن البشر يفهمون التعقّلوا في الله تعالى، ولا تتعمّقوا ولا تدقّقوا في القضاء والقدر الإلهيين، فليس هذا بمعنى أنْ يتقبّل الإنسانُ هذا الشيء عن الرسول تعبّدًا، بل أنْ يتنبّه إلى تذكيرات الأنبياء وتنبيهاتهم بأنَّ مثل هذه الأمور خارجة عن متناول العقل، ويجب عدم توكّؤ الإنسان على عقله في الوصول إليها، فهي طريق جدّ مظلم وبحر جدّ عميق. السيرُ في مثل هذا الطريق والوقوع في مثل هذا البحر، يستلزم وسيلة مناسبة له، وليس العقل الإنساني بهذا المستوى والحدود.

١. نهج البلاغة، الخطبة ١.

#### ٢. الإفراط والتفريط بشأن العقل

هناك الكثير مِن التصريح في النصوص الدينيّة حول منزلة العقل وبيان حدود تنويره مِن قبل رسول الإسلام الكريم، وبذلك يُتوقّع أنْ يدرك علماءُ الدين كلماته إدراكًا صحيحًا، فيراعوا حرمة هذا النور القيّم. بيد أنَّ فريقًا منهم سلكوا طريق الإفراط، وسار فريق آخر في طريق التفريط.

العقليّون الإسلاميّون والذين يسمّونهم المعتزلة خاضوا في التحليلات العقليّة للمعارف الدينيّة أكثر مِن اللازم، غافلين عن أنَّ معظم المعارف الإلهيّة فوق مستوى العقول البشريّة الناقصة. وبذلك ابتعدوا عن المعارف الدينيّة الأصيلة، بل وحالوا حتى دون تكامل العقل ورشده؛ إذ كما قلنا يبلغ العقل الإنساني رشده وتكامله باتباع التعاليم الدينيّة، وليس بالتصوّرات والأخيلة البشريّة التى تسمّى المعقولات.

يروى عن الإمام الباقر على أنَّ الله تعالى بعد أنْ خلق العقل امتحنه، وحينها خرج مِن الامتحان ناجحًا مرفوع الرأس، قال له:

"وعزّتي وجلالي ما خلقتُ خلقًا هو أحبّ إليّ منك، ولا أكمّلك إلّا فيمن أحبُّ». ا

كما مِن الواضح أنَّ الفلاح والهداية غير ميسورين إلَّا بمعرفة العقل واتباعه. بعد أنْ يبيّن الإمامُ الصادق به جنود العقل والجهل - الذين هم جذور كلّ الأعمال الحسنة والسيتَّة - يقول به:

«فلا تجتمع هذه الخصال كلّها مِن أجناد العقل، إلّا في نبيّ أو وصيّ أو مؤمن قد امتحن الله قلبه للإيهان. وأمّا سائر ذلك مِن موالينا، فإنّ أحدهم لا يخلو مِن أنْ يكون فيه بعض هذه الجنود، حتّى يستكمل ويَنقى مِن جنود الجهل؛ فعند ذلك يكون في الدرجة العليا مع الأنبياء والأوصياء عليه ، وإنّها يدرك الفوز بمعرفة العقل وجنوده ومجانبة الجهل وجنوده. وفقنا الله وإيّاكم لطاعته ومرضاته». ٢

١. المجلسي، بحار الأنوار، ج١، ص٩٦.

٢. الكليني، الكافي، ج١، ص٢٣.

إذاً، كمال العقل في التحلّي بالأخلاق والآداب الإنسانيّة، واجتناب الأدران والابتعاد عن شيطان الجهل، مع الفهم والشعور، وهو الاتّباع الواعي الفطن.

مِن جانب آخر، ينكر أهل الحديث، أيْ الحشويّة مِن أهل السنّة، كلَّ أنواع الإدراك والفهم العقلي، فير فضون مكانة العقل في المعارف الدينيّة، ويرون العقل أدنى مِن المنزلة التي عيّنها الله تعالى له، ويتجاهلون حجّيته، ويهبطون بالفهم الإنساني للأحكام الدينيّة والحقائق الوحيانيّة إلى حدّ التعبّد في جميع الأمور والحالات. ا

إذاً، الجهاعة الأولى تلتزم أكثر مِن اللازم بالعقول البشريّة الناقصة، والجهاعة الثانية تتعبّد تعبّد تعبّدًا تامًّا بالألفاظ والنصوص الدينيّة وتنفي كلَّ أشكال فهم الحقائق المعنويّة، فيعرضون الدين الحقيقي على عباد الله كجسم بلا روح. بل إنَّ الجهاعة الأولى لم تسلب روح الدين مِن يد البشريّة وحسب، بل وخلعوا على جسد الدين الروح التي صنعوها هم وعرضوها على التائقين إلى الحقّ الباحثين عنه. ونذكر هنا رواية حولهم فيها يتعلّق بموضوع الجبر والاختيار:

«مساكين القدريّة أرادوا أنْ يصفوا الله عز وجلّ بعدله، فأخرجوه مِن قدرته وسلطانه». ٢ الإله الذي ليست له أيّة سيطرة على عباده كيف سيكون معبودًا ويخضع له الإنسان؟! وكذلك من يكون له مثل هذا التصوّر لاختيار العباد، لن يكون توحيده ومعرفته لله صحيحين أيضًا؛ لأنّ أهل الحديث وتبعًا لهم الأشاعرة والسلفيّة، رفضوا فهم البشر للنصوص الدينيّة، ولم يروا أيّ طريق لفهم الدين سوى التعبّد، وعطّلوا العقل تعطيلًا تامًّا، فقد واجهوا مشكلة في إدراك المضامين الدينيّة أيضًا، ولم يصلوا إلى التوحيد الخالص، بل اعتبر بعضهم الله كالبشر الذين لهم أيد وأرجل وأعضاء جسمانيّة. ٣

۱. برنجکار، آشنایی با فرق و مذاهب اسلامی.

٢. فقه الرضا يهي ، ص ٣٤٩؛ المجلسي، بحار الأنوار، ج٥، ص٥٥.

۳. العسكري، نقش أئمّة در إحياء دين، ج١٠ ، صص ٣٥- ٤١؛ برنجكار، آشنايي با فرق و مذاهب اسلامي، صص ١٠٥- ١٤٦.

#### ٣. العقل والنصّ عند الإماميّة

الروايات الكثيرة للأئمة المعصومين إلى صدرت عنهم إلى بعد ظهور آراء ومجالات فكرية لعلماء العامّة في خصوص المعارف الدينيّة - أدّت إلى صيانة علماء الشيعة مِن النزعة العقليّة العامّة للمعتزلة، ومِن نزعة النصّ لدى أهل الحديث. ولكنْ، حيث أنَّ علماء الإماميّة كانت لهم دومًا حواراتهم مع علماء العامّة لإثبات معتقداتهم وتبيينها، فقد استفادوا مِن قواعدهم الكلاميّة والأصوليّة واستخدموا منهجهم في كتبهم. وقد أدّى هذا الأمر إلى أنْ يستعمل بعضُ علماء الشيعة - الذين لا يستسيغون هذا المنهج - أسلوبًا آخر. وقد كان ظهور العلماء الأخباريين والأصوليين في نطاق الفكر الإمامي على هذا النحو. ومع أنَّ القسم الأكبر مِن ظهور النزعة الأخباريين اعتمدوا على الأحاديث في مضار علم الفقه وعلم الأصول أو الأحكام، غير أنَّ الأخباريين اعتمدوا على الأحاديث في مجال العقائد، وأيضًا في مجال الأحكام. لذلك، سوف نسلّط الضوء في هذه الدراسة على العقل مِن منظار الأخباريين في كلا المجالين.

بيد أنَّ هذا لا يعني أنَّ الأخباريين لم يكونوا يعيرون أيّ اهتهام أو قيمة للعقل، إذ إنَّ حجيّة العقل، ممّ شـدّت عليه الروايات والأحاديث. لذلك يكتب الملّا محمّد أمين الأسـترآبادي في حاشـيته على «أصول الكافي» ذيل الفقرة «أكملَ للناس الحجـجَ بالعقول»، مِن كلهات الإمام موسى بن جعفر على المشام:

خلق في الناس العقل بمعنى الغريزة. ولولا ذلك لما تمّ لأحد حجّة ودليل على الآخر؛ لأنّ العقل المناظر المتفكّر، لا يستطيع أنْ يجحد المقدّمات الواضحة الاستلزام للمدّعي. \

### ۴. ماضى الأخبارية

منهج كلّ أصحاب الأئمّة والمحدّثين الكبار، مثل المرحوم الكُليني والشيخ الصدوق وغيرهما، يسمّونه المنهج الأخباري. يسمّي محمّد أمين الأستر آبادي الشيخ الصدوق وأباه ومحمّدًا بن يعقوب الكُليني وأستاذه عليًّا بن إبراهيم، يسمّيهم أخباريين قدماء. ٢

١. مهريزي وصدرائي، تراث أحاديث الشيعة، الكتاب الثامن، ص٢٨١ و٢٨٢.

٢. الأسترآبادي، الفوائد المدنية، ص ٩١.

إنَّه يعتقد أنَّ تقسيم الشيعة إلى أخباريين وأصوليين، كان مشهورًا في الماضي أيضًا. ويقول إنَّ الشهرستاني صرّح بذلك في «الملل والنحل»، والسيّد شريف الجرجاني في «شرح المواقف»، والعلّامة الحلّي في «نهاية الأصول».

يقول الشهرستاني الذي عاش في القرن السادس الهجري:

ثم إنَّ الإماميّة... كانوا في الأوّل على مذهب أئمّتهم في الأصول، ثمّ لمّا اختلفت الروايات عن أئمّتهم وتمادى الزمان، فاختارت كلّ فرقة منهم طريقة، فصارت الإماميّة بعضها معتزليّة، إمّا وعيديّة وإمّا تفضيليّة، وبعضها أخبارية، إمّا مشبّهة وإمّا سلفيّة. الم

ويقول في موضع آخر:

وبين الأخباريّة منهم والكلاميّة سيف وتكفير، وكذلك بين التفضيليّة والوعيديّة قتال وتضليل. ٢

ويقول السيّد الشريف الذي عاش في القرنين الثامن والتاسع للهجرة:

كانت الإمامية أوّلًا على مذهب أثمّتهم، حتى تمادى بهم الزمان، فاختلفوا وتشعّب متأخّروهم إلى معتزلة، إمّا وعيديّة وإمّا تفضيليّة، وإلى أخبارية يعتقدون ظاهر ما ورد به الأخبار المتشابهة. وهؤلاء ينقسمون إلى مشبّهة يجرون المتشابهات على أنَّ المراد بها ظواهرها، وسلفيّة يعتقدون أنَّ ما أراد الله بها حقّ بلا تشبيه كما عليه السلف."

بعد أنْ يروي المرحوم الأسترآبادي عبارات «شرح المواقف» و «الملل والنحل»، يروي عن العلّامة الحلّي أنَّ أخباريي الإماميّة يعتمدون على أخبار الآحاد في أصول دينهم وفروعه. ٤

ويؤيّد المرحوم الشيخ الحرّ العاملي، صاحب «وسائل الشيعة»، هذا الواقع - بأنَّ المشهور أنَّ علماء الشيعة قبل الأستر آبادي ينقسمون إلى أخباريين وأصوليين - وينقل كلمات المرحوم الأستر آبادي عينها مضيفًا:

<sup>1.</sup> الشهرستاني، الملل والنحل، ج١، ص١٦٥.

۲. م.ن، ص۱۷۲.

٣. الإيجي، شرح المواقف، ج٨، ص٢٩٢.

٤. الأسترآبادي، الفوائد المدنية، ص٩٧ نقلًا عن «نهاية الوصول»، مخطوط، ص١٤٧.

٥. الحرّ العاملي، الفوائد الطوسية، ص ١٧١.

إنَّ رئيس الأخباريين هو النبي الشَّة ثمّ الأئمّة المُنَّمة الأئمّة على الأجتهاد، وإنَّما كانوا يعملون بالاجتهاد، وإنَّما كانوا يعملون في الأحكام بالأخبار قطعًا، ثمّ خواص أصحابهم، ثمّ باقي شيعتهم في زمانهم. المعتقد المرحوم صاحب «الحدائق»، وهو مِن الأخباريين، أنَّ أوّل من صنّف الشيعة إلى أخباريين ومجتهدين، هو محمّد أمين الأسترآبادي. ٢

وقد نفى المرحوم محمّد تقيّ الأصفهاني صاحب «هداية المسترشدين» وجود سوابق للأخبارية قبل محمّد أمين الأسترآبادي. ٣

لا مراء أبدًا في أنَّ المرحوم محمّد أمين الأستر آبادي كان أوّل مِن أطلق الأخباريّة على فئة معيّنة ذات منهج مستقلّ عن باقي علماء الشيعة، ولكنْ هل كان هذا هو أيضًا منهج محدّثي الشيعة وقدماء الصحابة؟

يبدو أنَّ تقارن عصر الأئمّة على مع أصحابهم، أدَّى إلى أنْ يراجع الأصحابُ الأئمّة ورواة الحديث مِن أجل حلّ المسائل، وبذلك يستغنون بقوانين أصوليّة وكلاميّة عامّة فيها يحتاجونه في مجال الأحكام والعقائد.

ومع مرور الزمن والابتعادعن عصر الحضور، بدأت هذه الحاجة تُستشعر في المجتمع العلمي الشيعي، وبدأ بعض العلماء في ضوء الظروف يستخدمون قواعد الأصول والكلام لحلّ المشكلات العلميّة، فنحتوا هذه العلوم ونظّموها، ولكنْ كها قلنا لا نجد بين علماء الإماميّة وأصحاب الأئمّة على فرقة تقول بتجسّم الله سبحانه ونفي الحسن والقبح العقليين والاعتقاد بالجبر كها هم الحشويّة والسلفيّة مِن أهل السنّة، أو جماعة تماثل المعتزلة السنّة في الاعتقاد المحض بالعقل، بحيث يؤوّلون ويبرّرون كلّ الظواهر الدينيّة التي لا تتّفق مع العقل. يكتب المرحوم آية الله المرعشي النجفي في «شرح إحقاق الحقّ» حول أصحاب الحديث:

أصحاب الحديث يطلق تارة على جماعة قصروا النظر على الأحاديث ونبذوا حكم العقل

۱. م.ن، ص٤٤٤.

٢. المحقق البحراني، لؤلؤة البحرين، ص١١٧.

٣. الرازي، هداية المسترشدين، ص٤٨٤ و٤٨٤.

إذاً، ليس مِن الصحيح نسبة الأخباريّة بمعناها الخاصّ لدى أهل السنّة ـ والتي انتهجها أهل الحديث والحشويّة والسلفيّة ـ لأيٍّ مِن علماء الإماميّة. كما لا تصحّ نسبة العقليّة المعتزليّة ـ القائلة بضرورة تأويل وتبرير كلّ آية أو رواية لا يثبت ظاهرها بالأدلّة العقليّة ـ لأيّ عالم مِن علماء الشيعة بأيّ حال مِن الأحوال. وعليه، فالنسبة التي ينسبها صاحب «الملل والنحل» وشارح «المواقف» لعلماء الشيعة الإماميّة، غير صحيحة قطعًا ولا تصدق على أيّ واحد منهم، ولا يوجد سند ودليل واضح على هذا الأمر.

# ٥. منهج الأخباريين في الأحكام والعقائد

يقتصر منهج الأخباريين في إثبات أصول المعتقدات الدينيّة والوصول إلى أحكام الشريعة الإسلاميّة على روايات أهل البيت على . إنّهم لا يعتبرون العقل وحده مرجعًا للوصول إلى الأحكام وإثبات العقائد فقط، بل ولا يعدّون ظواهر القرآن مِن دون بيان أهل البيت على مِن الأدلّة على الأحكام والعقائد. بينها المجتهدون والأصوليّون، يرون العقل في حالات خاصّة مِن ضروريّات التوصّل إلى حقائق الدين. وهم يعدّون ظواهر القرآن حجّة ومِن الأدلّة في استنباط الأحكام الإلهيّة.

وهكذا، فقواعد علم الأصول والكلام معتبرة عند المجتهدين والأصوليين، وضروريّة

١. - المرعشي النجفي، شرح إحقاق الحق، ج١، ص١٦٨.

حسب رأيهم في إثبات أصول العقيدة الدينيّة والأحكام الشرعيّة. هذا في حين مِن وجهة نظر الأخباريين، لا تعدّ قواعد ذلكم العلمين ضروريّة، وليس هذا وحسب، بل هي مضرّة وسلبيّة. يذهب المرحوم الفيض الكاشاني إلى أنَّ الاختلافات في العقائد الدينيّة ناجمة عن علم الكلام. ويكتب:

كان سبب تلك الاختلافات [الاختلافات في أصول الدين وفروع الأحكام]؛ لأنَّ أهل الضلالة أعرضوا عن متابعة الكتاب وأهل بيت رسول الله، ودوّنوا علم الكلام وفنّ الجدل الذي وضع للردّ على المبتدعة وإسكات أعداء الدين وكثّروا مسائله حسب آرائهم وأهوائهم ظنًا منهم أنّهم بذلك يصحّحون عقائد الدين.

كما وضعوا علم أصول الفقه \_ وهو بدوره فنّ مِن فنون الجدل مبنيّ على ظنون واهية نادرًا جـدًّا ما يحصل فيه اتّفاق في الآراء \_ ليستنبطوا به الأحكام الشرعيّة والمسائل الفرعيّة. كانت طائفة الإماميّة في زمن خوف وتقيّة وعلى خلاف تامّ مع المنسوبين لعلم أهل الضلالة، وكانوا يسمعون منهم كلامًا باطلًا في لبوس الحقّ، بل كانوا يؤلّفون كتبهم وهم صغار السنّ... لأنّ كتبهم كانت هي المتعارفة والمتداولة في المدارس والمساجد والأماكن الأخرى، وكان تعليمها وتعلّمها هو الشائع والجاري.

... ومضت فترات طويلة على هذا المنوال إلى أنْ ظهرت أخطاء كبيرة في أصول الطائفتين، واختلط العلم بالجهل، وتحدّثوا في أمور عديدة لم يتحدّث فيها الله ورسوله، بل سكتوا عنها وراحوا يتجادلون ويتناظرون فيها، ووصل بهم الأمر إلى هذا الحدّ مِن الاختلاف. وتُرِكَ طريقُ قدماء مشايخ الإماميّة رضوان الله عليهم وهو الاقتصار على مجرّد السماع مِن أهل العصمة على حلى الأحكام مِن أصول وفروع، وظهر الحكم حسب الآراء والأهواء وهو أسلوب أهل الضلالة في كلّ الأحكام مِن أصول وفروع، وظهر الحكم حسب الآراء والأهواء وهو أسلوب أهل الضلالة في تلك الطائفة، مع أنَّ محكمات القرآن نهت في عدّة مواضع عن اتباع الظنّ والرأي، ووردَ في عدّة مواضع مِن أخبار أهل البيت على النهي عن اتباع الرأي والاجتهاد والفتوى بغير سماع عن أهل العصمة والسؤال مِن أهل الذكر الذي أمر به القرآن. وكيف يمكن اتباع الظنّ والرأي والرأي واعتهاد العقل والتعقّل في الأمور الدينيّة والمسائل الشرعيّة مِن أصولها إلى فروعها، مع كلّ هذا الاختلاف والتباين بين عقول بني آدم وآرائهم؟!

هيهات! هيهات! الطريق الأفضل هو أنْ تأخذ الأمّة كلّها جميع المسائل الشرعيّة مِن أصولٍ وفروع عن الرسول الطريق الأفضل هو أنْ تأخذ الأمّة كلّها جميع المسائل الشرعيّة مِن أصولٍ وفروع عن الرسول ويتمسّكوا بها، ويتوقّفوا في كلّ ما لم يصل فيه حكم معتبر، ولا يتصرّ فوا حسب ما يمليه عليهم عقلهم الناقص. وفي الجواب عن الإشكال: كثيرٌ مِن المسائل الدينيّة لا نجدها في القرآن والحديث، وإذا تركنا جانبًا علم الكلام وعلم أصول الفقه، بقينا عاجزين عن فهم تلك المسائل، يقول:

كلّ ما يحتاجه المكلّفُ مِن اعتقاديّات وعمليّات وأخلاق، موجودة كلّها في القرآن.

ثمّ يشير إلى القواعد الكليّة المدرجة في الروايات، ويوضِّح أنَّه حتّى لو لم تطرح مسألة معيّنة في القرآن والروايات، فيمكن استنباطها مِن تلك القواعد الكليّة. ٢

بعدها يلمّح إلى المرحوم الكُليني، والشيخ الصدوق، والسيّد ابن طاووس، وعدد قليل مِن المتأخّرين، فيقول:

يمكن الاعتهاد اعتهادًا تامًّا على مصنفاتهم، وكلهاتهم لا تموت أبدًا؛ لأنَّ أقوالهم نقلٌ عن الله ورسول الله، وهو ما لا يُبدَّلُ ولا يغيّر إلى يوم القيامة... لذلك تراهم لم يصنفوا أبدًا في علم الكلام وأصول الفقه، إلّا على سبيل الردِّ على أهل الجدل وتعليل مسائل ذلكم الفنيّن، وإرجاعها إلى القرآن وحديث أهل البيت يهي "

يصرّح المرحوم محمّد أمين الأستر آبادي بأنَّ السبيل الوحيد للوصول إلى المسائل - التي ليست مِن ضروريّات الدين - هو أحاديث أهل العصمة بين . ٤

مع ذلك، ولأنّه لا يمكن الرجوع للأحاديث في إثبات رسالة الرسول عليه ، نراه يذهب إلى أنّ هذه المسألة (إثبات رسالة الرسول) إمّا مِن باب أنّ الإنسان عندما يطّلع على معجزة الرسول عليه يقطع بصدق ادّعائه مِن باب الحدس، كما يظهر مِن الأحاديث، وإمّا أنّها مِن الأمور التي

١. الفيض الكاشاني، الرسائل العشر، رسالة طريق الصواب، صص١١٧ -١١٩.

۲. م.ن، ص۱۲۲.

۳. م.ن، ص١٢٥.

٤. الأسترآبادي، الفوائد المدنية، ص٢٥٤.

يكون النظر والفكر فيها مقبولًا، على غرار استنباط واستخراج المسائل الفرعيّة مِن القواعد الكليّة التي وصلتنا عن الأئمّة عليه .

وإثبات النبيّ صلوات الله عليه وآله رسالته على الأمّة، إمّا مِن باب أنّه مِن باب بَعد الاطّلاع على معجزته يحصل القطع بدعواه بطريق الحدس كما يفهم مِن الأحاديث، وإمّا مِن القسم المقبول مِن النظر والفكر، واستخراج الرعيّة الفروع مِن القواعد الكليّة المتلقّاة منهم عليهم السلام مِن هذا القسم المقبول.\

ينبغي التنبّه إلى أنَّ علم الكلام كان موجودًا في زمن الأئمّة الميني أيضًا، وكان الشيعة على معرفة به، وقد وردت روايات في تأييده أو النهي عنه. وفي ضوء هذه الأمور، يثير المرحوم الشيخ الحرّ العاملي ـ بطرحه مسألة أنَّ الروايات فيها تواتر معنويّ في النهي عن علم الكلام ـ إشكالين اثنين: تتعارض هذه الروايات مع أدلّة أخرى تدلّ على حسن المجادلة بالتي هي أحسن، وتتعارض كذلك مع أدلّة تثبت حجيّة العقل.

بعد أنْ يطرح المرحوم الشيخ الحرّ العاملي هذين الإشكالين، يردّ عليها بأنَّ الأمرَ بالمجادلة بالتي هي أحسن، ليس فيه صراحة بجواز الاستدلال والجدل بها لم يصل عن الأئمّة عين، لا من جهة المدلول؛ [أي لا يمكن المجادلة والاستدلال بدليل غير موجود في كلام الأئمّة، أو بشيء لا يوجد مدلوله في كلامهم]. كها أنَّ هذه الروايات لا تدلّ على أنَّ الاستدلال بالدليل العقلي الظنّيّ جائز، والحال أنَّ معظم أدلّة المتكلّمين ظنيّة ومشمولة بنهي الأئمّة.

لكنْ ما يدلّ على حجيّة العقل، مقبول وأكيد في خصوص أمور تتوقّف عليها حجيّة دليل النقل. وهذه الأمور قليلة وقطعيّة. مضافًا إلى أنَّه لا يوجد دليل على حجيّة العقل فيها.

ثمّ يذكر أنَّ النهي عن إثبات صفات الله تعالى مِن غير الكتاب والسنّة، منقول بتواتر. إذًا، فالمجادلة بالتي هي أحسن، يجب أنْ تختصّ بالأدلّـة العقليّة التي تقام تأييدًا لما ورد في الكتاب والسنّة. وفي هذه الحالة يكون الاستدلال بالعقل والنقل، ولا يحصل خوض في النطاق الممنوع.

۱. م.ن، ص۳۱۳.

ثمّ ينقل روايات سمح فيها الإمامُ إلله للطيّار بالكلام والمجادلة، ثمّ يقول:

هــذا غير صريح في أنَّ لهذا الرجل أنْ يتكلّم بعقله ويســتدلّ بالدليــل الظنّي أو بدليل غير منقول عنهم بين أو في إثبات شيء لم يرد عنهم بين في إثباته. ١

كما يروي عن هشام بن الحكم قوله أنَّه سأل الإمام موسى بن جعفر عن خسمائة مسألة كلامية، فأجاب عنها، وصار هشام يحاجج بهذه الإجابات فيها بعد. ثمّ يقول:

ومعلوم أنَّ مطالب الكلام لا تزيد عن ذلك. ومَن كان ملتزمًا بذلك لم يكن داخلًا في النهي. ٢

ثمّ يصرّح بأنَّ الكلام الجائز، هو إمّا الموجود بعينه في كلام الأئمّة، وإمّا الذي يوجد معناه في أحاديثهم. وهذا يتنافى مع الكلام المشهور لدينا اليوم، بل إنَّ أدلّة علم الكلام تتعارض في معظم تفاصيلها مع أحاديث الأئمّة على المراحة ال

وينبّه أيضًا إلى أنَّ أحاديث أهل البيت على الواردة في القضايا والمسائل الكلاميّة، كثيرة في الكتب الروائيّة. والذي يتتبّع فيها، سيكون قادرًا على دفع كلّ الشبهات بالأدلّة التفصيليّة، ولن يكون باستطاعة أيّ معاند أو ملحد أنْ يبثّ الشكوك والريب في نفسه. "

وهكذا يتجلّى أنَّ منهج الأخباريين في إثبات أصول العقائد الدينيّة والوصول إلى أحكام الشريعة المحمديّة، غير ميسور إلّا بالرجوع إلى روايات أهل البيت في ولا يوجد طريق آخر، ولا يمكن اعتبار ولا يمكن العقل وحده أنْ ينير السبيل في هذه المسائل. الشيء الوحيد الذي يمكن اعتبار الاستدلال العقلي فيه لازمًا وضروريًّا، هو الشيء الذي تتوقّف حجيّة الأدلّة النقليّة عليه، وهو: إثبات نبوّة الرسول الخاتم عليه. وهذا له كها قيل دليل عقليّ قطعي، والأخباريّون لا اعتراض لديهم عندما يقام دليل عقلي قطعي على شيء ما، لكنّهم يعتقدون أنَّ غالبيّة المسائل المطروحة

<sup>.</sup> ليس في هذه الرواية صراحة بأنَّ الطيّار يجوز له التحدّث بعقله والاستدلال بدليل ظنّي أو بدليل غير منقول عن الأئمّة بين أو دليل لم يرد عنهم بين نصُّ في إثباته.

أي: واضح أنَّ مطالب علم الكلام وقضاياه ومسائله، لا تزيد عن هذه المسائل الخمسائة، والذي يلتزم بها لا يشمله النهئ.

٣. الحرّ العاملي، الفوائد الطوسية، صص ٥٤٨-٥٥.

في علم الكلام وأصول الفقه، ليس لها أدلّة عقليّة. ويرون اختلافات المتكلّمين والأصوليين في علم المسائل الكلاميّة والأصوليّة، شاهد صدق على رأيهم هذا، وسوف نتحدّث في تتمّة البحث عن هذا الجانب أكثر.

#### ٤. حجيّة العقل من منظار الأخباريين

كلّ من له أدنى معرفة بالعقل وما هي مكانة العقل في المعرفة البشريّة لا يشكّ في حجّيّته، خصوصًا إذا اعتبر نفسه تابعًا لأخبار آل محمّد على النّهم يؤكّدون في رواياتهم على أنّ العقل حجّة باطنيّة وملاكٌ للحسن والقبح، والحقّ والباطل.

بيد أنَّ إفراط بعض العلماء في شأن العقل، أدّى إلى تفريط بعضهم الآخر. وقلنا إنَّ هذا الإفراط والتفريط، كان بشكل علني واضح بين فرق أهل السنة في بعض الأزمنة. لكنَّ مثل هذا الشيء، لم يحدث بين علماء الشيعة وأتباع أهل البيت على بفضل تنوير الأثمّة على وتعاليمهم، ولأنَّ بعض هؤ لاء العلماء أكّدوا على دور العقل في فهم المعارف والأحكام الدينيّة أكثر مِن الحدّ اللازم. مال فريق آخر نحو التفريط وقالوا في المقابل أنَّ حدود فهم العقل في معرفة الدين ضيقة اللازم. مال أبّهم لم يروا له أيّ دور أو تأثير. والحقيقة أنَّ العقل يعاني مِن نواقص في الوصول إلى المعارف والأحكام الدينيّة، وهذه النواقص واضحة جدًّا ومتّفق عليها في خصوص الأحكام. المبدأ والأساس في غالبيّة الأحكام، هو التعبّد وليس التعقّل والتفكّر، هذا مع أنَّ العقل في بعض المبدأ والأساس في غالبيّة الأحكام، هو التعبّد وليس التعقّل والتفكّر، هذا مع أنَّ العقل في بعض الحالات يدرك الوجوب والحرمة وما يجب وما لا يجب، مضافًا إلى إدراكه الحسن والقبح. وفي أهل البيت على لما طابع التذكير. طبعًا هذا لا يعني أنَّ عقل أيّ إنسان يمكنه الوصول إلى تلك أهل البيت على الما البيت التذكير. طبعًا هذا لا يعني أنَّ عقل أيّ إنسان يمكنه الوصول إلى تلك وهذا الأمر يجده كلُّ البشر في وجدانهم. إنَّ الرشد الفكري للإنسان كلّم ازداد، ترك بصهاته وتأثيره في رشده العقلي. كما مِن الأكيد أنَّ هذا النور نعمة إلهيّة يوصله الله تعالى إلى مستوى وتأثيره في رشده العقلي. كما مِن الأكيد أنَّ هذا النور نعمة إلهيّة يوصله الله تعالى إلى مستوى الكمال في الأشخاص الذين يعبدونه ويتجنّبون المعاصى والاستكبار.

على أنَّ تصوّرات على الشيعة في المعارف العقيديّة الدينيّة مختلفة، ففريق مثل بعض فلاسفة الشيعة يحاولون أنْ يعتبروا الوصول إلى أصول العقائد الدينيّة حقًّا مطلقًا للعقل، وأنْ يقولوا بعدم اعتبار وقيمة الاعتصام بالنصوص الدينيّة في هذا المضهار. وفي المقابل، ثمّة طائفة أخرى تستند إلى العقل فقط في الحالات التي تتوقّف عليه فيها حجيّة النصوص الدينيّة. أمّا في غير تلك الحالات، فترى التمسّك بالنصوص الدينيّة وحدها أمرًا ضروريًّا في جميع العقائد الدينيّة. طبعًا، ينبغي التفطّن إلى أنَّ هذا لا يعني أنّهم عطلوا العقل تمامًا في حيّز الدين، إنَّها القصد هو أنَّ العقل ليس له في المعتقدات الدينيّة رأي مستقلّ، ولا يمكنه أنْ يكون نافعًا وفاعلًا وحده، ولا مندوحة مِن تنوير أهل البيت على وإيضاحاتهم وتعاليمهم، فالحاجة إليها ماسّة ملحّة، ونصوص الدين هي السبيل الوحيد للقبول والتصديق والاعتقاد في كثير مِن الأمور الجزئيّة ونصوص الدينيّة وخصوصيّاتها، ومِن دون الاهتهم لهذه النصوص الدينيّة، لن يصلها العقل وحده على الإطلاق.

يرى المرحوم الملّا محمّد أمين الأسترآبادي أنَّ روايات أهل البيت هي الوثيقة الحصريّة للمسائل الدينيّة غير الضروريّة، سواء كانت مِن المسائل الأصوليّة أو الفرعيّة، ويقيم لإثبات ذلك أدلّته فيكتب:

العلوم النظريّة قسمان: قسم ينتهي إلى مادّة هي قريبة مِن الإحساس، ومِن هذا القسم علمُ الهندسة والحساب وأكثر أبواب المنطق، وهذا القسم لا يقع فيه الاختلاف بين العلماء والخطأ في المندسة والحساب وأكثر أبواب المنطق، وهذا القسم لا يقع فيه الاختلاف بين العلماء والخطأ نتائج الأفكار. والسبب فيه: أنَّ الخطأ في الفكر، إمّا مِن جهة الصورة وإمّا مِن جهة المادّة. والخطأ مِن جهة الصورة لا يقع مِن العلماء؛ لأنَّ معرفة الصورة مِن الأمور الواضحة عند الأذهان المستقيمة، ولأنّم عارفون بالقواعد المنطقيّة، وهي عاصمة عن الخطأ مِن جهة الصورة. والخطأ مِن جهة المورة في هذه العلوم؛ لقرب مادّة المواد فيها إلى الإحساس.

وقسم ينتهي إلى مادّة هي بعيدة عن الإحساس، ومِن هذا القسم الحكمة الإلهيّة والطبيعيّة، وعلم الكلام، وعلم أصول الفقه، والمسائل النظريّة الفقهيّة، وبعض القواعد المذكورة في كتب المنطق، ... ومِن ثَمَّ وقع الاختلاف والمساجرات بين الفلاسفة في الحكمة الإلهيّة والطبيعيّة،

وبين علماء الإسلام في أصول الفقه والمسائل الفقهيّة وعلم الكلام وغير ذلك مِن غير فيصل، والسبب في ذلك ما ذكرناه.

ويقول في موضع آخر: الأنظار العقليّة قسمان:

قسم يكون تمهيده مادّة الفكر فيه بل صورته أيضًا مِن جانب أصحاب العصمة، وقسم لا يكون كذلك.

فالقسم الأوّل: مقبول عند الله تعالى مرغوب إليه؛ لأنّه معصوم عن الخطأ.

والقسم الثاني: غير مقبول؛ لكثرة وقوع الخطأ فيه. وإثبات النبيّ صلّى الله عليه وآله رسالته على الأمّة إمّا مِن بـاب أنّه مِن باب بَعْدَ الاطّلاع على معجزته يحصل القطع بدعواه بطريق الحدس كما يفهم مِن الأحاديث، وإمّا مِن القسم المقبول مِن النظر والفكر، واستخراج الرعيّة الفروع مِن القواعد الكليّة المتلقّاة منهم عليهم السلام مِن هذا القسم المقبول. المناقواعد الكليّة المتلقّاة منهم عليهم السلام مِن هذا القسم المقبول. المناقواعد الكليّة المتلقّاة منهم عليهم السلام مِن هذا القسم المقبول. المناقواعد الكليّة المتلقّاة منهم عليهم السلام مِن هذا القسم المقبول. المناقواعد الكليّة المتلقّاة منهم عليهم السلام مِن هذا القسم المقبول. المناقوا على المناقبول المناقبو

ويتّفق المرحوم الشيخ حسين الكركي لل والفيض الكاشاني أيضًا مع المحدّث الأسترآبادي مِن هذه الجهة.

في حاشيته على «أصول الكافي»، يرجّع المرحوم الأستر آبادي إثبات وجود الله تعالى عن طريق الحدوث على إثباته عزّ وجلّ مِن باب الإمكان والوجوب، ويرى ذلك متطابقًا مع روايات أهل البيت بيس و يخطّئ رأي الذين يقولون أنَّ رسالة الرسل الإلهيين لا تثبت بالمعجزات، ويعتقد أنَّ المعاجز تثبت رسالة الرسل الإلهيين. بل وطرح في إثبات توحيد الله تعالى برهان التهانع الذي طرحه المتكلّمون وأقام عليه الأدلّة العقليّة، وهو ما أكّدت عليه الروايات أيضًا. أ

يستفاد مِن هذه الكلمات أنَّ الأخباريين يقبلون تقبّل ضروريّات الدين وتصديقها والاعتقاد بها مِن دون أيّ رجوع للروايات. والمراد مِن ضروريّات الدين في رأيهم، أمور أدلّتها عند علماء

١. الأسترآبادي، الفوائد المدنية، ص١٢.

٢. الكركي العاملي، هداية الأبرار، ص٣٠٢-٣٠٣.

٣. الفيض الكاشاني، الرسائل العشر، رسالة طريق الصواب، صص١١٧-١٢٥.

٤. مهريزي وصدرائي، تراث أحاديث الشيعة، الكتاب الثامن، صص١٩٤-٢٩٩.

الإسلام واضحة جليّة، ولا يوجد أيّ اختلاف بشأنها. ١

أمّا في غير الضروريّات، فيرون أمورًا مثل إثبات نبوّة الرسول الخاتم على \_التي تتوقّف حجيّـة الروايات على إثباتها \_داخلة ضمن نطاق المعرفة العقليّة، ويعتقدون أنَّ العقل كاف ولازم لإثباتها، طبعًا في ضوء صدور المعجزة عن الرسول عليها.

على أنّهم لم يقدّموا في هذا المجال بيانًا صحيحًا واضحًا وكيف يعمل العقل في إثبات هذه الأمور.

يستشفّ أنَّه لإثبات أمر مثل نبوّة الرسول الخاتم على الا مناصّ مِن التمسّك بالحسن والقبح الذاتيين، والذي هو موضع قبول لدى الأخباريين كافّة. ٢

ولكنْ ينبغي التفطّن إلى أنَّ كلّ هذا يعد صحيحًا، عندما يعتبر حدوث المعجزة على يد أدعياء النبوّة الكاذبين أمرًا قبيحًا، وإثبات ذلك ليس بالأمر اليسير. إضافة إلى أنَّ تشخيص المعجزة عن باقى الخوارق، ليس بالأمر السهل.

العامل الأصلي الذي أدّى إلى أنْ يتمسّك الأخباريّون بالعقل في إثبات النبوّة، هو إشكال الدور الذي يقع في المسألة؛ بمعنى أنَّ إثبات نبوّة الرسول الخاتم بوساطة رواياته وأحاديثه، هو نفسه عمليّة مستحيلة ولا يقبلها أيّ عاقل.

إذاً، لا مفرّ مِن إثبات النبوّة بوساطة العقل، وبعد إثبات النبوّة تتّضح أمور أخرى بفضل روايات الرسول وأوصيائه.

ولكنْ مع ذلك، ثمّة ها هنا نقطة، وهي أنّه إذا كان إثبات النبوّة حكرًا على نطاق المعرفة العقليّة، إذًا لماذا يتمّ تجاهل دور العقل في عقائد أخرى إثباتها أسهل مِن إثبات النبوّة؟! إذا كان ما ورد في المقدّمات المستخدمة لإثبات النبوّة قريبًا مِن الإحساس وهو ليس كذلك فلهاذا لا يكون ما ورد في المقدّمات المستخدمة لأمور أخرى، قريبًا مِن الإحساس هو الآخر؟!

أضف إلى ذلك، أنَّ حجيّة روايات الرسول عليه لا تثبت بمجرّد إثبات نبوّته، بل ينبغي

١. الأسترآبادي، الفوائد المدنية، ص٢٥٢.

٢. وسيأتي البحث حول الحسن والقبح الذاتيين.

قبل إثبات النبوّة، إثبات وجود الله تعالى وتوحيده وصفاته وكمالاته، والأهمّ مِن كلّ ذلك العدل الإلهي، ثمّ يمكن الوصول إلى إثبات النبوّة. وبعد ذلك يجب إثبات عصمة الرسول وحجّيّته، ليمكن بإثبات هذه الأمور إثبات حجيّة كلام الرسول عليه . ومِن دون إثبات كلّ هذه الأمور، لن تكون حجيّة الروايات بالمعنى الذي يريده الأخباريّون تامّة.

بيد أنَّ ما يوضّح المسألة، هو أنَّ الدين مجموعة مِن القوانين منسجمة ومتجانسة ومرتبة ومنظّمة، وعقول عقلاء العالم كلّهم وعلومهم ومعارفهم كلّها ملك لصاحب الدين. إذًا، لا يمكن أنْ يكون ثمّة منهج وحلّ وطريقة لقبول الدين وإثباته، لم تعرض في هذه المنظومة. وعليه، فالرجوع إلى الروايات والنصوص المقدّسة الدينيّة، لا يعني التعبّد والتسليم حيالها في كلّ موضع، بل هي تعمل على التنوير والتذكير والحلّ في بعض الحالات. مضافًا إلى أنَّ الأفراد لهم مراتب مختلفة في تمتّعهم بالعقل والعلم، وقد يتقبّل فردٌ شيئًا ما مِن باب التعبّد، بينها يتقبّله غيره مِن باب الفهم والشعور والوعي والتحقّق مِن أحقيّته.

إذاً، إذا راجع شخص النصوص الدينيّة المقدّسة لمعرفة الله تعالى وصفاته وكهالاته والعدل الإلهي أو لإثبات نبوّة الأنبياء وعصمتهم وتجلّى الحقّ لفؤاده، فلن يواجه مشكلة في القبول والتصديق والاعتقاد. وفي مقام الإثبات والاحتجاج أيضًا، يؤدّي هذا المنهج نفسه إلى تنبّه الغافلين، ويكون حجّة على المنكرين، وتثبيت الإيهان في قلوب المؤمنين. وليس واجب الأنبياء والأوصياء الإلهيين والعلهاء الربّانيين والمربّين الدينيين سوى هذا، ويمكن لعباد الله عبر إطاعتهم والتموضع داخل إطارهم التربوي والعمل بأوامرهم ونواهيهم، الرقيّ تدريجيًّا إلى درجات الدين والإيهان العليا، ومواصلة درب السعادة بطمأنينة تامّة وقلب مفعم بنور العلم والمعرفة. إذاً، بهذا البيان، يجب أنْ لا يُعتبر الذين يريدون الاستعانة بالنصوص الدينيّة المقدّسة في

إذاً، بهذا البيان، يجب أن لا يُعتبر الذين يريدون الاستعانة بالنصوص الدينية المقدّسة في جميع المعارف الدينيّة، حتى في إثبات وجود الله تعالى وسائر أصول العقيدة، ومواجهة المنكرين والغافلين بالأساليب والحلول الواردة في هذه النصوص؛ يجب أنْ لا يُعتبروا بسهولة معارضين للعقل والتعقّل، إذ بمراجعة النصوص الدينيّة والعمل بمضامينها، لا يبقى شكّ في صحّة منهجهم.

وربّا كان في كلام المرحوم العلّامة محمّد تقيّ المجلسي حول عدم الحاجة للكتب الكلاميّة إشارة إلى هذا البيان. يوضّح المجلسي أنَّ معرفة الله ومعرفة النبيّ ومعرفة الأئمّة المعصومين الفضل العلوم، ويقول:

أدلّة هذه المعارف (أي معرفة الله والرسل والأئمّة) كلّها فوق حدّ الحصر في القرآن وأخبار الأئمّة الأطهار سلام الله عليهم، وهذا العلم يسمّى بعلم الكلام. والظاهر أنَّه لا حاجة لكتب المتكلّمين، إنَّها تكفى الآيات والأخبار. ا

ولإيضاح كلام المرحوم الشيخ الصدوق؛ إذ قال:

ولا مع عدم المخبر الصادق ما لا يدرك إلّا به.

يقول:

أي: لم تتفضّل بالتكليف مِن دون مُخبِر صادق، بدون اكتراث إلى أنَّه معصوم مِن الأنبياء والأوصياء صلوات الله عليهم، الشيء الذي لا يمكن الوصول إليه مِن دون مخبر صادق؛ بمعنى: لسنا في التكاليف العقليّة بحاجة إلى مخبر صادق، بل عرفنا المخبر الصادق بأنّه مخبر صادق بالعقل. ولكنْ في كيفيّة المعارف والتكاليف ليس العقل مستقلًا، وما لم تبعث أنبياء ورسلًا لم تُكلِف بتلك التكاليف. ٢

يبدو للوهلة الأولى أنَّ هناك تناقضًا في ظاهر هذين الكلامين، ولكنْ في ضوء المطالب والنقاط التي ذُكِرتْ في هذا الخصوص، يتضح أنَّ مراده مِن مراجعة الروايات في باب معرفة الله ورسله والأئمّة، ليس أنْ يكون الإنسان في هذه الأمور متعبّدًا ومقلّدًا، بل المراد أنَّ الروايات تعرض أفضل طريق لمعرفة الله والنبوّة والإمامة، وهو طريق يكفي المؤمنين ولا حاجة إلى طرق أخرى.

ويلوح أنَّ الملّا محمّد أمين الأستر آبادي، تفطّن هو الآخر لهذه النقطة. وقد جعل الفصل الحادى عشر مِن «الفوائد المدنيّة» للإشكال على المعتزلة والأشاعرة بشأن تعيين الواجب الأوّل

١. المجلسي، لوامع صاحب قراني، ج١، ص٢٢.

۲. م.ن، ص١٦٥.

في الأمور الدينيّة، فقال:

كلّ من تكلّم في مسألة أوّل الواجبات وفي مسألة أهل الفترة والأطفال وأشباهها بمقتضى عقله وهم أهل المعتزلة والأشاعرة وجمع قليل مِن أفاضل أصحابنا - زلّت قدمه... ومن تمسّك فيها وفي غيرهما بأصحاب العصمة عليهم السلام العاصمين للأمّة عن الخطأ في المسائل النظريّة نجا، وهم الأخباريّون مِن أصحابنا الملتزمون بالتمسّك بكلام العترة الطاهرة عليهم السلام في كلّ مسألة ليست مِن ضروريّات الدين.

ثمّ يروي كلمات وعبارات عن المعتزلة والأشاعرة لينقل بعدها عن «شرح المواقف» أنَّ النظر في معرفة الله، بسبب تحصيل المعرفة، واجب باتّفاق الأشاعرة والمعتزلة. وينقل عن الكتاب نفسه أنَّ أبا الحسن الأشعري يعتقد أنَّ الواجب الأوّل هو معرفة الله؛ لأنَّ معرفة الله أصل وجذر كلّ المعارف والعقائد الدينيّة...

ثمّ يقول:

قد تواترت الأخبار عن أهل بيت النبوة متصلة إلى النبيّ صلّى الله عليه وآله، بأنَّ معرفة الله تعالى (ومعرفة توحيده) بعنوان أنَّه خالق العالم وأنَّ له رضا وسخطًا، وأنّه لا بدّ مِن معلّم مِن جهة الله تعالى ليعلِّم الخلق ما يرضيه وما يسخطه مِن الأمور الفطريّة التي وقعت في القلوب بإلهام فطريّ إلهي، كما قال الحكماء: الطفل يتعلّق بثدي أمّه بإلهام فطريّ إلهي.

ثمّ يقول في إيضاح ذلك:

وتوضيح ذلك: أنَّه تعالى ألهمهم بتلك القضايا؛ أي خلقها في قلوبهم وألهمهم بدلالات واضحة على تلك القضايا، ثمَّ أرسل إليهم الرسول وأنزل عليه الكتاب، فأمر فيه ونهى. ويقول بعد ذلك:

ومعرفة الله تعالى قد حصلت لهم قبل بلوغ الخطاب بطريق الإلهام... فأوّل الواجبات الإقرار اللساني بالشهادتين.

وكذلك تواترت الأخبار عنهم عليهم السلام بأنَّه على الله التعريف والبيان، وعلى الخلق

أنْ يقبلوا ما عرّفهم الله تعالى...

وبأنَّ من لم يحصل في حقّه هذه الأمور \_ سواء كان مِن أهل الفترة أو كان له مانع آخر \_ لم يتعلّق به تكليف بدل ذلك يوم القيامة....

ويفهم مِن كلامهم عليهم السلام أنَّ الاعتراف والإقرار القلبي أمر مغاير للمعرفة التصديقيّة التي بها يرتفع الشك والتردّد، وأنَّ الأوّل فعل مطلوب مِن العبد، وأنَّ الثاني مِن خلق الله في القلوب. ١

وبعد نقله روايات في باب معرفة الله وحجيّة العقل، يكتب:

إِنَّ الله تعلى يوقع في القلب، نَجْدَ الخير ونَجْدَ الشرِّ مع المنبِّهات على كلِّ واحد منها، وإنَّ الشيطان يوقع فيه خلاف ذلك، فالعقل يميِّز بين الصواب والخطأ والظنِّ واليقين، ويختار الصواب واليقين. وهذا معنى كونه حجّة كها يستفاد مِن الروايات. ٢

ثمّ ينقل عددًا كبيرًا مِن الروايات في باب أنَّ المعرفة والهداية مِن فعل الله وما يفعله العباد هو مجرّد الإقرار والتسليم، ويكتب بعدها:

يستفاد منها [مِن الروايات] أنَّ العباد لم يكلّفوا بتحصيل معرفة أصلًا، وأنه على الله التعريف والبيان أوَّلًا بإلهام محض، وثانيًا بإرسال الرسول وإنزال الكتاب وإظهار المعجزة على يده صلّى الله عليه وآله، وعليهم قبول ما عرّفهم به الله. "

ويوضّح في حاشيته على «أصول الكافي» ذيل الرواية: «حجّة الله على العباد النبيّ» أنّه جرى بيان هذا المعنى في الروايات بثلاثة أشكال، الأوّل: لله على خلقه حجّتان؛ ظاهرة وباطنة. والشكل الثاني: الحجّة على الخلق اليوم، العقل الذي يعرف به الصادق مِن الكاذب. والشكل الأخير هو هذه العبارة موضوع البحث، ومعنى الثلاثة واحد، وهو أنّ التكاليف تتعلّق بالمكلّف عندما تكون فيه خصوصيّتان، الأولى: يخلق اللهُ تعالى فيه غريزة مِن دونها لا يفهم الخطاب ولا

١. الأستر آبادي، الفوائد المدنية، صص ٥٠٥-٤٠٨.

۲. م.ن، ص۲۲۷.

٣. م.ن، ص٥٤٤؛ انظر: المازندراني، شرح أصول الكافي، ج٥، ص٤٨.

يميّز بين الخطأ والصواب. والثانية: يعي دعوة الرسول الذي يدعو الخلق نحو الله. ١

بهذا البيان، حجيّة العقل أمرٌ مسلمٌ به بين كلّ علماء الشيعة، والأخباريّون يوافقون هذا المبدأ ولا يعارضونه أبدًا، ومعارضتهم مقتصرة على حدود حجّيّته.

كما اتضح أنَّ العقل يزدهر ويبلغ رشده وكماله بفضل الدين الإلهي. وهكذا تؤيّد الحجّة الباطنة والحجّة الظاهرة إحداهما الأخرى، والاختلاف والنزاع بين هاتين الحجّتين الإلهيّتين يوجب زوال اعتبارهما كلاهما.

النقطة الجديرة بالاهتهام هي: حذار أنْ يتصور أحدٌ أنَّ الأخباريين وحدهم هم من يقيدون ويحددون إدراك العقل، بل واضح أنَّ العرفاء والصوفيّة أيضًا يقولون بمحدوديّة العقل في الوصول إلى المعارف الدينيّة وحقائق الأشياء، ويشكّلون على من يريدون الوصول إلى الحقائق بأدلّتهم العقليّة ويستهينون بهم.

طبعً اللعلامة الطباطبائي أيضًا كلام جدير بالتدبّر في هذا المضار. يقول في الجواب على أحد المعترضين:

أنا وأنتم مِن البشر ندرك بمقتضى الشعور الإنساني والذات التي أو دعها الله فينا بعض الأشياء، بينها سلسلة مِن القضايا لا نشكّ إطلاقًا في صحّتها ونتقبّلها بالضرورة، مِن قبيل أنَّ الأربعة [العدد] أكثر مِن الاثنين.

نسمّي مثل هذه الإدراكات والتصديقات العقل القطعي، ومعنى حجّيتها هو قبولنا لها بالضرورة، وإذا أردنا حلّ مجهول مِن مجهولات مسائل المبدأ (التوحيد) والمعاد وكليّات الخلق بمثل هذه المعلومات البديهيّة الضروريّة، نسمّى هذا البحث اصطلاحًا بحثًا فلسفيًّا.

إذاً، كما تبيّن، ما مِن دين أو مذهب ولا أيّ منهج نظري لا يمكنه عن أيّ طريق نفي حجيّة العقل القطعي وصحّة البحث الفلسفي وإلغاءه. ٢

بقليل مِن التأمّل نكتشف أنَّ جوهر هذا الكلام، هو في الحقيقة نفسه كلام الملّا محمّد أمين

١. مهريزي وصدرائي، تراث أحاديث الشيعة، الكتاب الثامن، ص٢٨٤.

٢. الطباطبايي، الشيعة، ص١١٨.

الأسترآبادي وسائر الأخباريين الذين لا يوافقون العقل إلّا في الأمور القريبة مِن الإحساس والقطعيّة بكلّ معنى الكلمة، وهذا ما لا يوجد إلّا في الرياضيّات والمنطق.

وإذاً، يتجلّى أنَّه في الحقيقة لا يوجد اختلاف، والتفاوت في موضوعات ومصاديق هذه الفكرة الأصليّة؛ فالأخباريّون يرونها قليلة جدًّا، بينها الفلاسفة يجرونها على غالبيّة المسائل، ويحاولون البحث في جميع المسائل الدينيّة وكأنّها مسائل فلسفيّة.

ثمّة كلام للمرحوم السيّد نعمة الله الجزائري في هذا المجال، يوضّح أنَّه لو كانت المباحث الفلسفيّة والكلاميّة والأصوليّة كلّها مِن البديهيّات الأوليّة لوافقها الأخباريّون أيضًا. ويرى أنَّ الدليل العقلي على ثلاثة أقسام، فيقول:

الأول: ما كان بديهيًّا ظاهرًا في البداهة ولا يعارضه آخر، مثل الواحد نصف الاثنين، وما في درجته مِن البديهيَّات. الثاني: ما كان دليلًا عقليًّا عارضه نقليّ، إلّا أنَّ ذلك العقلي قد تعاضد مع نقلي آخر. فهذا أيضًا يترجِّح على الدليل النقلي عند التعارض، ولكنَّ التعارض في الحقيقة إنَّم هو بين النقليّات...

الثالث: ما تعارض فيه محض العقل والنقل مِن غير تأيّد بالنقل. فهذا لا نرجّح فيه العقل بل نعمل بالنقل... ا

وكما نلاحظ، لا يعتقد السيّد نعمة الله الجزائري، وهو مِن الأخباريين، أنَّ الدليل النقلي محكن المعارضة بالدليل العقلي البديهيّ، ويعتبره بمفرده حجّة حتّى لو لم يؤيّده الدليل العقلي.

#### ٧. الحسن والقبح العمليّان

في هذا الخصوص توجد ثلاث نظريّات بين علماء الإسلام:

النظريّة الأولى: الحسن والقبح مِن مشهورات عامّة الناس

يعتقد الفلاسفة وبعض الأصوليين أنَّ حسن العدل وقبح الظلم مِن جملة المشهورات التي اعتبرها العقلاء لمصلحة نظام حياتهم الاجتماعيّة. وعليه، فنظريّة الحسن والقبح مِن الأمور

١. الجزائري، الأنوار النعمانية، ج٣، ص١٣٣.

الاعتباريّة التي لا يمكن تصوّر أيّ واقعيّة لها وراء اعتبار العقلاء. يقول ابن سينا:

إذا أردتَ أَنْ تعرف الفرق بين الذائع والفطري، فاعرض قولكَ: العدلُ جميلٌ والكذبُ قبيحٌ، على الفطرة التي عرفنا حالها قبل هذا الفصل، وتكلَّف للشكَّ فيها، تجد الشكَّ متأتيًا فيها، وغير متأتّ في أنَّ الكلَّ أعظم من الجزء. \

أي: متى ما أردتَ معرفة الفرق بين الشائع والمشهور بالأمر الفطري، فاعرض قضيّة «العدل جميل والكذب قبيح» على فطرتك، وحاول أنْ تشكِّكَ في هذين الحكمين. وعندها ستكتشف أنَّ الشكّ في هذين جائز وممكن، بينها هو غير ممكن في قضيّة مثل: «الكلُّ أكبر من الجزء».

ويكتب المرحوم الشيخ محمّد حسين الغروي الأصفهاني، وهو مِن الأصوليين:

المراد بأنَّ العدل يستحقَّ عليه المدح والظلم يستحقَّ عليه الذمّ، هو أنَّها كذلك عند العقلاء، وبحسب تطابق آرائهم، لا في الأمر نفسه. ٢

طبقًا لهذه النظريّة، ليس لأيّ فعلٍ حسنٌ أو قبحٌ ذاتيٌّ، والعقل بدوره لا يدرك الحسن والقبح، إنَّما الحسن والقبح أمر عقلائي تعاقدي جعله العقلاء لأسباب منها المصالح والمنافع الاجتماعيّة. يكتب العلّامة الطباطبائي في تكوين الحسن والقبح:

يشبه أنْ يكون الإنسان أوّل ما تنبّه على معنى الحسن تنبّه عليه مِن مشاهدة الجهال في أبناء نوعه الذي هو اعتدال الخلقة، وتناسب نسب الأعضاء وخاصّة في الوجه... ويسمّى كون الشيء على خلاف هذا الوصف بالسوء والمساءة والقبح... ثمّ عمّم ذلك إلى الأفعال والمعاني الاعتباريّة والعناوين المقصودة في ظرف الاجتهاع مِن حيث ملاءمتها لغرض الاجتهاع، وهو سعادة الحياة الإنسانيّة أو التمتّع مِن الحياة وعدم ملاءمتها، فالعدل حسن، والإحسان إلى مستحقّه حسن، والتعليم والتربية والنصح وما أشبه ذلك في مواردها حسنات، والظلم والعدوان وما أشبه ذلك سيّئات قبيحة لملاءمة القبيل الأوّل لسعادة الإنسان أو لتمتّعه التام في ظرف اجتهاعه وعدم ملاءمة القبيل الثاني لذلك، وهذا القسم مِن الحسن وما يقابله تابع للفعل ظرف اجتهاعه وعدم ملاءمة القبيل الثاني لذلك، وهذا القسم مِن الحسن وما يقابله تابع للفعل

١. إبنسينا، النجاة، ص٦٣.

٢. الأصفهاني، نهاية الدراية، ج٢، ص١٢٥.

الذي يتّصف به مِن حيث ملاءمته لغرض الاجتماع، فمِن الأفعال ما حسنُهُ دائميٌّ ثابتٌ إذا كان ملاءمته لغاية الاجتماع وغرضه كذلك كالعدل، ومنها ما قبحه كذلك كالظلم.

ومِن الأفعال ما يختلف حاله بحسب الأحوال والأوقات والأمكنة أو المجتمعات، فالضحك والدعابة حسن عند الخلّان لا عند الأعاظم. ا

أَنْ نعتبر الحسنَ والقبحَ اعتباريين، فهذا لا يسقط استقلال العقل في معرفة الحسن والقبح وحسب، بل ولا يمكن تعميمه على الأفعال الإلهيّة. يكتب المرحوم الأستاذ مرتضى مطهري في هذا الخصوص:

مِن وجهة نظر الحكماء، فكرة حسن وقبح أعمال الإنسان والتي يتشكّل منها الوجدان الأخلاقي للبشر فكرة اعتباريّة وليست حقيقيّة. قيمة الفكرة الاعتباريّة قيمة عمليّة، وليست قيمة علميّة وكشفيّة. كلّ قيمتها في أنّها واسطة وأداة. الفاعل بالقوّة مِن أجل أنْ يصل إلى هدفه الكمالي مِن أفعاله الإراديّة، مضطرّ لصناعة واستخدام مثل هذه الأفكار باعتبارها «آلة فعل». والذات الأحديّة المقدّسة وهي وجود صرف وكمال محض وفعليّة خالصة منزّهة عن مثل هذه الفاعليّات ومثل هذه الأفكار وعن استخدام «آلات» بأيّ شكل وبأيّة كيفيّة. ٢

تشترك هذه النظريّة مع النظريّة التالية، وهي نظريّة الأشاعرة، في إنكار الحسن والقبح العقليين، مع أنَّها تختلف عنها مِن جهات. وقد ورد تحليل لهذه النظريّة في تفسير «پيام قرآن» (رسالة القرآن) كما يلي:

البعض اشترطوا الاتفاق بين العقلاء في تعريف الحسن والقبح وتشخيص حالاتها ومصاديقها، وقالوا: الحسن هو الشيء الذي يتّفق العقلاء على مدح فاعله، والقبح هو الشيء الذي يتّفق العقلاء على مذمّته.

والحال أنَّ هذا خطأ. موافقة العقلاء لأمر ما تتعلّق بقوانين تعاقديّة أو كما يصطلح عليها تشريعيّـة...؛ أمّا الحالات التي ليس لها طابع تعاقدي بل لها طابع عينيّ تكوينيّ، فالمعيار فيها

١. الطباطبايي، الميزان، ج٥، ص٠١، ذيل الآيات ٧٧-٨٠ مِن سورة النساء.

٢. المطهري، عدل إلهي، ص٥٢.

هو الإدراك الإنسانيّ.... في مسألة حسن الإحسان وقبح الظلم، لا حاجة إطلاقًا لأنْ نبقى بانتظار اتّفاق العقلاء وحكمهم العام. فهذه فكرة ندركها بصراحة الوجدان، مثل سائر إدراكاتنا بخصوص القبائح والمحاسن....

وخلاصة القول، هي أنَّ الحسن والقبح عقليّان وليسا عقلائيين، والفرق بين هذين كبير. المالم والمرحوم الشهيد السيّد محمّد باقر الصدر أيضًا يساوي بين القائلين بالحسن والقبح الاعتباريين، وبين الأشاعرة الذين أنكروا الحسن والقبح العقليين، ويذكِّر بأنَّ الأشاعرة أنكروا الحسن والقبح العقليين بصراحة، بينها أنكرهما الفلاسفة بصورة مبطّنة خفيّة؛ لأنّهم أرجعوا الحسن والقبح العقليين إلى الأمور العقلانيّة والقضايا المشهورة. "

وفي موضع آخر يرى أنَّ القول بعقلائيّة الحسن والقبح معارض للوجدان والتجربة، ويضيف:

أمّا الوجدان، فهو قاض بأنَّ قبح الظلم ثابت، بقطع النظر عن جعل أيّ جاعل؛ كإمكان المكن.

وأمّا التجربة، فلأنَّ الملحوظ خارجيًّا عدم تبعيّة الحسن والقبح للمصالح والمفاسد، فقد تكون المصلحة في القبيح أكثر مِن المفسدة فيه. ومع هذا يتّفق العقلاء على قبحه، فقتلُ إنسانٍ لأجل استخراج دواء مخصوص مِن قلبه يتمّ به إنقاذ إنسانين مِن الموت إذا لوحظ مِن زاوية المصالح والمفاسد فقط، فالمصلحة أكبر مِن المفسدة، ومع هذا لا يشكُّ أحدُّ في أنَّ هذا ظلم وقبيح عقلًا."

ويقول الأستاذ ساحة آية الله الحاج الشيخ حسين الوحيد الخراساني في درس البحث الخارجي في الأصول حول هذا الموضوع:

في هذا الخصوص للمرحوم الإصفهاني رأيٌّ، وهو أنَّنا ليس لدينا قضيّة برهانيّة في حالات

١. المكارم شيرازي، تفسير پيام قرآن ، ج٤، صص ٤٢٤ و ٤٢٥.

٢. الصدر، بحوث في علم الأصول، ج٢، ص٣٢.

۳. م.ن، ص٥٦.

الحسن والقبح العقليين، بل هي مِن المشهورات التي تطابقت عليها آراء العقلاء حفظًا للنظام. وإذاً، فحسن العدل وقبح الظلم ليسا مِن الأوليّات ولا مِن الفطريّات ولا مِن التجربيّات ولا مِن الحدسيّات ولا مِن المتواترات ولا مِن الحسيّات الظاهريّة والباطنيّة. إنّهما ليسا مِن أيّ واحدة مِن هذه الأقسام التي ينتظم منها البرهان؛ أي إنّهما ليسا مِن مبادئ البرهان. وهذه النظريّات فيها إشكالات...

الإشكال الثاني هو أنَّ لزوم طلب و فحص أصول الدين ومبانيه؛ أي المبدأ والمعاد والنبوّة وغيرها، ينتهي كلّه بالحسن والقبح. وإذا كان هذان أيضًا جَعْلًا عقلائيًّا، فأيُّ لزوم يبقى لفحص تلك الأصول؟

الإشكال الثالث هو أنَّه إذا كان حسنُ العدل وقبحُ الظلم جعْلًا عقلائيًّا ومعلَّلًا بالحفاظ على المصالح والتحرّز مِن المفاسد مِن أجل حفظ النظام، فيجب أنْ نلتزم في الحالات التي لا تكون فيها المفسدة النوعية بالظلم، بأنَّ ذلك الظلم ليس قبيحًا. وكذلك المصلحة النوعية إذا لم تكن على فعل ما، فيجب أنْ لا يكون ذلك الفعل حسنًا. وفي هذه الحالة، ينبغي الالتزام بانتفاء الحسن والقبح والمدح والذمّ والثواب والعقاب في معظم الأحكام الشرعيّة، وخصوصًا العبادات، وهذا كلام لا يلتزم به أحد.

هـذه النظريّة كـا أوضحنا فيها إشكالات عديدة، وإذا تمّ قبولها لا يضطرب أساس الاستدلالات الكلاميّة في غالبيّة أبواب العقائد الدينيّة وحسب، بل ويتعرّض أساس الأحكام العباديّة الإلهيّة والثواب والعقاب كا قال الأستاذ آية الله الوحيد الخراساني للإشكال. بالإضافة إلى كلّ ذلك، سوف تستأصل جذور الأخلاق القائمة على الحسن والقبح. وعليه، يتضح أنَّ هذه النظريّة ليست نظريّة يمكن الوثوق ها وقبولها.

النظريّة الثانية: الحسن والقبح شرعيّان

وهي نظريّة الأشاعرة، فهم يقولون بالجبر في أفعال الإنسان، لذلك ينكرون عقليّة الحسن والقبح، إذ لا يمكن القول بالجبر في أفعال البشر، وفي الوقت ذاته القول بصحّة العذاب والعقاب الإلهي على هذه الأفعال، وكذلك القول بعقليّة الحسن والقبح؛ لأنَّ لازمة مثل هذا

الأمر، صدور القبيح عن الله. وهكذا أنكروا الحسن والقبح العقليين في صحّة العقاب على عمل لم يحدث، وقالوا: كلُّ ما يقوم به الشارع ويأمر به فهو حسن، وكلّ ما يتركه وينهى عنه فهو قبيح. يكتب صاحب «شرح المواقف» حول هذا:

القبيح عندنا [أي عند الأشاعرة] (مانُهيَ عنه شرعًا) نهي تحريم أو تنزيه (والحسنُ بخلافه)؟ أي ما لم يُنهَ عنه شرعًا كالواجب والمندوب والمباح، فإنّ المباح عند أكثر أصحابنا من قبيل الحسن وكفعل الله سبحانه وتعالى، فإنّه حسن أبدًا. \

إنكار الحسن والقبح العقليين له تبعاته، ومنها: يجوز أنْ يدخِل اللهُ سبحانه المؤمنين كلّهم في الجنّة.

أحيانًا يجيبون بأنَّ الله تعالى لا يفعل ذلك، لا لأنَّ مثل هذا الفعل غير مقبول عقلًا، بل لأنَّ الله تعالى أخبر بمعاقبة الكافرين، والكذب لا يتطرّق إلى الإخبار الإلهي إطلاقًا. ٢

وينبغي توظيف جواب الأشاعرة هذا ضدّهم، إذ لو كان الكذب وإخلاف الوعد غير قبيح مِن منظار العقل، فلهاذا يكون قبيحًا وغير ممكن مِن الله؟ الأشاعرة غافلون عن أنّه لو لم يكن أمامنا سوى الحسن والقبح العقليين، سيكون إثبات الشرائع الإلهيّة والنبوّة ورسالة الرسل والأنبياء أيضًا غير ممكن.

النظريّة الثالثة: الحسن والقبح عقليّان

يعتقد المعتزلة "ومتكلمو الإماميّة وكثير مِن الأصوليين أنَّ حسن وقبح الأفعال عقليّان. يقول آية الله الوحيد الخراساني في درس البحث الخارجي في علم الأصول:

الكلام الصحيح في هذا الخصوص، هو أنَّ حسن العدل وقبح الظلم [أيضًا]، مثل قضيّة

١. الإيجي، شرح المواقف، ج٨، ص١٨١.

٢. الشهرستاني، الملل والنحل، ج١، صص١٠١ و١٠٠.

٣. القاضي عبد الجبار، شرح الأصول الخمسة، ص٢١٩ و٢٢٠.

٤. الحلبي، تقريب المعارف، ص٥٨؛ الحلي، شرح التجريد، ص٣٢٧؛ - البحراني، قواعد المرام، ص١٠٤.

٥. السيّد المرتضى، الذريعة، ج٢، ص١٥٥؛ الطوسي، عدّة الأصول، ج٢، ص٦٣٥؛ التوني، الوافية، ص١٧١؛
 الأسترآبادي، فوائد الأصول، ج٣، ص٥٥.

«الكلّ أكبر مِن الجزء»، والعقل يدرك أنَّ الظلم على المولى الحقيقي قبيح ويستحقّ العقاب، سواء كان في العالم عاقل وعقلاء يعتبرون القبح أم لم يكن.

ويقول الأستاذ مصباح يزدي:

النظريّة الثالثة هي أنَّ أصول الأخلاق والحقوق مِن بديبيّات العقل العملي، وهي مثل بديبيّـات العقل النظـري، نابعة مِن فطرة العقل ولا تحتـاج إلى دليل وبرهان، وملاك صدقها وكذبها موافقتها ومخالفتها لوجدان البشر. ا

وبالنظر للآيات والروايات \_ المذكورة في بداية البحث \_ واضح أنَّ معرفة حسن الأفعال وقبحها يحصل بعقل الإنسان، وكلّ إنسان يعرف بنور عقله الحسن والقبح أو الحقّ والباطل، سواء كان هناك مجتمع وبشر أم لا، ويمدح ويذمّ نفسه والآخرين بارتكابها.

#### ٨ . الأخباريّون وحسن الأفعال وقبحها

يروي المرحوم الصدوق عن الإمام الصادق على أنَّه قال:

«كلُّ شيء مطلقٌ حتّى يرد فيه نهيٌّ». ٢

ويكتب المرحوم محمّد أمين الأستر آبادي بعد نقله هذا الحديث:

لا يقال: يلزم مِن الحديث الذي ذكره ابن بابويه بطلان الحسن والقبح الذاتيين كها ذهب إليه جمهور الأشاعرة، إذ قالوا: لو عكس الله تعالى وجعل الكفر واجبًا وخلافه حرامًا، لما كان قبحًا و لا محالًا ذاتيًّا.

لأنّا نقول: هنا مسألتان: إحداهما الحسن والقبح الذاتيّان، والأخرى الوجوب والحرمة الذاتيّان. والذي يلزم مِن ذلك بطلان الثانية لا بطلان الأولى. وبين المسألتين بون بعيد. ألا تسرى أنَّ كثيرًا مِن القبائح العقليّة ليس بحرام في الشريعة. ونقيضه ليس بواجب في الشريعة. "
الشريعة. "

١. المصباح اليزدي، آموزش فلسفة، ج١، ص٢٣٠.

٢. الصدوق، مَنْ لا يحضره الفقيه، ج١، الحديث ٩٣٧.

٣. الأسترآبادي، الفوائد المدنية، ص٣٢٨.

ثمّ ينقل أحد الأشاعرة أنّه يقول بالحسن والقبح الذاتيين. يروي عن بدر الدين الزركشي: فها هنا أمران: أحدهما إدراك العقل حسن الأشياء وقبحها. والثاني أنّ ذلك كاف في الشواب والعقاب، وإنْ لم يرد شرعٌ. ولا ملازمة بين الأمرين بدليل: "وما كان ربّك مهلك القرى بظلم»؛ أي بقبح فعلهم "وأهلها غافلون" !؛ أي لم يأتهم الرسل والشرايع. ومثله: ﴿وَلَوْلَا أَنْ تُصِيبَهُمْ مُصِيبَةٌ بِمَا قَدَّمَتْ أَيْدِيهِمْ... \* أي مِن القبائح ﴿... فيقُولُوا رَبّنَا لَوْلَا أَرْسَلْتَ إِلَيْنَا رَسُولًا... \* ". \*

## ويقول في موضع آخر:

يستفاد من ظواهر الآيات الكريمة وتصريحات الأحاديث الشريفة بطلان الوجوب والحرمة الذاتيّن، بالقول: الدليل العقلي قائم على ذلك بأنْ نقول: لو كان الوجوب والحرمة بمعنى استحقاق العقاب ذاتيّن لكانا جاريين في أفعاله تعالى، ومِن المعلوم المتّفق عليه بطلانه. والقبيح الذاتي، هو الفعل الّذي يتّصف بصفة إذا علمها الحكيم ينفّر عنه... وكلّ من قال بالقبيح الذاتي بهذا المعنى، قال بأنَّ فاعله يستحقّ الذمّ في نظر الحكيم، إذًا فعله، مع العلم باتّصافه بتلك الصفة... ث

ويؤكّد المرحوم الشيخ حسين الكركي على هذا المعني، فيكتب:

اعلم: أنَّ حسن بعض الأفعال\_كالعدل\_بمعنى استحقاق فاعله المدح والثواب في نظر العقلاء. وقبح بعضها\_كالظلم\_بمعنى استحقاق فاعله الذمّ والعقاب، [فكذلك] ممّا تشهد به العقول عند من لا يعرف الشرائع، ولا يقرّ بالصانع....

ثمّ يقول:

واعلم: أنَّه كما أنَّ الحسن والقبح عقليَّان، كذلك الحِلِّ والحرمة، ولكنَّهما ليسا ذاتين

١. الأنعام: ١٣١.

٢. القصص: ٤٧.

٣. القصص: ٤٧.

٤. الأسترآبادي، الفوائد المدنية، ص٣٣٢.

٥. م.ن، صص٥٦٥-٢٦٦.

بشيء، بل لوجوه واعتبارات؛ ولذلك جاز تبدّلها، فيكونا لشيء حلالًا في شريعة، حرامًا في أخرى، والشرع كاشف عمّا لا يستقلُّ العقلُ بإدراك حِلّه وحرمته....

ثمّ يقول:

واعلم: أنَّ من نفى الحسن والقبح عقلًا، لايمكنه الجزم بشيء مِن أمور الدين؛ لتجويزه إجراء المعجزة على يد الكاذب وخلف الوعدِ منه تعالى. ا

في ضوء ما نقل، تبحث قضية الحسن والقبح الوجوب والحرمة الذاتية للأفعال مِن جهتين: أ. هل حسن الأفعال وقبحها عقليّان أم شرعيّان أو اعتباريّان عقلائيّان (باعتبار العقلاء)؟ في هذه الجهة هناك ثلاث نظريّات كها أسلفنا، وبملاحظة ما نقلنا عن الأخباريين، تبيّن أنهم خلافًا للأشاعرة والفلاسفة مِن الذين يوافقون الحسن والقبح العقليين للأفعال، ويتفقون في ذلك مع المتكلّمين والأصوليين.

طبعًا، واضح أنَّ المراد مِن الحسن والقبح العقليين، أنَّ كلّ إنسان عاقل يدرك بالبداهة حسن وقبح بعض الأفعال، ولا يشكّ في ذلك إطلاقًا، وهو يمدح أو يذمّ فاعلها إذا كان عالمًا عامدًا. ولكنْ هل كلّ إنسان وصل مرحلة البلوغ أو التمييز سيتمتّع بهذا المقدار مِن نور العقل؟

حتّى لو لم يتربّ ولم يرشد في المجتمع، ولم يتلقّ أيّة تربية إلهيّة؟

يبدو أنَّ مِن الصعب إثبات مثل هذا الأمر بالنسبة لكلّ أفراد البشر بشكل كلِّيّ. وفي ضوء أنَّ أمير المؤمنين عليًّا على اعتبر مِن الواجبات المهمّة للأنبياء الإلهيين عليًّا على اعتبر مِن الواجبات المهمّة للأنبياء الإلهيين عليًّا على المعقول «يثيروا لهم دفائن العقول»، يتسنّى القول إنَّ لتعاليم الأنبياء الإلهيين وتربيتهم تأثير كبير في هذا الخصوص، وينبغى عدم تجاهل دورهم في هذا المجال.

إذاً، ليس القصد مِن المستقلات العقليّة - المطروحة في علم الأصول - أنَّ كلّ أفراد البشر في كلّ الظروف يتمتّعون بهذا الإدراك. ويتجلّى هذا الأمر إذا دقّقنا في الأطفال الذين يرشدون تدريجيًّا ويصلون إلى الكهالات الإنسانيّة، فالأطفال في بداية الأمر ليس لهم أيّ فهم للحسن والقبح، وعندما يتربّون في أحضان عوائل فاهمة وذات تربية ويرشدون تدريجيًّا، تتجلّى المحاسن

١. الكركي العاملي، هداية الأبرار، صص ٢٥٠-٢٥٢.

والمساوئ لهم في أجواء العائلة. كلّما اهتمّت العائلة بتربية الأبناء أكثر واستخرجت لهم دفائن عقولهم بالتعاليم الإلهيّة أكثر، كان إدراكهم للمحاسن والمساوئ أكبر.

إذاً، المراد مِن الحسن والقبح العقليين للأفعال، هو أنَّ الإنسان عندما يحدَّثونه عن حسن فعل أو قبحه، يفهمه ويدركه، ولا يكون ثمَّة تعبَّد في قبول ذلك.

إذاً، إدراك المستقلّات العقليّة والمحاسن والقبائح مِن قبل أفراد البشر على درجات ومراتب متفاوتة، وللأفراد المتكاملين إدراكهم لحسن أو قبح كثير مِن الأفعال، بينها الناس العامّيّون والمبتدئون عاجزون عن إدراك كثير مِن ذلك. أي كلّها كان الإنسان متحلّيًا بنور العقل أكثر، تجلّى له حسنُ الأفعال وقبحها أكثر.

ب- الجهة الثانية هي هل إدراك الحسن والقبح وإدراك الوجوب والحرمة شيئان اثنان أم شيء واحد؟ يظهر أنَّ جميع الأصوليين متّفقون في هذا المجال على أنَّ الوجوب والحرمة ليسا بخلاف الحسن والقبح العقليين؛ أي ما مِن فعل يستوجب فاعله العقاب والثواب على ارتكابه، إنَّ الثواب والعقاب يتعلّق بالأفعال عندما يتعلّق بها الأمر والنهي المولوي، بينها ما يفعله العقل الإنساني هو مجرّد الكشف و لا يتصور أيّ حكم فيه. ومتى ما تأمّلنا قليلًا في هذا الأمر، يتضح أنَّ العقل لا يكشف عن حسن الأفعال وقبحها وحسب، بل ويدرك وجوبها وحرمتها أيضًا. وقد جرى التصريح بهذا المعنى في حديث لرسول الإسلام الكريم عليها:

«فيقع في قلب الإنسان نورٌ، فيفهم الفريضة والسنّة والجيّد والرديّ». ا

أساسًا إذا لم يَسُدْ مثلُ هذا الحكم على العقل، فلن يكون إشكال القائلين بالحسن والقبح العقليين واردًا على المخالفين، والذي لا يقول بالحسن والقبح العقليين، لن يكون عليه أيُّ إلزام في فحص الشرائع؛ لأنَّ العقل لا يقول له سوى أنَّ هذا العمل حسن أو قبيح، ولا يقول له يجب اجتناب هذا العمل القبيح والقيام بالعمل الحسن.

طبعًا ينبغي التفطّن إلى أنَّ هذا البحث كلّه مأخوذ في ضوء أنَّ الحجّة الظاهرة كانت موجودة دائمة بين البشر ـ وكما قلنا، فإنَّ إدراك العقل لحسن الأفعال وقبحها متحقّق لدى البشر بوساطة

١. الصدوق، علل الشرايع، ص٩٨.

أولئك الحجج الظاهرة، وهم السبب في ظهور وانبثاق هذا الإدراك لدى الإنسان باستثناء جزء يسير مِن التاريخ هو زمن الفترة، إذ كان البشر بلا حجّة إلهيّة، وسوف يعاملهم الله تعالى كما يعامل الأطفال والمجانين. إذًا، يتضح أنَّ هذا البحث بدوره لن يكون له ثمرة مهمّة، إذ أينها كان هناك كشفٌ عقليٌّ، وَصَلَهُ في العادة حكمٌ مولويٌّ إلهيٌّ.

### ٣٢٨ \* الدين والعقل

### المصادر

- \_ القرآن الكريم.
- ـ نهج البلاغة، صبحى الصالح.
- ابن سينا، الشيخ الرئيس، النجاة، المطبعة المرتضويّة.
- الأســـترآبادي، محمّد أمين، الفو ائد المدنيّة، تحقيق: رحمة الله رحمتي، قم، جامعه مدرسين، ١٤٢٤ق، الطبعة الأولى.
  - الأصفهاني، محمّد تقى، هداية المسترشدين، طبعة حجريّة.
  - \_ الصفهاني، محمّد حسين، نهاية الدراية، قم، مؤسّسة آل البيت، ١٤١٤ ق.
    - \_البحراني، الشيخ يوسف، لؤلؤة البحرين.
- ـ برنجكار، رضا، آشـنايي با فرق و مذاهب اسلامي (التعرّف على الفرق والمذاهب الإسلاميّة)، قم، طه، ١٣٧٨ هـ.ش، ١٩٩٩م، الطبعة الأولى.
  - البحراني، ميثم، قو اعد المرام، تحقيق: السيّد أحمد الحسيني، قم، مكتبة آية الله المرعشي، ٢٠٤ ق.
- \_ توني، فاضل، الوافية، تحقيق: السيّد محمّد حسين الرضوي، قم، مجمع الفكر الإسلامي، ١٤٠٩ ق، الطبعة الأولى.
  - \_ الجرجاني، السيّد شريف، التعريفات، قم، الشريف الرضى.
  - الجزائري، السيّد نعمة الله، الأنوار النعانية، بيروت، مؤسّسة الأعلمي.
- \_الحرر العاملي، محمّد بن الحسن، الفوائد الطوسية، تحقيق: مهدي لاجوردي ومحمّد درودي، قم، المطبعة العلميّة.
  - الحلبي، أبو صالح، تقريب المعارف، تحقيق: رضا أستادي، قم، ١٣٤٣ هـ.ش، ١٩٨٤ م.
- \_الحليّ، العلّامة، كشف المراد في شرح تجريد الاعتقاد، تحقيق: الزنجاني، قم، انتشارات شكوري، ١٣٧٣هـ.ش، ١٩٩٤م.
  - الديلمي، الحسن بن محمّد، إرشاد القلوب، بيروت، مؤسّسة الأعلمي، ١٣٩٨ ق.
    - السيّد المرتضى، الذريعة، تحقيق: الدكتور أبو القاسم كرجي، جامعة طهران.
  - الشهرستاني، الملل والنحل، تحقيق: السيّد محمّد الكيلاني، بيروت، دار المعرفة، ٢٠٢ ق.

- الصدر، السيّد محمّد باقر، بحوث في علم الأصول، بتقرير السيّد محمود الهاشمي، قم، مركز الغدير، 1 كان الطبعة الثانية.
  - \_ الصدوق، محمّدبن عليّ، علل الشرايع، قم، مكتبة داوري.
- \_الصدوق، محمّد بن عليّ، مَنْ لا يحضره الفقيه، تحقيق: السيّد حسن الموسوي الخرسان، طهران، دار الكتب الإسلاميّة، ١٤١٠ق.
- ـ العسكري، السيّد مرتضى، نقش ائمه علي در احياء دين (دور الأئمّة في إحياء الدين)، المجمع العلمي الإسلامي.
  - الطباطبائي، السيّدمحمّد حسين، الميزان، بيروت، مؤسّسة الأعلمي، ١٤١٧ق.
  - \_\_\_\_\_، الشيعة، مجموعة حوارات مع هنري كوربان، قم، مركز الدراسات الإسلاميّة.
    - ـ الطوسي، محمّدبنالحسن، عُدّة الأصول، تحقيق: محمّدرضا أنصاري، قم، ستارة، الطبعة الأولى.
- \_ الفيض الكاشاني، الملّا محسن، الرسائل العشر، إصفهان، تحقيقات علمي وديني امام أمير المؤمنين هين ١٢٧١هـ.ش، ١٨٩٢م.
- القاضي عبدالجبار، شرح الأصول الخمسة، تحقيق: أحمد بن حسين، بيروت، دار إحياء التراث العربي، 1277 ق.
- \_ الكاظم\_ي، محمّد عليّ، فوائد الأصول، تقريرات الميرزا النائيني، تحقيق: رحمة الله رحمتي، قم، جامعه مدرّسين، ١٤٠٩ ق، الطبعة الأولى.
  - \_الكركى، حسين، هداية الأبرار، رؤوف جمال الدين.
- \_ الكُليني، محمّد بن يعقوب، الكافي، تحقيق: علي أكبر غفاري، طهران، دار الكتب الإسلاميّة، ١٣٥٥هـ. ش، ١٩٨۶م.
- \_المازندراني، الملّا صالح، شرح أصول الكافي، تحقيق: السيّد علي عاشور، بيروت، دار إحياء التراث العربي.
  - ـ المجلسي، محمّد تقي، لوامع صاحب قراني، قم، انتشارات اسماعيليان.
    - المجلسي، محمّدباقر، بحار الأنوار، طهران، دار الكتب.
  - المرعشي النجفي، السيّدشهاب الدين، شرح إحقاق الحقّ، قم، مكتبة آية الله المرعشي النجفي.

### ٣٣٠ \* الدين والعقل

- المصباح يزدي، محمّدتقي، تعليم الفلسفة، منظّمة الإعلام الإسلامي، ١٣۶٤ هـ.ش، ١٩٨٥م، الطبعة الأولى.
  - \_ مطهري، مرتضى، عدل الهي، (العدل الإلهي)، قم، انتشارات صدرا.
  - المكارم شيرازي، ناصر، تفسير پيام قرآن (رسالة القرآن)، قم، هدف، الطبعة الثانية.
- \_ مهريزي، مهدي، وعلي صدرائي خويي، تراث أحاديث الشيعة، الكتاب الثامن، قم، دار الحديث، ١٣٨١هـ.ش، ٢٠٠٢م، الطبعة الأولى.

# منزلة العقل في العرفان الإسلامي

سعید رحیمیان۲

### المقدّمة

من خلال التدقيق في آثار الأدباء مِن العرفاء، نواجه في الوهلة الأولى مختلف تقسيهات العقل، ثمّ نواجه بعد ذلك رؤيتين فيها يتعلّق بالعقل؛ بمعنى تكريمه والثناء عليه مِن جهة، واحتقاره والحطّ منه مِن جهة أخرى. وفي إطار الوصول إلى الهدف الأساسي مِن هذه المقالة وارتباطها بسائر المصادر أو أدوات المعرفة في الرؤية العرفانيّة، مِن الضروري الالتفات إلى هاتين المسألتين. ففي البداية نقول: إنّنا نجد تكريم العقل في القرآن الكريم والأحاديث الشريفة، وهما مِن المصادر المعرفيّة للعرفان الإسلامي ، إمّا بوصفه كائنًا مِن جملة كائنات العالم الروحاني وهو ومِن أشرف المخلوقات وأوّلها (أوّل ما خلق الله العقل)، وإمّا بوصفه بعدًا مِن الأبعاد الإنسانيّة، إذ يكون أصل العبودية لله ومادّة للوصول إلى نعمه والجنة، ويكون ملاكًا للثواب والعقاب وحجة باطنيّة في الإنسان، وسندًا للحجج الظاهريّة (أي: الأنبياء عليه)، إذ نواجه (جنود العقال) وهم في حرب متواصلة مع (جنود الجهال)، وأنَّ انتصار جنود العقل في هذه

المصدر: المقالة بعنوان «جايگاه عقل در عرفان اسلامي» في كتاب مر چشمه حكمت: جستارهايي در باب عقل الإعداد: على نقى خدايارى، باللغة الفارسيّة، إصدار؛ مؤسسه فرهنگى نبا، الصفحات ١٨٧ إلى٢١٦.

تعريب: حسن علي مطر.

٢. أستاذ مساعد في جامعة شيراز في حقل الإلهيّات والمعارف الإسلاميّة.

٣. الكُليني، أصول الكافي، ج١، صص ١٠- ٢٩؛ المجلسي، بحار الأنوار، ج١، صص ١٨- ١٥٩؛ الطباطبائي، الميزان، ج١، صه ١٤٠ ج١، صه ٤٤٠؛ الغزالي، إحياء علوم الدين، ج١، صص ١٤٠ مـ ١٤٥؛ الفيض الكاشاني، المحجّة البيضاء في تهذيب الإحياء، ج١، ص ١٦٩ - ١٨٥.

الحرب يمثّل الضامن للحياة السعيدة والمقرونة بالفضيلة. أوقد عُدّ مِن بين علامات العاقل: طلب الكمال، والاعتبار بالأمور، والصدق في الكلام، والسكوت، والمحافظة على الاعتدال، وقلّة اعتبار الباطل (وليس تجنّب المعاصي فقط)، وترك اللهو والشهوات، وإطاعة الحقّ تعالى، وما إلى ذلك مِن الأمور الأخرى. أومِن هنا، فإنّنا نجد تأثير هذه الموارد على الأدبيّات العرفانيّة، كما أنَّ بعض العرفاء يعتبرون العقل جوهر الإنسان ولطفًا ربّانيًا وثمرة مِن ثمار التوفيق الإلهي أوهناك من يعتبره لسان وترجمان الروح أوهناك مَن اعتبر القلب محلًا لظهور العقل. وهناك من يعتبره لسان وترجمان الروح أوهناك من اعتبر القلب محلًا لظهور العقل. أو المناك من اعتبر القلب عليًا للهور العقل. أن المناك من يعتبره لسان وترجمان الروح أولك من اعتبر القلب عليًا للهور العقل. أو المناك من اعتبر القلب علي المناك من اعتبر القلب عبيره للسان وترجمان الروح أولي المناك من اعتبر القلب علي المناك من اعتبر القلب عبير القلب عبير القلب علي المناك من المناك من المناك من المناك المناك من المناك من المناك من المناك المناك من المناك المنا

ولكنْ مِن ناحية أخرى كثيرًا ما نشهد ذمّ العقل والانتقاص منه في آثار العرفاء؛ إلى الحدّ الذي اعتبروه بوصفه غير محرم للأسرار، وأبي الفضول، وضعف الرأي، ومغلوب، وآلة الظن وما إلى ذلك.

وفي إطار التعرّف على منزلة العقل وموارد مدحه وذمّه، ليس هناك مِن طريق سوى بحث أقسامه وتعاريفه المتنوّعة، ودوره وموقعيّته في بُعد العرفان النظري والعرفان العملي.

## العقل عند علماء الإسلام والعرفاء

أ. العقل النظري والعقل العملي: إنَّ العقل النظري يعمل على التعريف بحقائق الأشياء والأمور الواقعيّة (الموجودات)، ويتّصل - بحسب المصطلح - بالموجودات غير المقدورة في البشر، وإنَّ العقل العلمي يعمل على التعريف بالحسن والقبح وخير الأفعال والأشياء وشرّها (الضرورات والمحظورات)، ويرتبط بالكينونات المقدورة للبشر. "

١. محمّدي ري شهري، ميزان الحكمة، ج٦، صص ٣٩٦-٤٠٠.

۲. م.ن، ص ۱۵–۲۷۶.

٣. قال الحارث بن أسد المحاسبي: «لكل شيء جوهر، وجوهر الإنسان عقله، وجوهر العقل توفيق الله». انظر: الحكيم الترمذي، دفتر عقل وآيت عشق، ص٢٦.

٤. قال شهاب الدين السهروردي: «أما العقل فهو لسان الروح وترجمان البصيرة» (السهروردي، عوارف المعارف، ص
 ٤٥٤).

٥ .الرازي، رساله في عقل و عشق، ص١٥.

٦. وقد فسر الجرجاني العقل في كتاب (التعريفات) بقوله: «نور في القلب يعرف الحق والباطل». كما عرفه بقوله: «ما يُعقل به حقائق الأشياء»؛ ومن هنا فإنه يقول: «قيل: محله الرأس، وقيل: محله القلب».

ب. العقل الجزئي والعقل الكلِّي: إنَّ لهذا التقسيم معنيين وبُعدين، وهما:

١. بوصفه يمثّل بعدين مِن الأبعاد الوجوديّة للإنسان، وهما عبارة عن:

القوة المفكرة والمحاسبة والمستدلّة في الإنسان والتي تسمّى بعقل المعاش أيضًا ويمكن للإنسان بوساطتها أنْ يعمّر ويبني حياته، ويعمل على تنظيم أموره، ويقوم بالتخطيط والبرمجة لها، ويؤسّس للعلوم والصناعات والحضارة.

٢. عقل المعاد، والذي بوساطته يتعرّف الإنسان على الفضيلة، ويسعى إلى تحصيل سعادته،
 وينظّم عمليّة الوصول إلى مصيره ومأواه الأخير.

وقال الشيخ شهاب الدين السهروردي في كتابه (عوارف المعارف):

"إنَّ العقل على ضربين؛ أحدهما هو العقل البصير بأمر دنياه، وهو مِن نور الروح. والآخر هو العقل البصير بأمر آخرته، وهو مِن نور الهداية. والعقل الأوّل يوجد عند بعض أبناء البشر، والعقل الثاني لا يوجد إلّا عند الموحّدين منهم». \

٢. بوصفها عالمين مختلفين مِن عوالم الوجود، وهما أوّلًا: النفس الناطقة والمدركة للكليّات في الإنسان، وثانيًا: عالم أسمى مِن عالم الطبيعة والمشال والنفس ؛ بمعنى العالم الذي يكون في الذات وفي الأفعال مجرّدًا عن المادّة ولوازمها وآثارها. وإنَّ الموجود الأوّل الصادر عن الحقّ، كان مِن هذا العالم (أوّل ما خلق الله)، وإلى حدّ الوصول إلى عالم النفس والمثال والطبع، تصبح العقول الأخرى مِن الوسائط.

وقد عمد عزيز الدين النسفي في (المقصد الأقصى) إلى دمج كلا المعنين الآنفين في هذه العبارة؛ إذ يقول:

«يتمّ التعبير عن هـذه النفس الناطقة بالعقل أيضًا، وإنَّ هذا العقل ليس له نصيب مِن

السهروردي، عوارف المعارف، ص٥٥٦. وقالوا أيضًا: العقل على قسمين؛ أحدهما: عقل المعاش\_والذي يكون محله هو الرأس\_والآخر: عقل المعاد، ومحلّه هو القلب. انظر: سـجادي، فرهنگ اصطلاحات عرفاني، نقلًا عن: أسرار التوحيد، ص٣٣٦.

٢. وقد أشار الجرجاني في معرض الحديث عن معنى العقل إلى هذا الوجه وقال: «جوهر مجرّد عن المادّة في ذاته، مقارن لها في فعله، وهي النفس الناطقة». (الجرجاني، التعريفات، ص ٦٥).

معرفة الله، وإنَّ هذا العقل هو السلطان في الأرض، وإنَّ هذا العقل هو الذي يعمّر الأرض ويستنبط المياه ويزرع الحقول وما إلى ذلك مِن الأمور الكثيرة الأخرى، وقد شرحت تقرير عقل المعاش هذا في المنزل السابع مِن كتاب (منازل السائرين). وأمّا ذلك العقل الذي قال عنه رسول الله عليه: "العقل نور في القلب يفرّق بين الحقّ والباطل فهو عقل آخر، وإنَّ العمل الذي يقوم به هذا العقل هو عهارة الروح والقلب؛ في حين أنَّ عقل المعاش يعمّر الماء والطين، وما لم يصل الناس إلى الروح الإنسانيّة، فإنَّم لن يصلوا إلى هذا العقل الذي تحدّث عنه رسول الله عليه. وتسمّى هذه الروح الإنسانيّة بالروح الإضافيّة؛ مِن حيث أنَّ الله سبحانه وتعالى قد أضافها إلى نفسه ... وأنَّ للروح الإضافيّة أساء كثيرة، ومِن بينها: «العقل الأوّل، والقلم الأعلى، والروح الأعظم، والروح المحمّدي، وما إلى ذلك». الله والروح المحمّدي، وما إلى ذلك». الله والروح المحمّدي، وما إلى ذلك». العمّدي، وما إلى ذلك». العمّدي، وما إلى ذلك». المعتمدي، وما إلى ذلك». المعتمدي المعتمدي

ج. العقل الفطري والعقل المكتسب : إنَّ مِن بين أوائل تقسيهات العقل في الأحاديث والنصوص الإسلاميّة، كلام الإمام علي إلى في نهج البلاغة، إذ قسّم العقل إلى مطبوع ومسموع، وأعطى الأصالة في ذلك إلى العقل المطبوع (الجبلّي والداخلي والفطري) ". إنَّ العقل الفطري أو المطبوع، هو ذات الفطرة المعرفيّة التي أودعها الله في إطار العلوم غير المكتسبة وغير الحصوليّة؛ وهي المعجونة بروح الإنسان، والتي تشكّل أرضيّة لاكتساب شهود الحقائق. وإنَّ العقل المكتسب هو العقل الذي يقوم على التجربة والأدوات المعرفيّة والمفهوم والتصوّر والتصديق والاستدلال.

د. العقل المنوّر والعقل غير المنوّر: إنَّ العقل المنوّر هو العقل الذي يتوصّل إلى القوّة القدسيّة

١. النسفي، مقصد أقصى، ص ٢٦٣.

إنَّ للفصل بين العقل الفطري (أو الكلي) وبين العقل المكتسب (أو الجزئي) جذورًا قديمة في الثقافات المختلفة، حيث تظهر في الديانة الهندوسيّة في التهايز بين منس وبودي، وفي العصور الغربيّة الوسطى في إطار التفاوت والاختلاف بين ريزن واينتلكتوس.

٣. نهج البلاغة، الحكمة رقم: ٣٣٨؛ المجلسي، بحار الأنوار، ج٧٨، ص٩.

الحدسيّة بتأييد إلهي، ويبلغ حدود الشهود، والعقل الثاني هو العقل المحصور ضمن الحدود التصوريّة والتصديقيّة والاستدلالات الغائبة، وبالتالي فإنّه يعيش في حيرة بالنسبة إلى ما وراء المفاهيم.

وقد ذهب السهروردي إلى القول بأنَّ العقل الأوّل هو عقل الإيان، والذي يكون في القلب، وهو لسان الروح وترجمان القلب. وأضاف بعد ذلك قائلًا:

«الـذي ذكرناه مِن كون العقل لسـان الروح، وهو عقل واحـد ليس هو على ضربين. ولكنّه إذا انتصب واستقام تأيّد بالبصيرة واعتدل، ووضع الأشياء في مواضعها، وهذا العقل هو المستضيء بنـور الشرع؛ لأنّ انتصابه واعتداله هداه إلى الاسـتضاءة بنور الشرع ... ولهذا المعنى، فإنّ من جمد على مجرّد العقل مِن غير الاسـتضاءة بنور الشرع، حظي بعلوم الكائنات التي هي مِن الملك، والملك ظاهر الكائنات. ومَنِ استضاء عقله بنـور الشرع، تأيّد بالبصيرة فاطّلع على الملكوت، والملكوت باطن الكائنات، اختصّ بمكاشفة أرباب البصائر والعقول دون الجامدين على مجرّد العقول دون البصائر». المحاشفة أرباب البصائر والعقول دون الجامدين على مجرّد العقول دون البصائر». المحاشفة أرباب البصائر والعقول دون الجامدين على مجرّد العقول دون البصائر». المحاشفة أرباب البصائر والعقول دون الجامدين على مجرّد العقول دون البصائر».

وقد عمد محيي الدين بن عربي إلى تقسيم أصحاب العقل إلى قسمين، وهما:

1. أصحاب العقول العاديّة والعرفيّة، الذين قالوا بانحصار معلومات العقل في معطياتهم الفكريّة واكتفوا بذلك، وليس لديهم طريق للنفوذ إلى عالم ما وراء طور العقل وتحصيل الأمور ما فوق العقليّة.

٢. أصحاب العقول المنورة (البصيرة)، الذين يقرون بعجز العقل ومحدوديته، وبالتالي فإنهم يهتدون إلى طور وراء طور العقل، وتكون معارفهم ومعطياتهم العقلانية متناسبة مع الوحي والشرع، كما تكون منسجمة مع مكتسبات القلب.

وهو يرى أنَّ هذه الطائفة الثانية هي التي تكون ـ بمساعدة «العقل المنوّر» (المتّصل بالعقل

١. السهروردي، عوارف المعارف، ص١٠٥.

كما أنَّه يرى أنَّ المصالح والأحكام الشرعيّة علوم تفوق طور العقل. وعلى حدّ تعبيره: إنَّ عقول الأنبياء والأولياء قد قبلت تلك الأخبار الإلهيّة (النازلة) وآمنت بها؛ وذلك لأنَّهم كانوا يسرون أنَّ التعلّم مِن الله في معرفته، أفضل وأولى مِن تقليدهم لأفكارهم. (انظر: ابنعربي، الفتوحات المكية، ج ١، ص ٢٨٩).

الكيّي) ـ على استعداد للذهاب مِن طور العقل والوصول إلى المعارف القلبيّة وعالم المكاشفة. وقد تحدّث السيّد حيدر الآملي في بحث له حول الشريعة والمراتب والصور ضمن تقسيم العلم إلى القشر (العلم الرسمي والظاهري)، واللبّ (علم الباطن)، ولبّ اللبّ قائلًا ما معناه: «إنّ اللبّ هو العقل المنوّر بالنور القدسي المنزّه مِن ظواهر الأوهام والخيالات، ولبّ اللبّ هو جوهر النور القدسي المؤيّد للعقل في التنزّه مِن القشور والظواهر، وكذلك مساعدته في إدراك العلوم المتعالية الناشئة مِن الإدراكات القلبيّة». أ

بعد بحث أقسام العقل مِن وجهة نظر العرفاء، ننتقل إلى بحث منزلة العقل في الرؤية العرفانيّة، وموارد مدحه وذمّه في فصلين. وإجمال الأمر أنَّ العقل في مصطلح العرفاء يتمّ ذكره تارة في قبال الكشف ومحلّه بمعنى القلب (في العرفان النظري)، وتارة أخرى في قبال العشق (في العرفان العملي).

ومِن هنا، سوف نواصل البحث ضمن مساحة هذين النوعين مِن العرفان:

## أ. العقل في العرفان النظرى:

إنَّ العرفان في البُعد النظري شبيه بالفلسفة والحكمة، مع فارق ورد في كلام الأستاذ الشهيد مرتضى المطهري، على النحو الآتي:

"إنَّ الفلسفة تستند في أدلّتها إلى المبادئ والأصول العقليّة فقط، وأمّا العرفان فيستدلّ بالمبادئ والأصول الكشفيّة، ثمّ يعمل على بيانها بلغة عقليّة؛ بمعنى أنَّ العارف يستعمل لغة العقل في توضيح ما رآه ببصيرة القلب». "

وعلى هذا الأساس، فإنَّ العقل في تنظيم العرفان النظري، عبارة عن الآراء والأفكار العرفانيَّة المدوِّنة، والتي يكون موضوعها هو اسم وصفة وفعل الحقّ تعالى. ٤ كما أنَّه يُعدَّ كذلك

١ .ابنعربي، الفتوحات المكيّة، ص٥٦.

٢. الآملي، جامع الأسرار ومنبع الأنوار، ص٣٥٣.

٣. المطهري، كليات علوم اسلامي، صص٧٦-٧٧.

٤. يقول القيصري بشأن العرفان: «هو العلم بالله سبحانه مِن حيث أسمائه وصفاته ومظاهره وأحوال المبدأ والمعاد

مِن أهمّ المصادر المعرفيّة في تدوين عقائد وأدلّة العرفاء أيضًا، ولكنْ حيث يكون القلب وكشفه وشهوده مِن أهمّ المصادر المعرفيّة للعرفاء، يتمّ التعرّض في ثنايا هذا البحث إلى محدوديّة ونقصان العقل أيضًا.

هناك الكثير مِن وجوه الاشـــتراك والافتراق بين العقل والقلب في العرفان النظري، وهي تشمل تفسير وبيان العقل في العرفان النظري أيضًا؛ كما يتمّ الحصول على دليل مدح العقل مِن حيث وجوه التشابه، والحصول على دليل ذمّ العقل مِن حيث وجوه الافتراق أيضًا.

أ. وجوه التشابه والارتباط بين العقل والقلب (من وجهة نظر العرفاء).

- وجوه التشابه بين العقل والقلب.

- كلاهما جزء مِن البُعد الوجودي للإنسان: إذا اعتبرنا الأبعاد الأساسيّة مِن وجود الإنسان على النحو الآتي: ١ - المعرفة، ٢ - الإرادة، ٣ - المحبّة؛ يكون العقل النظري والقلب كلاهما مِن مصادر وأدوات المعرفة، وإنْ كان القلب بدوره هو الآخر مِن مصادر المعرفة ويحظى بمنزلة الإرادة والشوق والمحبّة أيضًا. ا

- يتمّ التعبير عنهما بـ «الجوهر الأصلي للإنسان»: لقد تمّ التعبير عن كلّ مِن القلب والعقل بعنوان اللطف الإلهي والجوهر الربّاني في الإنسان الذي هو أكمل أنواع المخلوقات. وأنَّ كلام الشيخ نجم الدين الرازي في هذا الشان كالآتي:

«وعليه، كما أنَّ الشخص الإنساني منبئ عن ذات الروح، فإنَّ محلّ كلّ صفة مِن شخص الإنسان تنبئ عن تلك الصفة مِن الروح، وكما أنَّ العين محل البصر ... فإنَّ القلب في الخقيقة محلُّ لظهور العقل، ومنبئ عن أنَّ الروح الموصوفة بصفة العقل؛ إذ العقل علم محض ... وأنَّ إشارة الله سبحانه وتعالى في قوله: ﴿إِنِّي جَاعِلٌ فِي الْأَرْضِ خَلِيفَةً ﴾

وبحقائق العالم وبكيفيّة رجوعها إلى حقيقة واحدة ...». (القيصري، رسالة التوحيد والنبوّة والولاية، ص٧).

١. يرى محيي الدين بن عربي أنَّ المعارف الكشفيّة والنقليّة مِن سنخ يحصل مِن طريق الإرادة (والاشتياق) والمحبّة. (ابن عربي، الفتو حات المكيّة، ج٢، ص٢٥٥).

تأتي بهذا المعنى». ا

- كلاهما يحتويان على مراتب و درجات: إنَّ لأصحاب العقل وأهل القلب درجات متنوّعة؛ إذ إنَّ أصحاب كلّ درجة عليا، يمتلكون معارف الدرجات الأدنى. وبذلك يكون لصاحب الكشف الأعظم (مكاشفة عالم اللاهوت) بالنسبة إلى صاحب الكشف في العوالم الدنيا - إحاطة وأولويّة . ٢

- كلاهما ينطوي على حيرة ويقضي على حيرة: إنَّ العقل بها هو قوّة معرفيّة، ويطالب بالمعرفة، فإنَّه بطبعه يروم القضاء على الحيرة ورفع الإبهام عن متعلّق الوعي والإدراك (معلومه)، ولكنَّه عندما يواجه طرقًا مغلقة ويقف على حدود إدراكه، فإنّه يُصاب بالحيرة. كها أنَّ الإدراك القلبي بدوره، وإنْ كان واجدًا للوضوح واليقين، إلّا أنَّه باعتراف العرفاء في المراتب العالية، تعتريه حيرة خاصّة أيضًا. وبطبيعة الحال، فإنَّ نوع تلك الحيرة الممدوحة تختلف عن الحيرة المذمومة للعقل. وعلى هذا الأساس، فإنَّه على الرغم مِن أنَّ العقل والقلب يرومان القضاء على الحيرة، إلّا أنَّه إفي الوقت نفسه يؤدّيان إلى حدوث حيرة أيضًا."

### ب. وجوه الارتباط بين العقل والقلب:

- ارتباط الظهور والبطون: إنَّ هذا الوجه مِن الوجوه هو مِن أوجه امتياز العقل والقلب،

١. الرازي، رسالة عقل وعشق، صص١٥-١٦.

٢. الحكيم الترمذي، دفتر عقل وآيت عشق، ص٢٢.

٣. نضيف هذا الأمر بحسب استنباط بعض المحقّقين المتأخرّين على الموارد أعلاه أيضًا، فنقول: إنَّ كليهما منشأ لنوع مِن السير والسلوك، ومنِ المعروف بين أهل النظر أنَّ منشأ التصوّف هو القلب، إلّا أنَّ بعض المحقّقين قد أشاروا إلى نوع مِن التصوّف العقلي بين الفلاسفة والعرفاء ـ ولا سيّما في القرنين الثالث والرابع للهجرة (من قبيل: تصوّف الفارابي وابن سينا والعامري والحارث المحاسبي والحكيم الترمذي وغيرهم) ـ إذ سيكون الذكر والتفكير مقترنين ومتهاهيين على الدوام. وقال الدكتور غلام حسين إبراهيمي ديناني ـ [في كتابه دفتر عشق وآيت حق (كتاب العشق وآية الحق) في إشارة منه إلى سيرة الفارابي: لقد سعى الفارابي ـ مِن طريق التفكير والذكر والتأمّل والفكر ـ إلى الاتّصال بالعقل في إشارة منه إلى سيرة الفارابي: لقد سعى الفارابي ـ مِن طريق التفكير والذكر والتأمّل والفكر ـ إلى الاتّصال بالعقل الفعّال إلى شهود الحقائق مِن طريق إشراقاته وإفاضاته. وقد عدّ سياحته كيوان القزويني (مؤلّف كتاب عرفان نامه) بوصفه مِن القائلين بوجود نوعين مِن التصوّف، وهما: التصوّف الروحي، والتصوّف العقلي أيضًا. (انظر: الحكيم الترمذي، دفتر عقل وآيت عشق، صص ٢٠١٠ - ١٠٧ .

كما هو مِن وجوه ارتباطهما. وعلى هذا الأساس، هناك نوع مِن التكامل بين هذين الأمرين، ويتمّ التعريف بذلك بوصفه طريقًا معرفيًا؛ وكما رأينا يقول نجم الدين الرازى:

«القلب محلّ لظهور العقل، وإنَّ نور العقل قابل لشعلة العشق المتأجّجة». أكما أنَّه قال بأنَّ نسبة العقل إلى القلب مثل العين إلى النفس، وبذلك فإنَّ عدم العقل يؤدّي إلى عجز القلب في مدركاته. ٢

وقد يكون كلام السيّد حيدر الآملي شرحًا لكلام نجم الدين الرازي. لقد كان الآملي يعتبر «العقل» هو الناحية الأفضل مِن الوجود الإنساني، ويرى أنَّه مظهر الأسماء اللطفيّة (الجماليّة). ويرى «النفس» مظهرًا للأسماء القهريّة (الجلاليّة). والقلب الذي يمثّل التقلّب والتحوّل في جميع الأطوار - مظهر لجميع أسماء وصفات وكمالات الحقّ، والتي لها وجه إلى العقل والروح، ووجه إلى النفس والجسد. وقال في ذلك:

«كلّما مال القلب إلى جانب العقل كان مِن أصحاب اليمين، وحيث يميل إلى جانب النفس كان مِن أصحاب الشمال». "

- مقام التفكّر: مِن وجوه الارتباط بين العقل والقلب (بمعنى السير والسلوك القلبي) «مقام التفكّر»، والذي تحدّث عنه العرفاء باسم واحد مِن المقامات المذكورة في بدايات السلوك، وبلحاظ بعض القيود والصفات، يمثّل حلقة اتصال واضحة بين الفلاسفة والعرفاء. إنَّ الخواجة عبدالله الأنصاري، الذي اعتبر التفكّر المنزل الخامس مِن البدايات، وعرّفه على أنَّه عبارة عن بحث البصيرة مِن أجل الوصول إلى المطلوب<sup>3</sup>، قد اعتبر شرط التفكّر الصحيح هو التحرّر

١. الرازي، رسالهٔ عقل وعشق، ص١٥.

۲. م.ن، ص۱۲.

٣. الآملي، جامع الأسرار ومنبع الأنوار، صص١٣٧ -١٣٨.

٤. الأنصاري الهروي، منازل السائرين، ص ٣٤ - ٣٥. وفي هذا الموضع اعتبر التفكير في الذات وفي عين التوحيد غير صحيح (انظر: الأنصاري الهروي، صد ميدان، ص ٣٢) ومن سنخ التفكير المحرّم، واعتبر التفكّر في لطائف الصنع الإلهي مستوجبًا لسقي غرس الحكمة، وفي [كتاب] صد ميدان، مستحبًّا، والتفكير في معاني الأعمال والأحوال وتصحيح أفعاله موجبًا لتذليل سلوك طريق الحقيقة، واعتبره في [كتاب] صد ميدان مِن سنخ الواجب. (انظر: م.ن، ص٣٣).

مِن قيود الشهوة والتأمّل المناسب في مبادئ النعم، وكذلك تقبّل عقل وقلب الإنسان بالنسبة إلى الإشارات، وقد ذهب ابن سينا في الفصول العرفانيّة (النمط التاسع) مِن الإشارات، إلى اعتبار الفكر اللطيف بالإضافة إلى العشق العفيف، مِن العوامل التي تساعد السالك في طريق الحقّ مِن أجل تلطيف سرّه، وقال بأنَّ العبادة المقرونة بالتفكير موجبة لإطاعة النفس الأمّارة. المحقّ مِن أجل تلطيف سرّه، وقال بأنَّ العبادة المقرونة بالتفكير موجبة لإطاعة النفس الأمّارة. المحتوية ال

## ج. تمايزات العقل والقلب

إنَّ الموارد أدناه مِن وجوه التمايز بين المعرفة ومدركات العقل والقلب:

## - محدوديّة العقل وعدم محدوديّة القلب

إنَّ العقل محدود ومقيد، وقد اعتبره العرفاء مرادفًا للعقال الذي تقيد به قوائم البعير. إذ إنَّ النشاط الإدراكي للعقل، إنَّما يكون ضمن نطاق التصوّر والتصديق والأمور القابلة للتصوّر والإدراك التصوّري، وإنَّ هذا القالب يعكس محدوديّة إدراك العقل؛ ومِن هنا فقد قيل: إنَّ العقل إنَّما يصل إلى عالم الجبروت، ولا يصل إلى ما فوقه (عالم اللاهوت) لا وكذلك فإنَّ بعض العرفاء الآخرين قد اعتبروا العلم بالله في العلم والعقل وفلسفة العلم السلبي (مِن طريق المفاهيم السلبية)، بخلاف علم العرفاء الذي هو علم إيجابي. وقد اعتبروا الخصّيصة الأخرى من هذه الناحية أيضًا، وهي أنَّ للقلب قابليّة للتقلّب والتنوّع إلى ما لا نهاية (مع تجلّيات غير متكرّرة للحق)، وعلى حدّ تعبير محيي الدين بن عربي أنَّ هذه الناحية غير محدودة. وقال في ذلك: متكرّرة للحق)، وعلى حدّ تعبير محيي الدين بن عربي أنَّ هذه الناحية غير محدودة. وقال في ذلك: بخلاف العقل الذي هو عقال وقيد. كمّ

ويقول أيضًا إنَّ تذكر المعارف الإلهيّة \_ بالنظر إلى قوله تعالى: ﴿إِنَّ فِي ذَلِكَ لَنِكْرَى لِمَنْ كَانَ

١. ابن سينا، الإشارات، ج٣، ص٠٨٨.

۲. الرازي، مرصاد العباد، صص ۱۱۶-۱۱۷.

٣. ابن عربي، الفتوحات المكية، ج٢، صص ٩٤-٩٥.

٤. م.ن، ج١، ص٤١

لَهُ قَلْبٌ ﴾ ' \_ إنَّما تحصل في مورد الشخص الذي يدرك الحقيقة مِن طريق المشاهدة والتجلّي.

## - غيبة العقل وحضور القلب

في قبال الرؤية والشهود القلبي - المشتمل على العلم الحضوري وعلى نحو المعاينة وتعدّ نوعًا مِن الرؤية واللقاء (عين اليقين) - فإنَّ الإدراك العقلي حتّى في أعلى مراتبه وحالاته (علم اليقين)، يبقى غائبًا، ولا يمكن تصوّره إلّا مِن طريق الوسائط (حجُب التصوّرات).

### \_ تشيّؤ مدركات العقل

إنّ الذي يقع موردًا لإدراك العقل إنّ ايتمّ طرحه بوصفه شيئًا، وعلى هذا الأساس فإنّه في إدراك المدرك أو ما هو أقرب إليه مِن المدرك، كأنّه تفوت الخصّيصة الأصليّة (التشخّص والحياة)، بخلاف الإدراك القلبي الذي لا يكون القلب فيه منشأ للمعرفة فقط، بل هو مصحوب بالشدّة والعواطف والمحبّة أيضًا. ومِن هنا فإنّه في مسار تجربته الداخليّة يمتلك مشاركة حيّة في متعلّق وعيه وإدراكه. وقد ذهب شمس الدين التبريزي في هذا الباب إلى وصف إله العرفاء، بقوله: «لدينا إله حيّ؛ فإ حاجتنا إلى إله ميّت، المعنى هو الله». أ

## - تسلّل الشبهة إلى العقل والقطعيّة والوضوح في المعارف القلبيّة

إنَّ محيي الدين بن عربي، بعد ذكر طريقي الكشف والعقل، وتوصيف الطائفة الأولى بأثَّم مِن الأشخاص الذين يدركون الأمور مِن طريق الذوق أو التجلّي الإلهي مِن دون انكشاف الدليل، قال في توضيح الطريق الثاني:

«طريق الفكر والاستدلال بالبرهان العقليّ، وهذا الطريق دون الطريق الأوّل [طريق الكشف]؛ فإنَّ صاحب النظر في الدليل قد تدخل عليه الشبه القادحة في دليله؛ فيتكلّف الكشف عنها والبحث عن وجه الحقّ في الأمر المطلوب». "

۱. ق: ۳٦.

٢. شمس الدين محمد تبريزي، مقالات شمس، ج٢، ص٢٧؛ م.ن، ص٣٧.

٣. ابن عربي، الفتوحات المكية، ج١، ص١٩٣.

## - تبعيّة وتقليد العقل واستقلال القلب

يذهب ابن عربي في بيان خصائص العقل والإدراكات العقلية إلى ذكر صفة التقليد والتبعية من قبل العقل لسائر المصادر المعرفية الأخرى، مِن قبيل: الحسّ. فإنّه يؤكّد على الدور المزدوج للعقل والذي يستبع بدوره حكمين مختلفين أيضًا ويقول: إنَّ العقل مِن ناحية «الفعل» لامتناه، ومِن ناحية القبول متناه. ومراده هو التفريق بين العقل بوصفه أداة للمعرفة، والعقل بوصفه مصدرًا للمعرفة، وهو في المعنى الأخير يطلق عليه عنوان «الفكر».

ويقول في ذلك: إنَّ العقل في مقام النشاط (أو الفكر) له مدى محدود ومعيّن؛ حيث لا يستطيع أنْ يدرك ما هو أبعد منه، وإنّه في بعض الموارد يعترف بهذا العجز.

وعلى كلّ حال، فإنَّ العقل أو الفكر في هذا المعنى بالإضافة إلى الحسّ والشهود والوحي، يُعدّ واحدًا مِن مصادر معرفة الإنسان، وأمّا العقل في مقام القبول (القبول مِن مصدر آخر، مِن قبيل: الحسّ أو القلب أو الوحي)، فليس له حدود، ويستطيع الحصول على المعلومات مِن أيّ مصدر موثوق، ويعمل على تجزئته وتحليله. إنَّ العقل في هذه الجهة، يكون مقلّدًا ومستهلكًا. وبعد بيان المطلب أعلاه، قال في نقد بعض أصحاب العقول وبعض الفلاسفة، ما معناه: «عجبي مِن أولئك الذين لا يبالون في جعل العقل مقلّدًا أو مستهلكًا للحواس الخمسة، ويحصلون على معلوماتهم بهذه الطريقة، ولا يبدون استعدادًا إلى جعل العقل مقلّدًا ومستهلكًا للوحي والشرع أو الإدراكات القلبيّة؛ في حين أنَّ العصمة مِن الخطأ في هذين الموردين أكبر». أ

## - اكتساب العقل وهبة علم القلب

إنَّ العلوم العقليَّة، سواء في ناحية المبادئ والمعلومات السابقة أو في أساليب وأدوات اكتساب

١. وقال في هذا الشأن: قد يعتبر العقل أمرًا ما محالًا بمقتضى تفكيره، دون أنْ يكون ذلك الأمر محالًا مِن الناحية الإلهيّة.
 (انظر: ابن عربي، الفتو حات المكيّة، ج١، ص١٤؛ ابن عربي، مجموعة رسائل، ص٣؛ ابن عربي، رسالة إلى الفخر الرازي).

٢. ابن عربي، الفتو حات المكينة، ج١، صص ٢٨٨-٢٨٩. إنَّ وجه الصيانة والعصمة مِن الخطأ في هذين الموردين، يكمن في استناد هذين المصدرين إلى العلم الحضوري.

المعرفة، تقوم على سلسلة مِن الأسباب والحدود الوسط والوسائط. وأمّا العلوم القلبيّة، فهي \_ بحسب المصطلح \_ علوم لدنيّة أو وهبيّة (موهوبة) وغير متوقّفة على سلسلة الأسباب (أو الأسباب الظاهريّة في الحدّ الأدنى).

إنَّ لمحيي الدين بن عربي مسلكًا خاصًا في هذا المورد. فهو لا يرى مجرّد العلوم الظاهريّة ـ الحاصلة مِن الأسباب الظاهريّة (مؤدّيات العقل الكسبي) ـ وحدها مِن العلوم الاكتسابيّة فقط، بل ويرى حتّى العلوم الباطنيّة الحاصلة مِن الأسباب الباطنيّة ـ مِن قبيل: العلوم الحاصلة مِن طريق التقوى (مؤدّيات العقل الفطري) ـ مِن العلوم الاكتسابيّة أيضًا. فقد تحدّث عن التفكير والتقوى بوصفها طريقين لاكتساب العلم، ويرى أنَّ العلوم الوهبيّة علومًا تفاض مِن جانب الحقّ مِن دون وساطة، ولا يكون في ظهورها تحمّل وقصد وجهد، مِن قبيل: النبوّات وعلوم الأنبياء. الأنبياء. الله المناه المناع المناه المناء المناه المناه

## موارد ذمّ العقل

فيها يلي نتعرّض إلى ثلاثة موارد مِن بين موارد ذمّ العقل، الناشئة مِن وجوه التهايز المذكورة أعلاه: أوّلًا: العقل الذي يدّعي الانحصار: يذهب العرفاء إلى الاعتقاد بأنَّ العقل إذ يحتكر لنفسه طريق المعرفة ويقول إنَّه الطريق الوحيد للوصول إلى العلم، وإنّه الوسيلة الوحيدة للحصول على الحقيقة، يكون قد ادّعي شططًا وقال جزافًا، ومِن هنا يقع تقابل بين العقل والحبّ ومساحة الحصول عليها.

إنَّ العقل في الحالة المذكورة، قد ينكر ما لم يصل إليه (أو ما يكون في الأصل غير قابل للإدراك، أو يكون مِن الأمور التي تفوق العقل)، وبذلك يكون قد ارتكب نوعًا مِن مغالطة إيهام العكس (أو عدم رؤية الدلالة وعدم العثور على العدم) لا . إنَّ العقل في مثل هذه الحالة بدلًا مِن الاقتراب مِن مقصوده الكهالي والمعرفي، يبتعد عنه أكثر.

١. ابن عربي، الفتوحات المكية، ج٤، صص ١٢١-١٢١.

۲. م.ن، ج۲، ص۱۱۶.

وثانيًا: الاكتفاء بالعقل مِن الكشف أو بعد حصول الكشف: مِن موارد توظيف العقل عند العرفاء؛ حيث يتدخّل ويحكم في مجال ما وراء العقل؛ فكما لا يمكن الإخبار بالعين وحاسّة البصر عن المعقولات وأوصاف الجنس والعقل، كذلك لا يمكن الإخبار بوساطة العقل عن المجال الخاصّ بالقلب والرؤية الشهوديّة أيضًا. إنَّ العقل الفلسفي في مثل هذه الأمور مثل القدم الخشبيّة والقلقة التي يراد التعكّز عليها في السير على أرض رخوة ورمليّة؛

وهكذا الشأن حيث يكون الشخص في مرتبة العيان (الشهود وعين اليقين) ويقف في تلك المرحلة المتعالية، ولكنّه يلجأ عن شمس الشهود إلى ظلال غموض مرآة الاستدلال والقياس. إلّا أنّه يضع «خبر» العقل بديلًا عن «مشاهدة» القلب. وفي هذه الحالة التي هي نوع مِن الرجوع (من عين اليقين إلى علم اليقين) \_ يكون التمسّك بالعقل مذمومًا مِن قبل العرفاء.

ثالثًا: مقهورية العقل أمام الخيال: يذهب العرفاء إلى اعتبار «الخيال» وسلطانه مِن أهم موانع السير والسلوك ومعرفة الحقيقة، ويعتقدون أنَّ الكثير مِن العبادات والرياضات قد تم وضعها مِن أجل السيطرة على الخيال ونفي الأوهام والتحرّر مِن جزئيّات عالم الصور؛ ومِن هنا لو مال العقل ـ الذي يكون شأنه إدراك الكليّات وما فوق الحسّ والخيال والوهم ـ إلى الضعف، فسوف يكون مقهورًا أمام قوّة الخيال، وسوف يتعرّض إلى التخبّط والاختلال في إصابة الواقع. مقارنة بين المعرفة العقليّة والقلبيّة

يُطلق محيي الدين بن عربي على نتيجة النظر الفكري عنوان «علم العقل» \_مِن قبيل: إثبات أصل الجنة و النار \_ ويُسمّي محصول ذوق المعارف بـ «علم الأحوال» \_ مِن قبيل: ذوق معين الجنة في الكشف المثالي \_ ويُسمّي ثمرة المواهب الرحمانيّة مِن طريق روح القدُس \_ الخاصّة بالولي والنبيّ \_ بـ «علم الأسرار»، مِن قبيل: العثور على وحدة الوجود والاعتقاد به. كما ينقسم مضمون علم الأسرار بدوره إلى قسمين؛ فهو إمّا أنْ يُدرك بوساطة العقل (من قبيل: الاعتقاد بالآخرة)، أو لا طريق للعقل إليه، وإنّها يحصل بوساطة الكشف فقط (من قبيل: أحوال ما بعد الموت)، وفي هـذه الحالة إمّا أنْ يكون: أو راجعًا إلى علم الأحوال، ولكنْ على نحو أكثر يقينيّة وإشرافًا، أو:

ب- يكون راجعًا إلى علم الإخبار (النقل والوحي) الحاصل مِن طريق إخبار المعصوم عن عوالم الغيب (من قبيل: ما لا يحصل عليه الشخص مِن طريق العقل أو الكشف، وإنَّما يعتقد به مِن طريق الوحي). \

كما أنَّه يُسمّي العلوم الخاصّة بالعرفاء ويكون محلّها قلوبهم -ب (علم الاختصاص) أي: العلم الذي يكون منحصرًا بأهل الحقّ. ويرى أنَّ أساس هذا العلم يقوم على سبع مسائل؛ وأنَّ الشخص إذا علم بهذه المسائل السبعة، يكون التعرّف على الحقائق بالنسبة له أسهل. وهذه المسائل السبعة عبارة عن:

- ١. معرفة الأسياء الإلهيّة.
  - ٢. معرفة تجلّيات الحقّ.
- ٣. معرفة خطاب الحقّ تعالى، الوارد على لسان الشرائع (في باب المتشابهات والصفات التشبيهيّة للحقّ تعالى).
- عرفة الكمال الوجودي ونقصه (العلم بالنظام الأحسن، وأنه حتى النقائص الظاهرية تعبر عن الكمال).
  - ٥. معرفة الإنسان بحقيقته.
  - ٦. أسباب وعلل الكشف الخيالي، ومعرفة الخيال المتّصل والمنفصل.
    - ٧. علم الأمراض والأدوية في السلوك العملي. ٢

وقد أشار في مختلف مواضع كتابه إلى علوم خاصّة، هي حصيلة مآخذ أسمى مِن العقل، وأنَّها صارت مِن نصيبه. مِن قبيل: علم الحروف، وعلم الموازين، وعلم منازل الصالحين، والعلم بسرّ القدر، وما إلى ذلك. "

١. ابن عرب، الفتوحات المكية، ج١، صص ٣١-٣٢.

۲. م.ن.

٣. م.ن، ج١، ص١٩٠، وج٢، ص٦٣، وص٤٢٤.

# ب. العقل والحبّ في العرفان العملي:

إنَّ التأكيد الأصلي في العرفان العملي، يقوم على أساس تغيير مبدأ الرغبة والميل في الإنسان، المندي هو مقدّمة للحصول على نوع مِن الفهم والمعرفة. ومِن بين أهم طرق هذا التغيير لمبدأ الرغبة والميل هو التحبّب والوصول إلى مقام العشق، وفي المقابل طريق الرياضة، وهو طريق أقرب، ولكنّه في الوقت نفسه أشدّ وعورة وخطورة. وقد عدّوا مِن خصائص الحبّ والعشق أنّه لا يتناغم مع الحسابات العقليّة. وفيها يلي نشير إلى بعض موارد الاختلاف بين العشق والعقل، وذلك على النحو الآتى:

الاختلاف بين العشق والعقل في العرفان العملي:

١. طريق العقل يقوم على أساس البقاء والرغبة في الحفاظ على الوجود (الحفاظ على وضع الفرد). وأمّا طريق العشق، فهو طريق الرغبة والميل إلى الفناء في المعشوق، والتحرّر مِن قيود الوجود.\

٢. إنَّ العقل في نهاية المطاف سوف يصل إلى إدراك ماهية الأشياء، وأمَّا العشق فإنَّه يدرك حقيقة الأشياء كم هي. ٢

وعلاوة على ذلك، فإنَّ مدى العقل محدود بما يكوّن له مفهومًا عنه؛ وأمّا مدى العشـق فلا حدود له.

٣. العقل يميل إلى الحساب والربح والعمارة؛ وأمّا العشق فهو يجنح نحو التدمير، ويخلو من كلّ حساب وكتاب، ولا يبالي بتفاصيل المعاش.

١. يقول نجم الدين الرازي: إنَّ الخلاف والتضادبين العقل والعشــق يكمن في أنَّ العقل فارس عمارة العالمين الجســاني والروحاني، والعشق حارق لبيدر الوجود ومقوّض لكلا العالمين. انظر: الرازي، رسالة عقل و عشق، ص٢٤.

٢. يقول نجم الدين الرازي: نحن نريد مِن العقل الذي نعتبره ضد العشق، هو العقل الإنساني الذي ... يدرك ماهية الأشياء ... إن كال العقل في أن يدرك مثال ماهية الأشياء لا كما هي، لا أنّه يدرك حقيقة الأشياء كما هي. انظر: الرازي، رساله ي عقل و عشق، ص٠٣؛ الرازي، مر صاد العباد، صص١١٧ - ١١٨.

٣. لا مجال للعقل كي يناور في هذا المضار؛ لأنّه يشكّل عقبة في عالم الفناء، وهو طريق إلى العدم المحض، والعقل سير في عالم البقاء ... وأمّا العشق فله صفة النار، ومساره يكون في عالم الفناء. انظر: الرازي، رسالة عقل و عشق، ص ٢٤.

- ٤. إنَّ العقل يهتم بالمنفعة الدنيويّة أو الحدّ الأقصى مِن المنفعة الدنيويّة والأخرويّة، في حين أنَّ العشق لا يبالى بكلا العالمين.
- ٥. إنَّ العقل رهن ومقيد بالآداب والتقاليد ويبحث عن طريق للسلامة؛ وأمَّا العشق فهو متحرّر مِن القيود والحدود، وبالتالي فهو في معرّض اللوم.\
- ٦. إنَّ العقل يدرك وجود الله واجب الوجود أو المحرّك أو الفاعل وما إلى ذلك، وأمّا العشق، فهو يأخذ بيد الإنسان إلى الله (الحيّ) والحاضر والمحبوب للإنسان. ٢
- ٧. ربّم أصبح العقل تابعًا للغرائز، ومقهورًا لما دونه مِن القوى الكامنة في وجود الإنسان.
   وأمّا العشق، فإنّه يهيمن على سائر الميول والغرائز والقوى، ويعمل على تكامل الإنسان وتعاليه.
- ٨. إنَّ العقل يدرك معلومه بوصفه «شيئًا»، وأمَّا العشق فإنّه يرى محبوبه بوصفه «شخصًا».
- ٩. إنَّ طريق العقل طويل ومتدرّج، وأمّا طريق العشق فهو قصير وسريع جدًا (وإنْ كان زاخرًا بالمخاطر).<sup>3</sup>
- ١ . إنَّ طريق العقل طريق مكتسب، وإنَّ العلم الحاصل منه علم مجلوب، ومسبّب بسبب عادي وكوني (= ما سوى الله)، وأمّا طريق العشق، فهو حصيلة عطاء إلهي ولطف و جذبة إلهيّة، والعلم الحاصل منه علم مقبل ولدني وذوقي وموهبة مِن الله. °

لقد ذكر الخواجة عبدالله الأنصاري في كتابه (كتاب العقل والعشق) - في إطار حواربين

١. الرازي، رسالة عقل و عشق، صص٨٩-٩٠.

۲. م.ن، صص ۸۹-۹۰.

۳. م.ن، صص۸۹-۹۰.

يقول النسفي في رسالة بيان العشق (المطبوعة ضمن الإنسان الكامل): «إنَّ العشق براق السالكين ومركب السائرين،
 وكلّ ما بناه العقل في خمسين عامًا، يمكن للعشق أنْ يحرقه في لحظة واحدة، ويعيد العاشق صافيًا وطاهرًا ...».
 النسفى، الإنسان الكامل، ص١٢٥.

ه. يذهب محيي الدين بن عربي بشأن أهل الكشف إلى الاعتقاد بأنَّ علمهم ـ بخلاف أهل العقل ـ هبة إلهيّة. إنَّ العلم الموهوب لا يحصل مِن سبب ... وإنَّ العلم بالله يحصل مِن طريق الإرادة (الاشتياق) والفتوح والمكاشفة. (انظر: الجهانگيري، محيي الدين بن عربي چهره ي بر جسته ي عرفان اسلامي، صص١٦٦ - ١٦٩).

٦. الأنصاري الهروي، مكتوب عقل و عشق.

| ق ١ ـ الاختلافات بينها على النحو الآتي (حيث تندرج ضمنه الموارد التسعة أدناه): | العقل والعشق | 1 |
|-------------------------------------------------------------------------------|--------------|---|
|-------------------------------------------------------------------------------|--------------|---|

| (00) 1000 00 / 60        |                      |    |
|--------------------------|----------------------|----|
| العشق                    | العقل                | ت  |
| ليس رهنًا بالخيالات      | سبب الكهالات         | ١  |
| فراشة مجنونة مخمورة      | الجامع المعمور       | ۲  |
| جرعة الفناء              | شعلة الغني           | ٣  |
| سجن الملامة              | حديقة السلامة        | ٤  |
| درويش الأعتاب            | الإسكندر العاقل      | ٥  |
| محرم حرم الوصال          | صرّاف فضّة الخصال    | ٦  |
| عدم الاعتناء بالدعوى     | مدّعي التقوي         | ٧  |
| أسمى مِن الوجود والموجود | شيخ مدينة الوجود     | ٨  |
| فارغ عن الكونين          | عالم بالعلم والبلاغة | ٩  |
| متقاضي الوديعة           | قاضي الشريعي         | ١. |
| مقرّب الحضرة             | مؤدّب الطريق         | 11 |

### النتيجة

بالنظر إلى ما تقدّم، فإنَّ مدح العقل أو ذمّه عند العرفاء، إنَّما يعود إلى مقدار وحجم الاشتراك والافتراق بين العقل والقلب مِن جهة، وبين العقل والعشق مِن جهة أخرى. توضيح ذلك:

۱. الرازي، اركان عرفان، صص۸۹-۹۰.

٢. الرازي، رسالهٔ عقل وعشق، ص٣٣.

إنَّ العقل إذا كان وسيلة وأداة لمعرفة الحقيقة «في دائرته الخاصّة»، ومارس نشاطه ومهامّه مِن دون إنكار «الطور الكامن وراء طور العقل»، ولم تغلبه الغرائز والقوى الواقعة فيها دونه، ولم يعمل على تخطئة معطيات القلب والروح والشرع، مع الاشتهال على قيدي التحقيقيّة والتنوّر بنور الشرع، فهو ممدوح. وأمّا في الموارد الآتية على الترتيب في حقلي العرفان النظري والعرفان العلمي في فيعتبر مذمومًا مِن قبل العرفاء:

## أ. في حقل العرفان النظري:

- ١. الارتهان لقيو د التفاصيل والجزئيّات والأمور المقيّدة والمحدودة.
  - ٢. الارتهان إلى قيود الظواهر.
  - ٣. التقيّد والتعيّن بالأسباب.
    - ٤. الارتهان إلى التقليد.
  - ٥. البقاء في الغموض والحيرة.

## ب. في حقل العرفان العملي:

- ١. التعرّض لتبعيّة الغرائز، والتقهقر أمام الوهم أو القوى الطبيعيّة والحيوانيّة.
  - ٢. التقيّد بالأمور العابرة والفانية والجزئيّة، وكذلك المصالح الدنيويّة.
    - ٣. الحسابية والنفعية.
- ٤. النظرة الآليّة والتعاطى الشيئي بعيدًا عن العواطف مع ما سوى النفس والذات.

### ٣٥٠ \* الدين والعقل

#### المصادر

- ـ نهج البلاغـة (مختارات الشريف الرضي مِـن روائع كلام الإمام على الله ، تحقيـق: صبحي الصالح، بيروت، أفست إيران: مركز البحوث الإسلامية.
- \_إبراهيمي ديناني، غلام حسين، دفتر عشق وآيت حق (كتاب العشق وآية الحق)، طهران، انتشارات طرح نو، ١٣٨٠هـ.ش.
  - ابن سينا، حسين بن عبدالله، الإشارات (شرح الطوسي)، طهران، مطبعة حيدري، ٢٤٠٣ هـ.ش.
- ابن عربي، محيي الدين، الفتو حات المكية (أربع مجلّدات)، بيروت، دار إحياء التراث، (أو فست طبعة القاهرة).
- \_\_\_\_\_\_، الفتو حات المكيّة (أربعة عشر مجلّدًا)، تحقيق: عثمان يحيى، بيروت (أوفست طبعة القاهرة).
  - \_\_\_\_\_، مجموعة رسائل ابن عربي، دار إحياء التراث العربي (أوفست طبعة الهند).
- \_ الآملي، السيّد حيدر، جامع الأسرار ومنبع الأنوار، تحقيق: عثمان يحيى، طهران، انتشارات علمي و فرهنگي، ١٣۶٨هـ.ش.
- الأنصاري الهروي، الخواجة عبدالله، صد ميدان (الأبعاد المئة)، تصحيح: أنصاري، طهران، التشارات طهوري، ١٣٥٨هـ.ش.
- - \_\_\_\_\_، منازل السائرين، تصحيح: فرهادي، طهران، انتشارات مولى، ١٣٤١هـ.ش.
- \_ البلخي الرومي، جلال الدين، غز ليّات شمس تبريزي (غز ليّات شمس التبريزي)، تصحيح: عباسي، طهران، نشر طلوع، ١٣٥٨هـ.ش.
- \_\_\_\_\_، مثنوي معنوي (المثنوي المعنوي)، تحقيق: سروش، طهران، انتشارات علمي فرهنگي، ١٣٧٨هـ.ش.
  - الجرجاني، السيّد شريف، التعريفات، طهران، انتشارات ناصر خسرو.
- \_الرازي، نجم الدين، رساله ي عقل وعشق (رسالة العقل والعشق)، (المدرجة ضمن كتاب أركان عرفان)، طهران، انتشارات نور فاطمة عليه ١٣۶١هـ.ش.

- ـ الرازي، نجم الدين، مر صاد العباد، تحقيق: د. أمين رياحي، طهران، انتشارات علمي فرهنگي.
- ـ سـجادي، سـيدجعفر، فرهنگ اصطلاحـات عرفاني (معجـم المصطلحات العرفانيّـة)، طهران، انتشارات طهوري، ۱۳۶۲هـ.ش.
  - ـ السهروردي، شهاب الدين عبدالقاهر، عوارف المعارف، بيروت، دار الكتاب العربي، ١٩٨٣م.
- \_الطباطبائي، السيّدمحمّدحسين، الميزان في تفسير القرآن (عشرون مجلّدًا)، أوفست طبعة بيروت، إيران.
  - \_الغزالي، محمّد، إحياء علوم الدين (ثمانية مجلّدات)، بيروت، دار الكتاب العربي.
- الفيض الكاشاني، الملامحسن، المحجّة البيضاء في تهذيب الإحياء (ثمانية مجلّدات)، تحقيق: علي أكبر غفارى، طهران، دفتر انتشارات اسلامى، ١٣٨٤هـ. ش.
- \_الكُليني، محمّد بـن يعقوب، أصول الكافي (مجلّدان)، تحقيق: علي أكبر غفاري، طهران، انتشـارات إسلاميّة، ١٣۶٢هـ.ش.
  - المجلسي، محمّدباقر، بحار الأنوار، بيروت، دار إحياء التراث العربي، (أوفست طبعة إيران).
- \_ محمّدي ريشهري، محمّد، ميز ان الحكمة (عشرة مجلّدات)، قم، انتشارات دفتر تبليغات اسلامي، ١٣٤٢ - 1363هـ.ش.
- \_النسفي، عزيزالدين بن محمّد، الإنسان الكامل، تحقيق: هنري كوربان، طهران، انتشارات طهوري، 1857 هـ.ش.
- \_\_\_\_\_، مقصد أقصى (الغاية القصوى)، تصحيح: حامد رباني، طهران، كتابخانه علميه حامدي.

# الإلهيّات الفلسفيّة أو النظرة العقلانيّة إلى الدين ا

المرجع الديني الشيخ جعفر السبحاني

### الخلاصة

نسعى في هذه المقالة إلى بحث الدين الساوي والإلهي، ولا سيّما شريعة الإسلام مِن زاوية عقلائيّة، وما إذا كانت تعاليم الشريعة الإسلاميّة تعبّدية بالكامل ولا تحتوي على أيّ نوع مِن أنواع التعقّل. وأنّ التحليل العقلاني في باب شريعة الإسلام محظور، وإنّما يجب الالتزام بها إيمانًا وتسليًا وتعبّدًا، أم هناك علاقة وثيقة بين العقلانيّة والشريعة الإسلاميّة، وأنّ بالإمكان تفسير الكثير مِن تعاليمه ومفاهيمه تفسيرًا عقليًّا؟

يذهب كاتب السطور إلى الاعتقاد بأنَّ العقلانيَّة عَثَّل شعارًا لجميع الأديان والشرائع السياويّة والإلهيّة، ولا سيّما منها الدين الإسلامي، بوصفه خاتم الأديان، كما يرى أنَّ هناك تناغمًا وتماهيًا تامًّا بين الدين والعلم، قد تمّ بيان جميع المعارف في القرآن الكريم بها في ذلك التوحيد مقرونة بالدليل والعقلانيّة. كما أنّنا نشاهد هذا التناغم بين العقلانيّة والتعاليم الدينيّة حتى في الروايات الإسلاميّة تبعًا للقرآن الكريم أيضًا. ثمّ سيعمل كاتب السطور على البحث في تاريخ الفصل بين العقلانيّة والدين، ويرى أنَّ منشأ هذا الفصل والتفكيك يعود إلى عصر

١. المصدر: المقالة بعنوان «الهيات فلسفى يا نكاه عقلانى به دين» في مجلة قبسات التي تصدر في الجمهوريَّة الإسلاميّة الإيرانيَّة باللغة الفارسيّة، الشتاء ١٣٨٤ش، الصفحات ٥ إلى ٢٠.

كانت هذه المقالة في الأصل كلمة ألقاها سماحة آية الله جعفر السبحاني في مركز التحقيقات الثقافيّة والفكر الإسلامي (پژوهشگاه فرهنگ و انديشه اسلامي)، بمناسبة اليوم العالمي للفلسفة، وقد تمّ تحويلها بعد ذلك إلى هذه المقالة. تعريب: حسن على مطر.

الجاهليّة والحكم الأموي، بل وحتّى الحكم العبّاسي أيضًا. وفي الختام يرى أنَّ هذه الرؤية مخالفة للمفاهيم القرآنيّة والروائيّة.

#### المقدّمة

لم ينزل في ضوء رؤية القرآن سوى دين واحد مِن قبل الله سبحانه وتعالى، وإنَّ جميع الأنبياء والرُّسُل قد أمروا بتبليغ ذلك الدين الواحد؛ وذلك لأنَّ دين النبيّ نوح على، هو ذات دين النبيّ إبراهيم هو أديان الأنبياء ذاتهم الذين جاؤوا بعده، وصولًا إلى خاتم الأنبياء على على قوله تعالى: ﴿إنَّ الدِّينَ عِنْدَ اللَّهِ الْإِسْلَامُ ﴾ .

إنَّ المراد بالإسلام، هو التسليم والإذعان أمام الله سبحانه وتعالى؛ وذلك حيث أنَّ العالم ليس له سوى خالق واحد، وليس لهذا الخالق سوى فعل واحد، وأنَّ الإنسان مخلوق له، فعليه كيب الإذعان له والانصياع لأوامره والاستسلام لمقامه المنيع. وإنَّ هذا الأصل يمثّل حلقة مشتركة بين جميع الشرائع الساوية التي نزلت مِن عند الله، وتمّ إبلاغها إلى الناس بوساطة الأنساء عليه.

يقول أمير المؤمنين علي الله في بعض قصار الكلم: «لأنسبن الإسلام نسبة لم ينسبها أحد قبلي ولا ينسبها أحد بعدي إلّا بمثل ذلك: وإنَّ الإسلام هو التسليم». ٢

وعلى الرغم مِن أنَّ الذي تمّ إنزاله مِن قبل الله سبحانه وتعالى إلى جميع البشر، هو دين واحد، إلّا أنَّ تكاليف العباد كانت مختلفة ومتنوّعة في مختلف الأزمان، وأنَّ الأنبياء قد بعثوا لهداية الناس بدين واحد، ولكنْ بشرائع متنوّعة ومختلفة. وإنَّ القرآن الكريم في عين تأكيده على وحدة الدين، إلّا أنَّه يصرّح بتعدّد الشرائع، كما في قوله تعالى: ﴿لِكُلِّ جَعَلْنَا مِنْكُمْ شِرْعَةً وَمِنْهَاجًا﴾ ٣.

إنَّ الشرعة في اللغة العربيّة تعنى الطريق الذي يسلكه الإنسان ليصل إلى الماء، ويطلق عليه

١. آل عمران: ١٩.

٢. نهج البلاغة، قسم الحكم، الحكمة رقم: ٢.

٣. المائدة: ٨٤.

لفظ الشريعة أيضًا؛ وكأنَّ الدين الإلهي نهر طام وفيّاض، يغترف منه جميع الأنبياء، ولكنْ يسلك كلّ واحد منهم طريقًا مختلفًا إليه بها يتناسب مع شرائط الزمان والمكان واستعداد الأمم.

بالنظر إلى هذه المقدّمة، لا بدّ مِن التذكير بأنَّ مرادنا مِن لفظ «الدين» في عبارة «النظرة العقلانيَّة إلى الدين»، هو الدين الإلهي في إطار الشريعة المحمّدية، أي: شريعة خاتم النبيّين. نسعى في هذه المقالة إلى اكتشاف العلاقة بين الدين المحمّدي وبين العقلانيّة، ونعمل على تعيين واحد مِن احتمالين:

١. هـل الدين الخاتم في أصوله وتعاليمه وأحكامه وقيَمه دين تعبّدي بالكامل، ويجب الاعتقاد به إيهانًا وتسليمًا، ولا ينبغي التفكير فيه، ويحظر القيام فيه بأيّ نوع مِن أنواع التعقّل والتحليل العلمي لأصوله وفروعه مِن طريق العقل؟

٢. هناك علاقة وثيقة بين الدين الخاتم والعقلانيّة، وإنَّ أصول الدين ومعارفه وأحكامه الفرديّة والاجتهاعيّة والأخلاقيّة في الكثير مِن الموارد، قابلة للتفسير بالبرهان والدليل العقلي. وبكلمة واحدة يمكن القول: إنَّ «الدين الإسلامي» ممزوج بحكم العقل، وحيث يكون للعقل حقّ الحكم في بعض الموارد، لا يوجد هناك أدنى تفكيك أو فصل بينها.

على الافتراض الأوّل، سوف يكون البحث بشأن «النظرة العقلانيّة إلى الدين» عديم المعنى؛ إذ لا توجد هناك علاقة بين هذين الأمرين، وأمّا على الافتراض الثاني، فلا بدّ مِن الحديث بشأن عقلانيّة المفاهيم الإلهيّة.

# عقلانيّة الدين شعار النبيّ الأكرم والله

إِنَّ موضوع كلامنا وإِنْ كان يقتصر على الدين «المحمّدي»، إلّا أنَّه بالنظر إلى خطابات الأنبياء السابقين الموجّهة إلى أممهم، يتضح أن العقلانيّة كانت شعارًا لجميع الأنبياء، كما ورد بيان ذلك في قوله تعالى: ﴿ أَمِ اتَّخَذُوا مِن دُونِهِ آلِهَةً قُلْ هَاتُوا بُرْهَانَكُمْ هَذَا ذِكْرُ مِن مَعِيَ وَذِكْرُ مِن قَبْل بَلْ أَكْرُهُمْ لَا يَعْلَمُونَ الْحَقَّ فَهُمْ مُعْرِضُونَ ﴾ (.

١. الأنساء: ٢٤.

## تناغم الدين مع العلم

في السابق كان يتمّ طرح مسألة الفصل بين الدين والعقل أو الفلسفة والحكمة. وأمّا بعد الثورة الصناعيّة في الغرب، أخذ يتمّ طرح هذه المسألة على شكل الفصل بين الدين والعلم، في حين أنّ الدين الإسلامي يرفض هذا النوع مِن الطرح، بل ويقول في نقد عقيدة المشركين الذين كانوا يساوون بين أصنامهم وبين الله سبحانه وتعالى: ﴿ التُتُونِي بِكِتَابٍ مِن قَبْلِ هَذَا أَوْ أَثَارَةٍ مِن عِلْمٍ إِنْ كُنْتُمْ صَادِقِينَ ﴾ أ.

كيف يمكن الفصل بين الدين والعلم، والحال أنَّ القرآن الكريم يستند في الكثير مِن الموارد إلى العلم، ويكفي في ذلك أنْ نعلم أنَّ مادّة العلم بجميع مشتقّاتها، قد استعملت في القرآن ٧٧٩ مرّة، وأنَّ مادّة الفكر قد استعملت ١٨ مرّة، ومادّة اللبّ قد استعملت ١٨ مرّة، ومادّة النبي قد استعملت ١٦ مرّة، ومادّة الندير قد استعملت أربع مرّات. وبذلك كيف يمكن إنكار التعقّل والنزعة العلميّة اللاحقة للأديان السهاوية والإلهيّة.

### بيان المعارف مقرونة بالدليل

إنَّ الشاهد الواضح على الارتباط الوثيق بين الدين والعقلانيَّة، هي الآيات التي تشتمل على المفاهيم الإلهيَّة المدعومة بأدقّ الأدلّة وأكثرها استحكامًا في الوقت نفسه. وفيها يلي نلقي نظرة على بعض هذه الآيات، ونحجم عن تقرير البراهين الواردة فيها:

﴿ أَمْ خُلِقُ وا مِن غَيْرِ شَيْءٍ أَمْ هُ مُ الْخَالِقُونَ ﴿ أَمْ خَلَقُوا السَّمَاوَاتِ وَالْأَرْضَ بَلْ لَا يُوقِنُونَ ﴾ ٢.

أ. هل ظهروا إلى الوجود مِن دون خالق: ﴿ أَمْ خُلِقُوا مِن غَيْرِ شَيْءٍ ﴾.

ب. أم أنَّهم قد خلقوا أنفسهم بأنفسهم: ﴿أَمْ هُمُ الْخَالِقُونَ﴾.

ج. أم أنَّ خالقًا قد خلقهم: (نظريّة القرآن الكريم).

١. الأحقاف: ٤.

۲. الطور: ۳۵-۳۳.

ولو تجاوز المشركون أنفسهم، وفكّروا في نظام العالم الأعلى، سيجدون أنَّ هذه الحالات الثلاثة حاكمة وجارية بشأنها أيضًا؛ كما هو مبيّن في قوله تعالى: ﴿أَمْ خَلَقُوا السَّمَاوَاتِ وَالْأَرْضَ...﴾.

## بيان التوحيد في الخالقيّة والربوبيّة بالبرهان الفلسفي

إنَّ التوحيد في «الخالقيّة» منفصل عن التوحيد في الربوبيّة. فإنَّ محور الكلام في المورد الأول يدور حول الفاعليّة. وبعبارة أخرى: حول الخالقيّة، في حين أنَّ محور الكلام في المورد الثاني يدور حول الفاعليّة. وبعبارة أخرى: في وحدانيّة الخالق، يكمن محور الكلام في أنَّ عالم الوجود ليس له سوى خالق واحد. وأمّا في وحدانيّة الإدارة والتدبير، يكمن محور الكلام في أنَّ العالم ليس له سوى مدير ومدبّر واحد. وقد ذكر الله تعالى كلا هذين الموردين في آيتين مِن القرآن الكريم مقرونًا بذكر البرهان والدليل، وقد عمد المتكلّمون بدورهم إلى استخراج برهان الامتناع وغيره مِن هاتين الآيتين.

قال تعالى في مورد التوحيد في الخالقيّة: ﴿مَا اتَّخَذَ اللَّهُ مِن وَلَدٍ وَمَا كَانَ مَعَهُ مِن إِلَهٍ إِذًا لَذَهَبَ كُلّ إِلَهٍ بِمَا خَلَقَ وَلَعَلَا بَعْضُهُمْ عَلَى بَعْضٍ سُبْحَانَ اللَّهِ عَمَّا يَصِفُونَ ﴾ .

إنَّ هذه الآية الشريفة تستدل بوجود التناغم والانسجام في عالم الخلق على وحدة الخالق، إلّ أنَّ بحثنا لا يتَسع لبيان ذلك، ونحيل الراغبين إلى مظان هذا البحث في تفسير الميزان. ٢

وفي مورد التوحيد في الربوبيّة وتدبير العالم، يشتمل القرآن الكريم على برهان شبيه بالبرهان أعلاه، وذلك إذ يقول الله تبارك وتعالى: ﴿ لَوْ كَانَ فِيهِمَا آلِهَةٌ إِلّا اللَّهُ لَفَسَدَتَا فَسُـبْحَانَ اللّهِ رَبّ الْعَرْشِ عَمَّا يَصِفُونَ ﴾ ٣.

لقد ذكر المفسّرون أقوالًا متعدّدة في تفسير لفظ «الإله»، وهذه التفسيرات بأجمعها بعيدة عن الرؤية الواقعيّة، وفيها يلى نعمل على نقد ودراسة هذا القول:

أ. إنَّ لفظ الإله مشتقّ مِن الألوهيّة، بمعنى العبادة والخضوع.

ب. إنَّ لفظ الإله مشتقّ مِن الوَلَه بمعنى الحيرة. وعليه، فإنَّ إطلاق هذا اللفظ على الله يأتي

١. المؤمنون: ٩١.

٢. الطباطبائي، الميزان، ج١، صص ٦٤-٦٧.

٣. الأنبياء: ٢٢.

مِن جهة حيرة العقول في إدراك كنه وجوده وذاته.

ج. إنَّ لفظ الإله مشتق مِن ألَه بمعنى الفزع، والواله هو الشخص الذي يُفزع إليه عند حدوث المشكلات و اللُليّات. ١

لا بدّ مِن التذكير بأنَّ هذه التفاسير الثلاثة لا تعكس المعنى الحقيقي للإله، بل إنَّها مِن لوازم المعنى الحقيقي له. والحقّ أنَّ الإله يعني الله، وأنَّ اختلاف الإله عن الله يكمن في كليّة الإله وكون الثاني علمًا. إنَّ المشركين في عصر الرسالة في عين الاعتقاد بالله، كانوا يدعون أصنامهم آلهة أيضًا.

إنَّ التفسير الصحيح لهذه الآيات، إنَّما يكون ممكنًا فيها لو اعتبرنا الإله بمعنى الله؛ أي: الموجود الذي يتصف بالكهال والعلم والقدرة، والذي بيده إمكانيّة الخلق والتدبير وبيده مصير الإنسان، وإنَّ الإله بالمعنى المنظور للموحّدين، ليس له سوى مصداق واحد، وهو الذي يسمّى بــ«الله»؛ ولكنَّه مِن وجهة نظر المشركين له مصاديق متعدّدة أو أزمنة مختلفة، وإنَّ آلفة المشركين على الرغم مِن كونها مخلوقة لله، إلّا أنَّها تمتلك القدرة والتدبير والإدارة، أو أنَّها في الحدّ الأدنى تستطيع التأثير في مصير الإنسان بشكل ملحوظ.

لو فسّر نا الآلهة في الآيات المذكورة - المتضمّنة للبرهان على التوحيد في الخالقيّة والربوبيّة - بمعنى الله، سوف يكون مفاد الآيات واضحًا، وأمّا لو فسّر ناه بواحد مِن المعاني الثلاثة الآنفة، ولا سيّما منها المعبود، فسوف نواجه إشكالًا؛ وذلك لأنّ الآيات تصرّ على أنّ وجود الآلهة يؤدّي إلى الفساد في نظام الخلق، وهذا إنّما يمكن تصوّره إذا كانت الآلهة بمعنى الآلهات القادرة على الخلق والتدبير، لا بمعنى المعبود؛ وذلك لأنّ تعدّد المعبود لا يكون سببًا إلى حدوث الفساد في النظام الكوني للخلق، وخير شاهد على ذلك أنّ أرض مكّة كانت زاخرة بهذه الآلهات، واليوم تحوّل شرق آسيا إلى متحف لهذا النوع مِن الآلهات، دون أنْ يؤدّي ذلك إلى حدوث فساد في الكون ونظام الخلق أبدًا.

١. الطبرسي، مجمع البيان في تفسير القرآن، ج١، ص١٩.

# الدعوة إلى التعقّل في الروايات

ليس القرآن الكريم وهذا الكتاب السهاوي وحده هو الذي يدعو الإنسان إلى التدبّر والتفكير واستعهال العقل فقط، بل حتى الروايات المأثورة عن الأئمّة المعصومين بي تتكافأ مع القرآن في هذا المورد وفي الدعوة إلى توظيف الإنسان لعقله في فهم حقائق الأمور، ويمكن الإشارة مِن بين تلك الروايات إلى الموارد الآتية:

١. عن الإمام الباقر على أنَّه قال: «إنَّما يداقّ الله العباد في الحساب يوم القيامة، على قدر ما آتاهم مِن العقول في الدنيا». ١

٢. وفي المأثور عن الإمام الصادق على أنَّه قال: «بالعقل عرف العباد خالقهم، وأنَّه م خلوقون، وأنَّه المدبّر لهم». ٢

إنَّما ذكرنا هاتين الروايتين على سبيل المثال دون الحصر؛ إذ يكفي أنْ ندرك أنَّ الشيخ الكُليني (المتوفِّ سنة ٣٢٩هـ)، قد أفرد في كتاب الكافي بابًا مفصَّلًا جمع فيه الأحاديث التي تثبت عقلانيّة الدين الإسلامي.

إنَّ عقلانيّة الدين الإسلامي لا تنحصر بحقل المعارف وأصول العقائد، بل وتشمل حتّى

١. الكُليني، الكافي، ج١، ص١١.

۲. م.ن، ص۲۹.

أساس فروع الدين أيضًا، وقد تمّ التصريح ببعضها في القرآن الكريم، كما في قوله تعالى:

- \_ ﴿ وَأُقِمِ الصَّلَاةَ لِذِكْرِي ﴾ '.
- \_ ﴿ وَأَقِمِ الصَّلَاةَ إِنَّ الصَّلَاةَ تَنْهَى عَنِ الْفَحْشَاءِ وَالْمُنْكَرِ وَلَذِكْرُ اللَّهِ أَكْبَرُ ﴾ ٢.
- \_ ﴿إِنَّمَا يُرِيدُ الشَّيْطَانُ أَنْ يُوقِعَ بَيْنَكُمُ الْعَدَاوَةَ وَالْبَغْضَاءَ فِي الْخَمْرِ وَالْمَيْسِرِ وَيَصُدَّكُمْ عَنْ ذِكْرِ اللَّهِ وَعَنِ الصَّلَاةِ فَهَلْ أَنْتُمْ مُنْتَهُونَ ﴾ ٣.

# جولة في تاريخ فصل العقل عن الدين

لقد أثبت البحث آنفًا بوضوح أنَّ العقلانيَّة تشكّل الأساس الذي قامت عليه الشرائع السهاويّة، ولا سيّها منها شريعة الدين الخاتم؛ إلّا أنَّ جماعة مِن المسلمين في صدر الإسلام وبسبب مِن الأفكار الخرافيّة التي ورثوها عن آبائهم، قد اعتبروا البحث والجدال في المعارف والعقائد نوعًا مِن المعارضة والمخالفة للشريعة، وشيئًا فشيئًا ظهرت مسألة الفصل والتفكيك بين العقل والشريعة. مِن ذلك أنَّ حريّة الإنسان على سبيل المثال - تشكّل في سلوكه ركيزة للشرائع السهاويّة، ولو اعتبرنا الإنسان مكرهًا وفاقدًا للحريّة، لكان إرسال الأنبياء وعناء المصلحين لغوًا وعبثًا. إنَّ حرية الإنسان ليست بالشيء الذي يمكن إنكاره، وتجاهل الآيات القرآنيّة الواردة في شأنها، كما في قوله تعالى: ﴿فَمَنْ شَاءَ فَلْيُوْمِنْ وَمَنْ شَاءَ فَلْيَكُفُونَ ﴾ ؟.

بيد أنَّ العرب في العصر الجاهلي، كانوا يرون أنَّ الإنسان خاضع للجبر في الفكر والعمل، وكان الإنسان العربي قد نشأ وترعرع على هذا الاعتقاد، وبعد ظهور الإسلام في شبه الجزيرة العربيّة لم تخرج فكرة الجبر عن هذه البيئة الفكريّة، وكانوا يخالفون القول بحريّة الإنسان في التفكير وفي السلوك.

نقل الواقدي عن امرأة اسمها معلول، قولها: في معركة حنين رأيت عمر بن الخطاب يهرب من الزحف؛ فسألته: ما الخر؟ فقال: أمر الله.

۱. طه: ۱۶.

٢. العنكبوت: ٥٥.

٣. المائدة: ٩١.

٤. الكهف: ٢٩.

ولم يكن عمر بن الخطاب وحده في الذهاب إلى هذا الرأي مِن الصحابة، بل وحتّى أبو بكر كان يذهب إلى هذا القول أيضًا؛ إذ قال عبدالله بن عمر:

«جاء رجل إلى أبي بكر فقال: أرأيت الزنا بقدر؟ قال نعم. قال: فإنَّ الله قدّره عليّ ثمّ يعذّبني؟! قال: نعم يا ابن اللخناء، أما والله لو كان عندي إنسان أمرت أنْ يجأ أنفك» القولين، هذا الحوار يثبت أنَّ هذا السائل قد أدرك بفطرته عدم إمكان الجمع بين هذين القولين، وحيث عجز أبو بكر في جوابه عن التوفيق بين الأمرين، فإنّه لم يجد بُدًا مِن تهديد الرجل بالضرب، وإرسال التهديد مغلّفًا بشتم عرضه!

## توظيف السلطة الأمويّة لعقيدة القدر

كان الحكم الأموي قد بنى سياسته وتدعيم أركان حكمه الجائر على أساس الترويج لفكرة القضاء والقدر أكثر مِن تركيزه على أيّ شيء آخر؛ وذلك لتبرير الوضع القائم باعتباره معلولًا لمشيئة الله وإرادته التي لا يمكن الاعتراض عليها، وإسكات الناس وعدم اعتراضهم على الظلم والجور الذي تمارسه السلطات في حقّها. يقول أبو هلال العسكري في هذا الشأن: كان معاوية بن أبي سفيان هو أوّل من قال بأنّ جميع أفعال العباد تقع بإرادة الله. ٢

وعندما اعترضت عائشة \_ زوج النبيّ الأكرم على عاوية بسبب إكراهه الناس في أخذ البيعة منهم لولده يزيد، قال في الجواب: "إنَّ أمر يزيد قضاء مِن القضاء، وليس للعباد الخيرة مِن أمرهم». "

وعندما اعترض عبدالله بن عمر على معاوية بن أبي سفيان للأمر ذاته، قال له في الجواب: «إنّي أحذّرك أنْ تشق عصا المسلمين، وتسعى في تفريق ملئهم، وأنْ تسفك دماءهم، وإنَّ أمر يزيد قد كان قضاء من القضاء، وليس للعباد خيرة مِن أمرهم». أ

وشيئًا فشيئًا، انتقلت هذه المسألة مِن سلالة الأمويين إلى الآخرين أيضًا؛ حتّى صار العصاة

١. السيوطي، تاريخ الخلفاء، ص٩٥.

٢. المفيد، الأوائل، ج٢، ص١٢٥.

٣. ابن قتيبة، الإمامة والسياسة، ج١، ص١٦٧.

٤. م.ن، ص١٧١.

مِن عامّة الناس يريحون ضمائرهم مِن خلال التذرّع بهذا الاعتقاد. مِن ذلك مثلًا أنَّ عبدالله بن مطيع العدوي، عندما اعترض على عمر بن سعد بن أبي وقّاص بسبب إيثاره ملك الري وهمدان على قتل الحسين بن علي الله قال في جوابه [ما معناه]: كانت هذه أمور تمّ تقديرها في علم الله، وكان لي ابن عمّ ذكرت له ذلك، ولكنّه أبي إلّا القتل. ا

إنَّ هـذه الأحداث التي تم جمعها مِن تضاعيف التاريخ، تثبت أنَّهم كانوا يمنعون البحث والنقاش في المعارف الدينية، ولـو كان باب المناظرة والحوار مفتوحًا، لأثبت العلماء مِن الذين نهلوا العلم مِن ينبوع مدرسة أهل البيت على بوضوح، أنَّ القضاء والقدر لا يتنافى مع حرية الإنسان أبدًا. ويمكن للقارئ أنْ يرجع في هذا الشأن إلى حوار الإمام علي على مع أحد أصحابه عند مرجعه مِن صفين. ٢

#### إعدام العقلاء!

لقد كان مصطلح القدريّة \_ خلافًا لقواعد اللغة العربيّة \_ يُطلق على جماعة تبطل القول بالقضاء والقدر بمعناه الجرى.

وكان عمر بن عبدالعزيز مِن القائلين بالجبر، وكان يتعصّب لهذا الاتجاه، وكتب في ذلك رسالة تفصيليّة، نشر نا نصّها في كتابنا (بحوث في الملل والنحل)".

كان معبد الجهني مِن الدعاة إلى حريّة الإنسان في الفكر والعمل، وعندما خرج الأشعث على الحجّاج الأموي، انخرط معبد في جيش الأشعث، وقتل مِن أجل الدفاع عن هذه العقيدة. وبعده ظهر غيلان الدمشقي في حمل لواء المطالبة بالحريّة. فألقي عليه القبض مِن قبل السلطات الأمويّة، وبعد محاكمة صوريّة تمّ الحكم عليه بالإعدام وصلب على بوابة كيسان في دمشة °

١. محمّد بن سعد، الطبقات الكبرى، ج٥، ص١٤٨.

٢. نهج البلاغة، قصار الكلم، الحكمة رقم: ٧٨.

٣. السبحاني، بحوث في الملل والنحل، ج١، صص ٢٧٠-٢٧١.

٤. الذهبي، ميزان الاعتدال، ج٤، ص١٤١.

٥. الشهرستاني، الملل والنحل، ج١، ص٧٧.

إنَّ القضاء والقدر مِن الأصول الإسلاميّة الثابتة، بيد أنَّ استنتاج الجبر منهما لا يستند إلى أساس. وللأسف الشديد فقد نسجت في تلك المرحلة الكثير مِن الأحاديث على لسان النبيّ الأكرم على لا تختلف عن القول بالجبر مقدار أنملة. وكان رواة هذه الأحاديث يتاجرون بها لتدعيم أركان الحكم الأموي؛ مِن ذلك على سبيل المثال: «فوالذي لا إله غيره أنَّ أحدكم ليعمل بعمل أهل الجنة حتى ما يكون بينه وبينها إلّا ذراع، فيسبق عليه الكتاب، فيعمل بعمل أهل النار، فيدخلها، وأنَّ أحدكم ليعمل بعمل أهل النار، فيدخلها، وأنَّ أحدكم ليعمل بعمل أهل النار، حتى ما يكون بينه وبينها إلّا ذراع، فيسبق عليه الكتاب، فيعمل بعمل أهل الخنّة، فيدخلها». أ

يلوح مِن هذا الحديث أنَّ الهداية والضلالة والسعادة وسوء العاقبة، ليست بيد الإنسان ولا يمكن للشخص أنْ يجعل مِن نفسه شخصًا مِن أصحاب الجنّة أو مِن أصحاب النار، وإنَّما مصيره معلّق على ما خطّه القدر على جبينه وعاقبته! وإنَّ ضربة الحظ هي التي تحسم ما سيؤول إليه الإنسان (سواء شاء ذلك أو أبي).

يروي حذيفة بن أسيد، عن النبيِّ الأكرم علينيُّ ، أنَّه قال:

«يدخل الملك على النطفة بعدما تستقر في الرحم بأربعين، أو خمسة وأربعين ليلة، فيقول: ياربّ أشقي أو سعيد؟ فيكتبان، فيقول: أي ربّ أذكر أو أنثى؟ فيكتبان، ويكتب عمله وأثره وأجله ورزقه، ثمّ تطوى الصحف، فلا يزاد فيها ولا ينقص». ٢

إنَّ هذا الحديث يثبت أنَّ الإنسان لا يستطيع أنْ يغيّر مصيره، وأنَّ كتاب القدَر حاكم على كلّ شيء، في حين أنَّ الكتاب والسنّة زاخران بالمتغيّرات المصيريّة والأعمال الصالحة والطالحة. إنَّ هذا النوع مِن الروايات يتعارض بالكامل مع النصوص القرآنيّة المحكمة التي ترى الإنسان مسؤولًا عن أعماله، وإنَّ الاعتقاد بمضامين هذه الأحاديث لن يترتّب عليه سوى التهتّك والانفلات وإلقاء الذنوب والمعاصي على شمّاعة القضاء والقدر.

تصرّ مت المرحلة الأمويّة بالتعبّد المفعم بالجهل، حتّى جاء عصر العبّاسيين. وقد شهدت بداية حكم العبّاسيين بعد فترة مِن الزمن حظرًا ثانيًا على التعقّل. وهو ما سنوضحه عبر العنوان

١. القشيري، صحيح مسلم، ج٨، ص٥٥.

۲. م.ن.

الآتي:

### العقلانيّة في المرحلة العبّاسية

لقد أسّـس مذهب الاعتزال في بداية القرن الثاني للهجرة على شـكل مدرسـة كلاميّة، وأخذ يتكامل بالتدريج. وفي عصر خلفاء بني أميّة، هناك خليفتان فقط لم يظهرا خلافًا مع الاعتزال، وهما كلّ من:

١. يزيد بن الوليد بن عبدالملك (م ١٢٦هـ).

٢. مروان بن محمّد بن مروان (م ١٣٢هـ) [المعروف بمروان الحمار] آخر خلفاء بني أميّة.
 وعندما تمّ القضاء على الخلافة الأمويّة، وجاء الخلفاء العبّاسيون إلى السلطة، شهدت
 مرحلة خلافة أبي جعفر المنصور الدوانيقي (١٣٦-١٥٨هـ) ارتفاعًا لنجم المعتزلة، وكان
 عمرو بن عبيد (الرجل الثاني في المعتزلة) على علاقة وطيدة مع الخليفة العبّاسي في حينها.

وبعدوفاة أبي جعفر المنصور، حلّ محلّه المهدي العبّاسي. وفي عصره لم نشهد نشاطًا للمعتزلة، ويبدو أنّه كان يميل إلى أصحاب الحديث، ويخالف المعتزلة. وقد نقل الكشي - الرجالي الشيعي المعروف - عن هشام أنّ المهدي العبّاسي كان متشددًا مع أصحاب الأهواء، وقد ألّف له ابن المفضل كتابًا بشأن الفرق الإسلاميّة، وأمره أنْ يقرأه على الناس في مختلف الأقطار ' ؛ بمعنى أنّه لم يكن يسمح لأيّ مفكّر أنْ يبدي رأيًا أو ينتهج فكرًا على خلاف رؤيته.

إنَّ مراده مِن أصحاب الأهواء، هم الجهاعات المخالفة لأصحاب الحديث، ومِن بين أبرزهم: المعتزلة والشيعة والمرجئة والمحكمة (الخوارج)، وربّها كان هذا الكتاب الذي أشار إليه الكشي، هو أوّل كتاب تمّ تأليفه حول الفِرَق الإسلاميّة والملل والنحل.

وبعد المهدي العبّاسي، وصل هارون العبّاسي إلى السلطة. وكان بدوره مثل أخيه يمنع مِن إقامة المناظرات والأبحاث الكلاميّة، وقد سبجن جماعة مِن المتكلّمين، واضطر إلى اختيار واحد مِن المعتزلة لمناظرة السمنيّة.

وفي عصر المأمون العبّاسي (١٩٥-٢١٨هـ)، وعصر المعتصم (٢١٨-٢٢٧هـ)، وعصر

١. الكشي، رجال الكشي، ص١٧٢.

الواثق (٢٢٧ - ٢٣٣هـ)، تمّ تهميش أصحاب الحديث، وسجّل المتكلّمون حضورًا كاملًا على الساحة الفكريّة. ولكنْ بعد وصول المتوكّل ومن تلاه مِن الحكّام إلى سدّة الحكم، عاد التضييق على أنصار العقلانيّة، وتمّ حظر أيّ نوع مِن أنواع البحث والتفكير، إلّا في حدود الأحاديث التي كان يتداولها المحدّثون. بل وفي عام ٢٠٠ للهجرة، عمد القادر بالله وهو مِن الخلفاء العبّاسيين \_ إلى تأليف كتاب يحمل عنوان (البيان القادري) ذكر فيه فضائل الصحابة على الترتيب الذي يقوله أصحاب الحديث، ثمّ نقل فضائل عمر بن عبدالعزيز، وقام بتكفير المعتزلة. وكان هذا الكتاب يُقرأ في جميع أيام الجُمَع في أندية أصحاب الحديث في مسجد المهدي.

وفي تلك السنة أصدر أمرًا يقضي بإلقاء القبض على جميع المعتزلة، وأجبرهم على التخلّي عن الاعتزال صراحة، وأخذ منهم تعهدًا خطيًّا على ذلك، وتوعّد بالويل والثبور كلّ من يتجاوز حدوده ويتّخذ لنفسه سبيلًا غير سبيل أصحاب الحديث.

وفي ظلّ الفرمان السلطاني الصادر عن القادر بالله، أخذ محمود الغزنوي ـ والي خراسان ـ بقتل المعتزلة والشيعة والإسهاعيليّة والقرامطة، وقام بشنقهم وصلبهم، وسجن بعضهم، وأمر أصحاب الحديث أنْ يلعنوهم على المنابر '، وإحراق جميع الكتب الخاصّة بالفلسفة والنجوم والاعتزال. '

وقد تحدّث ابن كثير في تاريخه \_ ضمن أحداث أعوام: ٤٥٦ و ٤٦٠ و ٤٦٥ و ٤٧٧ ـ عن مظالم أصحاب الحديث بحقّ المعتزلة، بيد أنّنا نحجم عن ذكرها رعاية للاختصار. "

#### الأشعرى عند البربهارى

لقد درس أبو الحسن الأشعري (٢٦٠-٣٢٤هـ) في مدرسة الاعتزال (العقلانيّة المفرطة) على مدى أربعين سنة. ثمّ وعلى رأس الأربعين أعلن عن طلاقه لهذه المدرسة والتحق بجمهور أحمد بن حنبل المحدّث المشهور عند أهل السنّة وألّف الكثير مِن الكتب في الردّ على المعتزلة والانتصار لعقائد الحنابلة (النقليّة المفرطة). ومع ذلك لم يحظ بقبول أصحاب الحديث؛ بالنظر

١. الخطيب البغدادي، تاريخ بغداد، ج٤، صص٣٧-٣٨؛ ابن الأثير الجزري، الكامل في التاريخ، ج٧.

۲. م.ن.

٣. ابن كثير، البداية والنهاية، ج١٢، ص٩١.

إلى ماضيه الاعتزالي.

عندما انتقل الأشعري مِن البصرة وذهب إلى بغداد، والتقى فيها بالشيخ البربهاري شيخ أصحاب الحديث، قال له: لقد اعترضت على الجبائي وابنه أبي هاشم، كها انتقدت عقائد اليهود والنصارى والمجوس أيضًا. فقال الشيخ البربهاري - الذي لم يكن يعتقد بشيء غير الحديث - في جوابه: أنا لا أفهم شيئًا مِن ردودك وانتقاداتك، وكلّ الذي أرتضيه هو ما يقوله أحمد بن حنبل. نستنتج مِن هذا الكلام، أنَّ المحدّثين في العصور الأولى كانوا قد قطعوا الصلة بمدرسة أهل البيت ومناهجهم، وكانوا منهمكين في تداول أحاديث تمّ تعطيل قسم المعارف فيها، وإنْ كان فيها شيء مِن المعرفة، فهو يعود بجذوره إلى العهدين، ممّا أشاعه كعب الأحبار ووهب بن منبه وتميم الداري بدهائهم الخاصّ بين المسلمين، وقد وجد الحكّام مِن الأمويين والعبّاسيين أنَّ الوصول إلى مآربهم يكمن في الدعوة إلى نشر مذهب أصحاب الحديث؛ وكانوا لذلك يمنعون العقلانيّة ويعملون على تجريمها، وقد وصل بهم الأمر في ذلك إلى سفك دماء الناس وقتلهم المنته و الظنّة.

### فصل العقل عن الدين في الغرب

إذا كانت مسألة فصل الدين عن العقل قد تمّ طرحها في الشرق الإسلامي في عصر الأمويين والعبّاسيين، وذلك لدوافع خاصّة، فإنّ هذه المسألة لم تطرح في الغرب إلّا بعد عصر النهضة العلميّة مؤخّرًا، ولدوافع مختلفة للغاية.

لقد كانت العقلانية تنطوي على خطورة شديدة بالنسبة إلى الحكم الأموي والعبّاسي، ولذلك فإنّهم - بسبب سلسلة مِن العلل والأسباب السياسية - توجّهوا إلى التعبّد، وكانوا يتهرّبون مِن العقل والعقلانيّة في المسائل المعرفيّة؛ وأمّا الدافع إلى فصل العقل عن الدين في الغرب، فإنّا كان لغرض صيانة الكتاب المقدّس (الإنجيل) مِن النقد العلمي؛ لاحتوائه على الكثير مِن المفاهيم التي تتعارض مع العقل والعلم في التوحيد وغيره. فحيث لا يمكن الجمع بين توحيد الله والقول بالتثليث، فقد أرادوا - مِن خلال طرح مقولة «فصل الدين عن العقل» - أنْ يعملوا على حلّ مشكلة التعارض بين المفاهيم العقليّة وتعاليم الكتاب المقدّس بشكل وآخر.

ولكنَّ الذي يؤسف له، أنْ نسمع أصداء الدعوة إلى هذا الفصل مِن حين لآخر تصدر مِن بعض الكتّاب عندنا حتّى بعد انتصار الثورة الإسلاميّة، وذلك لا بصيغته الشرقيّة، بل بصيغته الغربيّة أيضًا! نقرأ في كتاب (الله في الفلسفة) ما يلي:

«الآن حيث لم يتم الاستدلال في الأديان - أي: في الكتب الساوية - على وجود الله، ولم تمسّ الحاجة إلى ذلك، وحيث أنَّ النظرة واللغة الدينيّة تتمتّع بالاستقلاليّة، وليست هناك علاقة مباشرة بين الدين والعقل، علينا أنْ نرى لماذا أجهد الفلاسفة والمتكلّمون أنفسهم في الحقول الفلسفيّة والكلاميّة لدى الشرق والغرب، وعلى مدى عشرين قرنًا مِن عمر الفلسفة والكلام، في إقامة البراهين على إثبات وجود الله». ٢

وفي معرض الجواب عن هذا الكلام، نقول بإيجاز:

إنَّ الادّعاء القائل بأنَّ الكتاب السهاوي لم ينطو على أيّ استدلال أو احتجاج على إثبات وجود الله، ينطوي على مجازفة كبيرة؛ فهل يمتلك الكاتب إحاطة شهاملة على التوراة والإنجيل والقرآن الكريم، بحيث تؤهّله إلى إنكار هذا الأصل بضرس قاطع؟! ونحن سوف نغض الطرف هنا عن الكتاب المقدّس بعهديه (القديم والجديد)، ونكتفي بإلقاء نظرة على بعض مِن آيات القرآن الكريم فقط. صحيح أنَّ وجود الله، كان في عصر نزول القرآن الكريم أمرًا ثابتًا، وكان المخاطبون به في جميع أنحاء العالم هم المشركون الذين شابوا التوحيد بالثنويّة. هذا مِن جهة، ومن جهة أخرى فإنَّ وجود الله كان مِن الوضوح بحيث يمكن الإذعان له وإدراك منشئه عند أدنى تدبّر في النظام الحاكم على العالم. وبسبب هاتين الجهتين، كان الاهتمام بإثبات الصانع أقلّ بمراتب مِن الاهتمام بإثبات صفاته، ولكنْ في الوقت نفسه لم يكن الأمر بحيث لا نستطيع العثور في تضاعيف الآيات على براهين تثبت وجود الله سبحانه وتعالى.

إنَّ البراهين الواردة في القرآن على إثبات وجود الله، وإنْ لم تكن تنطوي على شكل استدلال مؤلّف مِن الصغرى والكبرى، إلّا أنَّها قد تضمّنت البرهان، والدليل على ذلك في عبارات راخرة ومفعمة بالمعاني في إثبات المبدأ، وهو ما يمكن تبيّنه مِن خلال التدبّر في آياته. إنَّ هذا

١. عنوانه في الأصل الفارسي: (خدا در فلسفه).

۲. خرّ مشاهي، خدا در فلسفه، ص۳.

الكتاب يستدل في بعض الموارد بفقر واحتياج الإنسان على وجود الغني وغير المفتقر؛ كما في قوله تعالى: ﴿ يَا أَيُّهَا النَّاسُ أَنْتُمُ الْفُقَرَاءُ إلى اللَّهِ وَاللَّهُ هُوَ الْغَنِيُّ الْحَمِيدُ ﴾ '.

وتارة يستدلّ بالخلق وإبداع السهاوات والأرض على وجود فاطرها وخالقها، كما نجد ذلك في قوله تعالى: ﴿ أَفِي اللَّهِ شَكُّ فَاطِر السَّمَاوَاتِ وَالْأَرْضِ ﴾ ٢.

إنَّ القرآن الكريم يستدلّ في أغلب الموارد ببرهان الآيات، وهو البرهان الذي ينتقل مِن وجود الآية والعلامة على وجود ذي الآية وصاحب تلك العلامة. وإنَّ هذا النوع مِن الآيات موجود في القرآن الكريم بكثرة. وإنَّ جانبًا منها لا يرتبط بإثبات الذات، وإنَّما يتعلّق بالتسليم بالذات، ويستدلّ على الصفات والتوحيد والعلم والقدرة، بيد أنَّ بعض الآيات يستدلّ على وجود سلسلة متناغمة وهادفة على أصل وجود الخالق والصانع بالنظر إلى صفاته، ولا ينبغي حصر هذا النوع مِن الآيات في إطار إثبات الصفات فقط، وإذا كان هناك مِن المفسّرين مِن حصر تفسير ذلك بهذا الإطار؛ فذلك لأنّه وجد أنَّ الذات غنية عن البرهان. كما في قوله تعالى: ﴿إنَّ في خَلْقِ السَّمَاوَاتِ وَالْأَرْضِ وَاخْتِلَافِ اللَّيْلِ وَالنَّهَارِ وَالْقُلْكِ الَّتِي تَجْرِى فِي الْبَحْرِ بِمَا يَنْفَعُ النَّاسَ وَمَا أَنْزَلَ اللَّهُ مِن السَّمَاءِ مِن مَاءٍ فَأَحْيًا بِهِ الْأَرْضِ لَا يَاتٍ لِقَوْمٍ يَعْقِلُونَ ﴾".

يضاف إلى ذلك، فإنَّ الأبحاث المعرفيّة والاعتقاديّة، لا تنحصر بإثبات الصانع. فإنَّ العقلانيّة تشكّل أرضيّة لجميع المسائل العقائديّة. وإنَّ القطيعة مع العقلانيّة هي نوع مِن تجريد العقائد الإسلاميّة مِن أسلحتها ومصادر قوّتها. إذ كيف يمكن العمل على عرض وتقديم الدين الني لا يمكن إثباته أو بيانه بالدليل والبرهان؟ إنَّ هذا الدين سوف يحكم عليه بالسجن المؤبّد خلف قضبان الصدور.

لقد ذكرنا في مقدّمة كتاب (موسوعة المتكلّمين) بحثًا مسهبًا حول فصل العقل عن الشرع. وعلى الراغبين في الاطّلاع على عقائد الظاهريين المتنصّلين عن العقلانيّة، مراجعة مقدّمة الجزء

١. فاطر: ١٥.

۲. إبراهيم: ۱۰.

٣. البقرة: ١٦٤.

الأوّل مِن هذه الموسوعة.

وفي الختام نذكّر القارئ بأمرين:

١. إنَّ الدفاع عن العقل والعقلانيَّة لا يعني إسلاس قيادة الفكر للعقل في جميع المجالات؛
 بل إنَّ للعقل مساحته الخاصّة التي لا يستطيع تجاوزها، وإنَّ بيان الحدود القائمة بين العقل والشرع يحتاج إلى بحث مستقل.

٢. بالنظر إلى مساحة العقل، فإن الأحكام القطعية للعقل، لن تتعارض أبدًا مع الشرع؛ بمعنى ما ورد في الكتاب السهاوي والسنة القطعية المأثورة على نحو التواتر والتضافر. وإن وجدنا في بعض الموارد تعارضًا بدويًا، فإن هذا التعارض البدوي لا يخرج مِن إحدى حالتين:
 ١. وقوع مغالطة وإشكال في مقدّمات البرهان؛ الأمر الذي يعرّض حكم العقل إلى الخطأ.
 ٢. إن فهمنا للكتاب والسنة، لم يكن فهمًا صحيحًا، وإنّه قد حصل نوع مِن الخطأ في الفهم. وفي بعض المحافل والأندية يتم بيان نهاذج مِن التعارض بين العقل والدين أو بين العلم والدين، وهي في الغالب تفتقر إلى واحد مِن هذين الشرطين. إن هذه المواد تعد فرضيّات غير ثابتة في العلوم الطبيعيّة، وهي في حالة مِن الاهتزاز والتغيّر والتكامل، وإن المنظّرين لها يعترفون ثابتة في العلوم الطبيعيّة، وهي في حالة مِن الأسئلة إلى الحوزات العلميّة والأروقة والمؤسّسات بدورهم بأن هذه الفرضيّات تفتقر إلى القطعة. عندما تمّ طرح فرضيّة التكامل في مختلف المجلات الشرقيّة، انهار سيل جارف مِن الأسئلة إلى الخوزات العلميّة والأروقة والمؤسّسات الدينيّة، تقول: كيف يمكن التوفيق بين فرضيّة أصل الأنواع وظهور النوع الإنساني في هذه الفرضيّة مع الكتب السهاويّة ونظريّة خلق الإنسان فيها؟

وفي تلك الفترة قامت جماعة بالعمل على تأويل الآيات القرآنيّة في هذا الشأن؛ ولكنْ بعد تصرّم الزمن، ثبت أنَّ هذه الفرضيّة لا تقوم على أساس ثابت، وأنَّها لم تكن سوى توهّم وخيال، ولم يمض طويل وقت حتّى تخلّت الداروينيّة عن عرشها لصالح الداروينيّة المحدثة، ثم سقطت الداروينيّة المحدثة لتستولي على عرشها فرضيّة أخرى باسم فرضيّة التحوّل. إنَّ هذه الفرضيّات تظهر باستمرار وعلى نحو متلاحق كفقاعات فوق سطح الماء وسرعان ما تتلاشى وتنحسر، دون أنْ تتمكّن مِن زعزعة أصالة الوحى أبدًا.

#### المصادر

- ـ ابن الأثير الجزري، محمّد بن محمّد، الكامل في التاريخ، ج٧، بيروت، دار الكتاب العربي.
  - \_إبن سعد، محمّد، الطبقات الكبرى، ج٥، بيروت، دار صادر، ١٣٨٠هـ.
  - ابن قتيبة، عبداللهبن مسلم الدينوري، الإمامة والسياسة، ج١، مصطفى محمّد، مصر.
    - \_ابن كثير، الحافظ أبو الفداء، البداية والنهاية، ج١١، بيروت، دار الفكر، ١٤٠٢هـ.
- \_ أبوعبدالله، شمس الدين محمّدبن أحمد الذهبي، ميزان الاعتدال، ج٤، بيروت، دار المعرفة.
  - \_ الأصفهاني، أبونعيم، حلية الأولياء.
- \_ خرّمشاهي، بهاءالدين (مترجم)، خدا در فلسفه (الله في الفلسفة)، طهران، موسسه مطالعات و تحقيقات فرهنگي، 1370هـ.ش.
  - \_ الخطيب البغدادي، أحمدبن علي، تاريخ بغداد، ج١ و٤، دار الكتاب العربي، بيروت.
  - \_السبحاني، جعفر، بحوث في الملل والنحل، ج١، قم، مؤسّسة الإمام الصادق على ١٦١٤١هـ.
    - \_السيوطي، جلال الدين، تاريخ الخلفاء، طهران، نشر الحوري، ١٣٨٢هـ.ش.
    - ـ الشهرستاني، محمّدبن عبدالكريم، الملل والنحل، ج١، بيروت، دارالمعرفة، ٢٠٤هـ.
- ـ الطباطبائي، السيّد محمّد حسين، الميزان في تفسير القرآن، طهران، دار الكتب الإسلاميّة، ١٣٧٨ هـ. ش.
  - \_القشيري، مسلم بن الحجاج، صحيح مسلم، ج٨، بيروت، مؤسّسة عز الدين، ٧٠٤ هـ.
    - \_الكشي، أبوعمرو، رجال الكشي، ترجمة هشام بن الحكم، بمبئي: الهند.
    - \_ الكُليني، محمّدبن يعقوب، الكافي، ج١، دار الكتب الإسلاميّة، طهران، ١٣٩٧هـ.
    - \_المفيد، محمّدبن محمّدبن النعمان، الأوائل، ج٢، تبريز، مكتبة الحقيقة، ١٣٧١هـ.ش.
  - \_الواقدي، محمّدبن عمر، المغازي، ج٢، قم، دفتر تبليغات حوزه علميه قم، ١٣٧٦هـ.ش.

# العقلانيّة والنصّية في الكلام الإسلامي ا

محمّد تقى سبحاني٢

نظرة إلى كيفيّة مواجهة المتكلّمين المسلمين لمسألة «العقل» و «الوحي» المتشعّبة الأطراف لا شكّ في أنَّ البحث حول موضوع بمثل هذه السعة مع قلّة التحقيقات في هذا الشأن شائك و معقّد للغاية. إنَّ هذه المقالة، بالإضافة إلى التقرير التاريخي، تحتوي على بعض الرسائل الأصليّة، التي نرى مِن المناسب التذكير بها مقدّمًا.

كما سوف نرى، فإنَّ السعي في حلّ مسألة العقل والوحي والجميع بين «التديّن» و «التعقّل»، كان يمثّل الأمر الأهمّ الذي شخل أذهان المفكّرين المسلمين منذ البداية؛ سواء في ذلك الذين كانوا يرفعون مِن مكانة العقل وأحكامه في معرفة الدين وفهمه، أو أولئك الذين يعتبرون الدين أبعد مِن أنْ تناله عقولهم، وكانوا قد أعفوا عقولهم مِن مهمّة فهم الدين بشكل كامل. وعلى كلّ حال، فقد أثبت كلتا الجماعتين أنَّ هذه المسألة قد سلبتهما الهدوء الفكرى.

إنَّ التجاذب بين العقل والدين لا يمكنه أنْ يخلِّي سبيل الإنسان الحرِّ والمهتمّ. إذا كان العقل متجذّرًا في جوهر ذات الإنسان، فإنَّ الدين سوف يكون مرتبطًا بأعمق حقيقة وتعلّق وجودي في الإنسان. إنَّ حبس الدين في دائرة التجربة الضيّقة والعقل البشري مِن السذاجة والتبسيط

١. المصدر: المقالة بعنوان «عقل گرايي و نصّ گرايي در كلام اسلامي» في كتاب سر چشمه حكمت: جستارهايي در باب عقل الإعداد: على نقى خدايارى، باللغة الفارسيّة، إصدار؛ مؤسسه فرهنگى نبا، الصفحات ١٠١ إلى١٣٨.
 تعريب: حسن علي مطر.

٢. أستاذ مساعد في كليّة العلوم والثقافة الإسلاميّة للأبحاث (پژوهشگاه علوم و فرهنگ اسلامي).

بمقدار ربط العقل ببضعة أحكام وضوابط كليّة. ومِن بين الجهود الكثيرة التي بذلها علماء الإسلام في التوفيق بين العقل والدين والتي تحدّثنا عن نزر يسير منها في هذه المقالة ندرك هذه النقطة، وهي أتّنا لا نستطيع التغلّب على هذه المسألة المتشعّبة والصاخبة بمجرّد حكم كلّي وطريقة حلّ بسيطة.

ومِن النتائج الأخرى المترتبة على هذا البحث والتحقيق التاريخي، أنْ نعلم أنَّ العقل والاتجاهات العقلانيّة إلى الدين، حتى في القرون الأولى مِن الفكر الإسلامي، لم تكن أبدًا وفي جميع الأمصار والأعصار بمعنى واحد، وقد تمّ ترسيم نسبتها إلى الأشكال المختلفة. وربَّما أمكن لإعادة دراسة وتقييم آحاد هذه الآراء والمزيد مِن التناغم والتهاهي مع هؤلاء المفكّرين، أنْ يعمل \_ إلى حدّ ما \_ على فتح العقد المغلقة في هذه الأحجيّة، ويفتح أمامنا طريقًا جديدًا.

إنَّ أغلب الطرق المطروحة في تاريخ الفكر الإسلامي، قد تأرجحت بين الجانبين على طرفي الإفراط والتفريط. فمنذ بداية الحركات والتيّارات الفكريّة إلى الآن، نواجه اتجاهين متضادّين بين المفكّرين الإسلاميين. إذ نرى في ناحية العقلانيين الذين كانوا يبحثون عن تفسير عقلاني للقضايا الدينيّة، وعمدوا إلى إدراج هذه المعتقدات في حدود ما أمكنهم ضمن الأطر الفلسفيّة الخاصّة، وفي الناحية الأخرى نرى القائلين بالجمود على النصّ، مِن الذين وجدوا العقل أجنبيًّا وحالوا بينه وبين الدخول إلى حريم الدين الآمن. في حين أنَّ هذا النوع مِن الآراء بالنظر إلى منهج القرآن المعتدل، يبدو مثيرًا للعجب. وبطبيعة الحال، فإنَّ المفكّرين الذين سلكوا هذا منهج الطريق بدافع مِن التوفيق بين العقل والدين أو رعاية الاعتدال، قد زلّت بهم القدم في نهاية المطاف وانحدروا نحو أحد هذين الاتجاهين، أو عجزوا بسبب التردّد أو التخبّط بين الأفكار المتنوّعة عن إبداء رؤية جامعة في هذا الشأن، ولا شكّ في أنَّ الغزالي يمثّل النموذج الأبرز في هذه الجاعة. المناه المجاعة العراء المنه المناه المنه الم

١. يقول ابن رشد في حديثه عن الغزالي: «هو مع الأشاعرة أشعري، ومع الصوفيّة صوفيّ، ومع الفلاسفة فيلسوف» (ابن رشد، فصل المقال «ضمن كتاب فلسفة ابن رشد»، ص٧٧، القاهرة). وعلى الرغم مِن خلوّ هذا الكلام مِن الإنصاف، إلّا أنّه - في الوقت نفسه - لا يخلو مِن الحقيقة.

هناك مصداق لما ذكرناه، سواء في ثقافة التشيّع أو في ثقافة التسنّن على حدّ سواء. وبطبيعة الحال، فإنَّ هذا التشابه العام يجب أنْ لا يصرف انتباهنا عن اختلافات هاتين الحوزتين الدينيّتين. فسوف نرى أنَّ النزعة النصيّة في الإماميّة - بسبب الخصائص الخاصّة لروايات أهل البيت عن فسوف نرى أنَّ النزعة النصيّة في الإماميّة - بسبب الخصائص الخاصّة. كما أنَّ المتكلّمين الشيعة مِن خلال استنادهم إلى تعاليم أهل البيت عن يختلفون عن المتكلّمين مِن أهل السنّة إلى حدّ كبير. وفي ختام هذه التوطئة، نشير إلى أنَّ المساحة التاريخيّة لهذا البحث والتحقيق - إذا ما استثنينا موردًا واحدًا - قد استمرّت في الحدّ الأقصى إلى القرن السادس للهجرة، وأنَّ الكلام الإسلامي كان قد استمرّ حتّى القرن الخامس للهجرة تقريبًا، وازدهر بشكل مستقل ومتميّز مِن حركتي الفلسفة والتصوّف؛ ثمّ أخذت هذه الحركات الثلاث تتعاطى فيها بينها أكثر مِن ذي قبل، وبان عليها التأثّر ببعضها إلى حدّ كبير. فمنذ ذلك الحين، لم يعد الغزالي يفكّر بمعزل عن الاهتهام الملسفة والعرفان، ولا ابن رشد عاد قادرًا على تجاهل الكلام والعرفان. إنَّ العقلانيّة في هذه المرحلة قد جنحت لتصبح بالتدريج أكثر غموضًا وتعقيدًا، وصار تحليلها بحاجة إلى المزيد مِن البحث والتحقيق. وعلى هذا الأساس، فإنّنا سوف نبدأ هذه المقالة بتحليل عابر لآراء الغزالي، البحث والتحقيق. وعلى هذا الأساس، فإنّنا سوف نبدأ هذه المقالة بتحليل عابر لآراء الغزالي، ونختمه بتقرير مقتضب عن ابن رشد.

#### أهل الحديث وبداية عهد الجمود على النصوص

لقد كان أوّل تيّار فكري عام يظهر في الإسلام، هو تيّار الجمود على النصّ. وبطبيعة الحال، فإنّ هذه الظاهرة لا تقتصر على الدين الإسلامي فقط؛ إذ إنَّ الاتّجاه الأوّلي في جميع الأديان، يميل إلى الوحي والحفاظ على النصوص والتراث الديني. ففي المجتمع الذي ما يزال يشهد حضور النبيّ، ويُسمع فيه صوت الوحي الهادر يصدح في جميع أركانه، مِن الطبيعي أنْ تضمحلّ فيه الطرق والمسالك الغريبة، وتخبو فيه النغمات المخالفة والأصوات الناشزة، ولا تجد لنفسها موضعًا أو متّسعًا للتعبير عن ذاتها، أو تتّجه نحو الخمود.

وبطبيعة الحال، فإنَّ نزعة الجمود على النصّ في بداية الأمر، قبل أنْ تكون مذهبًا كلاميًّا،

كانت رؤية ثقافيّة، تتفرّع عنها الكثير مِن الأفكار المتنوّعة. فمِن هذه الحاضنة تفتّحت براعم نبتة المرجئة، والجبريّة، والخوارج، والمشبّهة، والمجسّمة، وعشرات التيّارات الأخرى، ووصلت أصداؤها وارتداداتها إلى القرون اللاحقة، وتركت آثارها على الفكر الإسلامي إلى حدّ كبير. وقد تبلورت هذه التيّارات الفكريّة بالتدريج وشيئًا فشيئًا لتظهر على شكل رؤية وفكرة مستقلّة، وتعرف بأسهاء متنوّعة، مِن قبيل: أهل الحديث، والحنابلة، والحشويّة، والسلفيّة.

وعلى الرغم مِن ذلك كلّه، يجب أنْ لا نعتبر غلبة الجمود على النصّ في العصور الإسلاميّة الأولى مجيرّد ظاهرة طبيعيّة؛ وذلك لأنَّ السلطة السياسيّة كان لها تأثير ملحوظ في دعم هذا الاتجاه وتعزيز أركانه. فقد قام جهاز الخلافة في حينها مِن جهة بانتهاج سياسة الضغط على المقرّبين مِن أصحاب النبيّ الأكرم علي والشهود الحقيقيين على السنّة النبويّة، وعملت مِن جهة أخرى على حظر رواية حديث النبيّ الأكرم علي ومنعت الناس مِن ذلك، وحصرته في فئة قليلة مقرّبة مِن دوائر الخلافة والسلطة، وبذلك فقد تمكّن الخلفاء مِن الإمساك بزمام الفكر الديني لدى المتديّنين. و لا يخفى ما للجمود المطلق على «التراث المكبوح»، والجمود على التقاليد المذهبيّة، مِن الفائدة الجمّة التي انعكست إيجابًا على السلطة السياسيّة في تلك المرحلة.

وفي ردّة فعل على النزعة المتطرّفة المتمثّلة في الجمود على النصّ، أخذ تيّار آخر يبدأ بالازدهار في المجتمع الإسلامي تدريجيًّا، لتكتمل صورته النهائيّة لاحقًا على شكل مذهب المعتزلة. وعلى الرغم مِن أنَّ النزاع بين هاتين الطائفتين، قد اقتصر في بداية الأمر على مسألة الجبر والاختيار، ومسألة التشبيه والتنزيه؛ إلّا أنَّ هذه المواجهة أخذت تتسع شيئًا فشيئًا، حتى أدركوا في نهاية المطاف أنَّ الاختلاف الجوهري بينهم، يكمن في أسلوب التعاطي مع النصوص الدينيّة. فكان أصحاب الحديث قد جعلوا مِن ظاهر ألفاظ القرآن والروايات عنوانًا عريضًا، ووضعوه تاجًا على رأس تديّنهم، وأخذ المعتزلة في المقابل يتوسّلون إلى العقل في فتح باب على تأويل النصوص الدينيّة.

١. العسكري، معالم المدرستين؛ العسكري، نقش أئمّة در إحياء دين.

#### أسباب ظهور العقلانية

يجب البحث عن النزوع إلى التفكير قبل كلّ شيء في دين الإسلام؛ وذلك لأنَّ القرآن الكريم حلافًا للنصوص الدينيّة اليهوديّة والمسيحيّة \_ يؤكّد على عنصر العقل والتفكير. إنَّ التوراة كتاب شريعة وتاريخ، والمسيحيّة دين إيهان وأخلاق. وأمّا الإسلام، فهو فوق ذلك وقبله يدعو الناس إلى التعرّف على الإنسان والعالم المحيط به، كها يدعوهم إلى رؤية واضحة عن الوجود والتاريخ والشريعة والأخلاق.

ومع ذلك، فليس هناك مِن شكّ في أنَّ العقلانيّة في الإسلام، قد تأثّرت بعوامل خارجيّة أيضًا. فقد ترك اتساع رقعة الإسلام، ومواجهة المسلمين للثقافات الأخرى، تأثيرين مهمّين في الفكر الإسلامي؛ فمن جهة تركت العلوم والأفكار الغريبة تأثيرها بالتدريج على ذهنيّة المجتمع الإسلامي، ومِن جهة أخرى حفّزت علماء الإسلام إلى الدفاع عن الأسس الدينيّة في مواجهة الأديان والفلسفات المعارضة. ٢ وإذا اتّجهت النزعة العقلانيّة لدى المعتزلة نحو الإفراط، فيجب اعتبار ذلك ناشئًا عن هذا العنصر الأخير. وإذا اعتبرنا القرن الإسلامي الأوّل بوصف قرن غلبة الجمود على النصّ، فيجب علينا أنْ نعتبر القرن الثاني والثالث للهجرة عصر ازدهار العقلانيّة؛ وذلك لأنَّ العقلانيّة حتّى في ذروة ازدهارها، كانت في الغالب منبثقة عن أقليّة مِن الطبقة المتعلّمة في المجتمع، وأمّا عامّة المتديّنين فقد كانوا يرجّحون التعبّد الديني على التعقيدات العقليّة. ومِن هنا، فإنَّ عامّة أهل السنّة كانوا على الدوام يميلون إلى الموروث الديني، ولم يستحسنوا دخول العقل إلى حلبة الدين أبدًا.

ومع بلوغ الاعتزال ذروته، أخذت الاختلافات الكلاميّة تتفاقم داخل هذا التيّار، وتسبّب الإفراط في استعمال العقل إضعاف جوهر وأصل الدين القائم على أساس الإيمان والعبوديّة والتسليم لله سبحانه. إنَّ ازدهار العقلانيّة مِن جهة وانحطاط الحنابلة مِن جهة أخرى، دعا علماء السنّة إلى العمل على تهذيب وتنقيح آرائهم التقليديّة. وفي الحقيقة، فإنَّ القرنين الثاني والثالث

١. الشريف، تاريخ فلسفه در اسلام، ج١، ص١٩٥.

٢. الفاخوري، والجر، تاريخ فلسفه در جهان اسلام، ج١؛ دليسي، انتقال علوم يوناني به عالم اسلام.

للهجرة، قد مثّلا عصر مقاومة أصحاب النصّ في مواجهة تقدّم تيّار العقلانيّة، والخروج مِن مضائق التعصّب والجمود. ومع بداية القرن الرابع للهجرة، دخل تيّار الجمود على النصّ مرحلة جديدة.

قام شخصان مِن كبار علماء أهل السنة ـ كلّ على انفراد ـ بإصلاح الفكر الديني واستقطاب بعض العناصر مِن الكلام المعتزلي. وكان هذان الشخصان هما: أبو الحسن الأشعري (م ٣٣٣هـ) في البصرة، وأبو منصور الماتريدي (م ٣٣٣هـ) في خراسان وما وراء النهر. المع فارق أنَّ الماتريدي قد اقترب مِن المعتزلة بشكل كامل، وعمد الأشعري مِن جهته إلى التأكيد على حفظ أصول الحنابلة ضمن أطر جديدة. ولهذا السبب، فقد تمّ اعتبار الأشعري حدًّا وسطًا بين أصحاب الحديث والمعتزلة، كما تمّ اعتبار الماتريدي حدًّا وسطًا بين الأشعري والمعتزلة. وبذلك، فقد شهد القرن الرابع للهجرة اكتمالًا لحلقات الاتّصال بين العقلانيّة والجمود على النصّ، وبذلك فقد شهدت هذه المرحلة تبلور التقريب الأوّل بين هذين التيّارين.

### الأشعري والماتريدي

وفي أهميّة التعرّف على هذين المذهبين الكلاميين، لا بأس في أنْ نقوم هنا بمقارنة مقتضبة بين الاتّجاهات الفكريّة لهذين المذهبين مع المعتزلة، وقبل ذلك نعرّف بموقف أصحاب الحديث والمعتزلة.

لقد كان لمفهوم العقل بين علماء الإسلام منذ البداية بُعدان، وهما: البُعد النظري والعملي، ونرى اختلاف المعتزلة مع أصحاب الحديث في كلا هذين البُعدين. وعلى الرغم مِن أنَّ الفصل والتفكيك لم يكن واضحًا مِن البداية، إلّا أنَّ المسألتين المهمّتين في تلك المرحلة، ونعني بها التشبيه والتنزيه، والجبر والاختيار؛ قد شكّلتا تجليًا لهذين البُعدين مِن العقل.

كان أصحاب الحديث يذهبون إلى الاعتقاد بأنَّ صفات الباري تعالى يجب إبقاؤها على معانيها الظاهريَّة - كما وردت في الآيات والروايات - وقالوا بأنَّ العقل لا مسرح له في التعرّف

١٠ وكذلك يجب أنْ نذكر هنا شخصًا ثالثًا، وهو أحمد بن محمد الطحاوي (م ٢١١هـ)، الذي كان نشطًا في مصر. الشريف، تاريخ فلسفه در اسلام، ج١، ص١٩٥.

عليها وبيان حقائقها وماهياتها أو تأويلها. وربّها كانت العبارة المعروفة عن مالك بن أنس عندما سأله أحدهم عن معنى «الاستواء» في قوله تعالى: ﴿الرّحْمَنُ عَلَى الْعَرْشِ اسْتَوَى ﴿ التعبير الأشدّ صراحة عن المنهج الفكري لهذه الجهاعة؛ إذ قال: «الاستواء معلوم، والكيف مجهول، والإيهان به واجب، والسؤال عنه بدعة». ٢ وقال الأشعري في وصف الحنابلة: إنّ كلّ ما يقولونه عن الله سبحانه، قد أخذوه مِن كتاب الله والمأثور عن النبيّ الأكرم عليه ، ولم يزيدوا شيئًا على ذلك. ٣

ما تقدّم ذكره هو بيان موقف أصحاب الحديث مِن العقل النظري. ومِن ناحية أخرى، فإنهم يرون أنَّ الإنسان مجبور فيما يفعل، وأنَّ الله سبحانه وتعالى هو خالق أفعال العباد. وكانوا يرون أنَّ بمقدور الله سبحانه أنْ يعند بالمكلّف على فعل لم يرتكبه، وأنْ يدخل الأطفال في النار دون سبب؛ وأنَّ السؤال عن فعل الله أمر خاطئ؛ إذ يقول تعالى: ﴿لَا يُسْأَلُ عَمَّا يَفْعَلُ وَهُمْ يُسْأَلُونَ ﴾ أ. ولا يمكن القبول بحكم العقل في هذا الشأن أيضًا؛ لأنَّ العقل مِن وجهة نظر هم عاجز عن فهم وإدراك حسن هذه الأمور وقبحها، وأنَّ الحُسن والقبح لا يكمن في ذات الأفعال، وإنَّما يكون ذلك رهنًا بغرض الفاعل وغايته، ويتغيّر بتغيّرها.

وفي المقابل، ذهب المعتزلة إلى القبول بحكم العقل، سواء في «المعارف العقليّة» أو في «أحكام العقل». فهم يقولون: «المعارف كلّها معقولة بالعقل، واجبة بنظر العقل، وشكر المنعم واجب قبل ورود السمع، والحسن والقبح صفتان ذاتيّتان للحَسَن والقبيح». ٥

وقد ذهب بعض المعتزلة مِن أمثال النظام إلى حدّ الادّعاء بأنَّ العقل يدرك حُسن وقبح جميع الأفعال. وبشكل عام، يذهب المعتزلة إلى القول بأنَّ دور الوحي في الأعمّ الأغلب هو تأييد حكم العقل والإرشاد إليه. وأنَّ العبارة التي ذكرها الشهرستاني في الملل والنحل حول بيان معتقد أبي على الجبّائي (المتوفّى سنة ٣٠٣هـ)، ونجله أبي هاشم الجبائي (المتوفّى سنة ٣٢١هـ)،

۱. طه: ۳۱۲.

٢. الشهرستاني، الملل والنحل، ج١، ص١٠٥.

٣. الأشعري، مقالات الإسلاميين واختلاف المصلين، ص١١٠.

٤. الأنبياء: ٢٣.

٥. الشهرستاني، الملل والنحل، ج١، ص٥٥.

هي في الحقيقة بيان لخصائص العقلانيّة الحاكمة على مذهب الاعتزال:

"[قال أهل العدل: المعارف كلّها معقولة بالعقل] واجبة بنظر العقل وشكر المنعم واجب قبل ورود السمع. وأثبتا شريعة عقليّة وردّا الشريعة النبويّة إلى مقدّرات الأحكام ومؤقّتات الطاعات التي لا يتطرّق إليها عقل ولا يهتدي إليها فكر. وبمقتضى العقل والحكمة، يجب على الحكيم ثواب المطيع وعقاب العاصي، إلّا أنَّ التأقيت والتخليد فيه يعرف بالسمع». \

ومِن السجالات الأخرى التي احتدمت بين أصحاب الحديث والمعتزلة، مسألة ما إذا كانت معرفة الله أمر نظري ومكتسب أم هي مِن الأمور البديهية التي تدرك بالعقل والفطرة الإنسانية بالضرورة؟ يذهب أصحاب الظاهر والجمود على النصّ إلى القول بأنَّ المعرفة الإلهية أمر بديهي، ويمتنعون عن البحث في هذا الشأن؛ بعكس المعتزلة الذين يذهبون إلى الاعتقاد بأنَّ معرفة الله سبحانه وتعالى، لا تكون إلّا مِن طريق النظر والاستدلال. إنَّ هذا الاعتقاد، هو الذي حمل المعتزلة على تأسيس علم الكلام وتنظيم أصول وقواعد في معرفة الله وصفاته وأفعاله.

لقد نشأ الأشعري في أسرة سنيّة متشددة. وكان والده مِن علماء أصحاب الحديث. وقد انحاز في بداية الأمر إلى المعتزلة، ودرس على يد أساتذة المعتزلة على مدى سنوات طويلة، ولا سيّما منهم أبو على الجبّائي؛ إذ درس عنده علم الكلام؛ إلّا أنّه بعد أنْ وقف على ضعف عقائد المعتزلة واختلافها عن مذهب أهل السنّة والجهاعة، أعلن في نهاية المطاف عن انشقاقه عن مذهب الاعتزال. لقد تبنّى الأشعري فكر الحنابلة أ، وعمد إلى الدفاع عنه في ضوء المباني العقليّة. وقد عمد إلى التفريق بين البُعد النظري والبُعد العملي مِن العقل، وقبل بالمدركات المعرفيّة للعقل، وظلّ في الوقت نفسه مصرًّا على عجز العقل عن إدراك حُسن الأفعال وقبحها. «والواجبات كلّها سمعيّة، والعقل لا يوجب شيئًا ولا يقتضي تحسينًا ولا تقبيحًا؛ فمعرفة الله تعالى: ﴿ وَمَا كُنّا مُعَذّبِينَ فَمعرفة الله تعالى بالعقل تحصل وبالسمع تجب، قال الله تعالى: ﴿ وَمَا كُنّا مُعَذّبِينَ

١. الشهرستاني، الملل والنحل، ج١، ص٤.

٢ . الأشعري، الإبانة عن أصول الديانة، ص٩.

حتى نَبْعَثَ رَسُولًا ﴿ . وكذلك شكر المنعم وإثابة المطيع وعقاب العاصي، يجب بالسمع دون العقل، ولا يجب على الله تعالى شيء ما بالعقل، لا الصلاح ولا الأصلح ولا اللطف، وكلّ ما يقتضيه العقل مِن جهة الحكمة الموجبة، فيقتضي نقيضه مِن وجه آخر ». ٢

لقد عمد الأشعري مِن خلال هـ ذا الفصل والتفكيك إلى دفع أصحاب الحديث خطوة نحو العقل، ومِن هنا فقد حظي علم الكلام - الذي كان حتّى ذلك الحين حكرًا على المعتزلة بمقبوليّة عامّة. لقد قام الأشعري في رسالة (استحسان الخوض في الكلام) بالتأسيس لمباني هذا التفكير، كما أسّس لجواب أهل السنّة في الردّ والجواب عن رؤية أصحاب الحديث في تحريم علم الكلام. يجب البحث عن أهميّة الأشعري وآثاره وأعماله في التأثير الذي تركته على المتكلّمين الكبار الثلاثة الذين جاؤوا بعده، وهم: القاضي أبو بكر الباقلاني (المتوفّى سنة ٢٠٤هـ)، وأبو إسحاق الإسفرائيني (المتوفّى سنة ٢١٨هـ)، وإمام الحرمين الجويني (المتوفّى سنة ٢٧٨هـ)، فقد إلا رضيّة لتدخّل العلماء مِن استثمار الفضاء الذي مهد له الأشعري على نحو جيّد، وأعدّوا المزيد مِن الأرضيّة لتدخّل العقل في المباحث الاعتقاديّة.

إنّ الأشعري، وإنْ عمد بحسب الظاهر إلى توظيف العقل في إثبات وترسيخ مباني أصحاب الحديث والدفاع عنها فحسب، إلّا أنّه ما إنْ فتح الباب لدخول العقل في هذا المضهار، حتّى تداعت العقائد الدينيّة واحدة إثر أخرى مثل أحجار الدومينو، وتمّ تقييدها وتعديلها. وخرجت النظريّة المشبعة للصفات بقيد «بلا تكييف» "، ونظريّة الجبر مع الاعتقاد بـ «الكسب» أو عدم خلق القرآن بقيد «الكلام الأنفسي» أو عن دائرة الفهم القديم الشائع بين أصحاب الحديث،

١. الإسم اء: ١٥.

٢ .الشهرستاني، الملل والنحل، ج١، ص١١٥.

٣. الأشعري، الإبانة عن أصول الديانة، صص٨-٩. وقد ذهب الأشعري لاحقًا في كتاب اللمع إلى أبعد مِن ذلك،
 وتماهى مع المعتزلة في القول بتأويل الصفات.

٤. الأشعري، اللمع في الردّ على أهل الزيغ والبدع؛ أبو زهرة، تاريخ المذاهب الإسلاميّة، ص١٧٢.

٥. الأشعري، الإبانة عن أصول الديانة، ص ٢٠. وانظر أيضًا: الأشعري، اللمع في الردّعلى أهل الزيغ والبدع. وعلى الرغم مِن أنَّ الأشعري لم يصرّح بالكلام النفسي، بيد أنَّ مؤدّى كلامه يؤدّي إلى هذه النتيجة.

واتّخ ذت صورة أقرب إلى العقل. والأهمّ مِن ذلك كلّه، هو أنَّ معرفة الذات والصفات لم تعُد أمرًا واضحًا وبدهيًّا، بل صارت بحاجة إلى دليل واستدلال.

وقد تقدّم أبو بكر الباقلاني على أبي الحسن الأشعري في جميع هذه المسائل، وفتح للعقل مجالًا أوسع في فهم وتفسير المعتقدات الدينيّة. وبعد ظهور إمام الحرمين الجويني، اكتسب الكلام في مدرسة الأشاعرة صورة عقليّة وجدليّة بالكامل. وقد تحدّث في مقدّمة كتابه (الشامل في أصول الدين) عن المباني والمنهج العقلي بالتفصيل، وأجاب عن شبهات الذين اعتبروا الاستدلال بدعة، وأنّه مِن دون فائدة. إنّ هذا القسم مِن كتاب (الشامل) قابل للمقارنة بكتاب المغني للقاضي عبدالجبار المعتزلي (المتوفّى سنة ١٥ هـ) من بل وإنّ تأثير المغني ملحوظ حتّى على كتاب (الشامل في أصول الدين) لإمام الحرمين الجويني أيضًا. وعلى الرغم مِن أنّهم لا يعتبرون الجويني بوصفه مؤسّسًا في علم الكلام، ولكنْ على كلّ حال فقد وصل الاتّجاه العقلاني في الكلام الأشعري بظهوره إلى ذروته. كالمناه الكلام الأشعري بظهوره إلى ذروته.

طيلة هذه المرحلة رزح الجمود التقليدي على النصّ تحـت الضغط مِن جهتين؛ فمن جهة كان تيّار المعتزلة قد أخذ بالاتّساع مِن خلال دعم الحكومات المحليّة، واقترابهم واتحادهم مع التشيّع، ومن ناحية أخرى كان الكلام الأشعري مِن خلال استقطاب التفكير العقلي قد شكّل تهديدًا لنزعة الجمود على النصّ. وفي الحقيقة، فإنّ السلفيّة في شكلها المتطرّف، لم تقم لها قائمة تحت ضربات العقلانيّة إلى ظهور ابن تيميّة في القرن السابع للهجرة (٦٦١-٧٢٨هـ). وكان تأثير التفكير الأشعري في عقائد أهل السنّة بحيث أنّ الشهرستاني في القرن السادس للهجرة، إذ كان يريد بيان نظريّة أهل السنّة في باب العقل والشرع، لم يكن يصل إلى ذهنه أيّ تنسيق أوضح من عقيدة الأشاعرة:

«وأمّا السمع والعقل، فقد قال أهل السنّة: الواجبات كلّها بالسمع، والمعارف كلّها

١. انظر كتابيه المعروفين: تمهيد الأوائل وتلخيص الدلائل، والإنصاف.

٢. الجويني، الشامل في أصول الدين، ص١٢.

٣. القاضي عبدالجبار المعتزلي، المغني في أبواب التوحيد والعدل، ج١٤.

٤. الفاخوري، والجر، تاريخ فلسفه در جهان اسلام، ج١، ص٥٥٥-١٥٧.

بالعقل. فالعقل لا يحسن ولا يقبّح، ولا يقتضى ولا يوجِب. والسمع لا يعرّف؛ أي لا يوجِد المعرفة، بل يوجِب». ا

وكان على هذا الأساس أنْ يقبل بهذا التعريف بيُسر في تعريف «أصول» الدين و «فروعه»: «كلّ ما هو معقول ويتوصّل إليه بالنظر والاستدلال، فهو مِن الأصول. وكلّ ما هو مظنون ويتوصّل إليه بالقياس والاجتهاد، فهو مِن الفروع». ٢

لقد شاعت الأبحاث والمجادلات الكلاميّة بين أهل السنّة في القرن الخامس للهجرة، بحيث قام أبو حامد محمّد الغزالي (المتوفّى سنة ٧٠٥هـ) ـ تلميذ الجويني ـ بمواجهة العقلانيّة المتطرّفة في هذه المرحلة، وغيّر مسار الكلام الأشعري إلى وجهة أخرى. وسوف نعود لاحقًا إلى بيان نظريّة الغزالي.

# العقلانية في الماتريدية

بالتزامن مع الحركة الفكريّة التي أقامها الأشعري، ظهرت شخصيّة أخرى مِن بين العلهاء التقليديين في خراسان، ليواصل أهداف الأشعري ذاتها. إنَّ الماتريدي ـ خلافًا للأشعري الذي كان يدور في فلك المذهب الحنبي/ المالكي ـ كان ينتمي إلى المذهب الحنفي. نعلم أنَّ أبا حنيفة (المتوفّى سنة ١٥٠هـ) كان مِن أصحاب الرأي، ويرى اعتبار القياس في الأحكام. ومِن هنا كان يبدو طريق الماتريدي في تعديل الجمود على النصّ وإدخال العناصر العقليّة إلى العقائد المذهبيّة، معبّدًا على نحو أيسر. سبق أنْ ذكرنا أنَّ الأشاعرة قد اعتبروا المعارف النظريّة للعقل، واهتمّوا بالأحكام العمليّة؛ بيد أنَّ الماتريدي قد أدخل حتّى العقل العملي في دائرة علم الكلام أيضًا، ومِن هنا فقد اقترب مِن المنهج الفكري للاعتزال إلى حدّ كبير، فقد قبل بالحسن والقبح العقلي، واعتبر التكليف بها لا يطاق أمرًا قبيحًا. وقد كان يعتبر الفعل الإلهي حكيمًا، ويُعدّ العدالة ونفي واعتبر التكليف بها لا يطاق أمرًا قبيحًا. وقد كان يعتبر الفعل الإلهي حكيمًا، ويُعدّ العدالة ونفي الظلم مِن الصفات والأفعال الإلهيّة. "

١. الشهرستاني، الملل والنحل، ج١، ص٥٥.

۲. م.ن، ج۱، ص٥٥.

٣. أبو زهرة، تاريخ المذاهب الإسلامية، ص١٦٤؛ النعماني، تاريخ علم الكلام، ج١، ص٧٠.

إنّ الماتريدي لم يكتفِ بهذا المقدار، بل حتّى في هذا البُعد النظري اعتمد على قدرة العقل بشكل أكبر، وأدخله في تجزئة وتحليل الجزئيّات والتفاصيل الكلاميّة أيضًا. إنّه يرى أنّ الإنسان يمتلك القدرة والاختيار، وأنّ مشيئته مؤثّرة في وجود الأفعال. وعلى الرغم مِن أنّه قد قبل بنظريّة الكسب، واعتبر أنّ الله سبحانه وتعالى فاعل لأفعال الإنسان؛ بيد أنّه خلافًا للأشعري، كان يرى أنّ الإنسان يتمتّع بالحريّة الكاملة في «قدرة الكسب»، وأنّه يقوم بالأفعال بحريّة كاملة. وعلى الرغم مِن انتشار أفكاره وآرائه في بداية الأمر بين المذهب الحنفي، ولكنْ مع انتشار المذهب الأشعري، فقد أصبح حتّى علماء الأحناف مِن الأشاعرة، ولم يتمّ القبول بالفكر

# الغزالي في نزاع العقل والوحي

الماتريدي بين عموم أهل السنّة. ١

لقد كان أبو حامد محمّد الغزالي أشعريًا في مسلكه، وقد درس على يد إمام الحرمين الجويني. ومِن هنا، فإنَّ الغزالي يحظى بأهميّة في تاريخ العقلانيّة، إذ تعرّض في منتصف عمره إلى تحوّل فكري، وبتحوّله حدث تحوّل في الفكر الإسلامي، ولو في مرحلة مِن الزمن في الحدّ الأدني.

تتألّف الحياة العلمية للغزالي مِن مرحلتين مختلفتين. وكان النصف الأوّل مِن حياته استمرارًا للمسار ذاته الذي سلكه الكلام الأشعري على مدى قرنين مِن الزمن. في هذه المرحلة عمد الغزالي مِن خلال إدخال المنطق الأرسطي إلى علم الكلام الأسعري إلى الدفع بهذا الحكلام خطوة أخرى إلى الأمام ، وقبله لم يكن المتكلّمون يعملون على توظيف النظام المنطقي لأرسطو حتى في آثار أستاذه الجويني. وبحذق وذكاء تام وجعل المصطلحات الجديدة في المفاهيم المنطقية، ادّعى أنّه قد استخرج القواعد المنطقية مِن آيات القرآن الكريم. كما وقد ادّعى أنّ أرسطو والإغريق، قد أخذوا علم المنطق مِن الأنبياء السابقين. ومِن هنا كان يقول:

اللمقارنة المقتضبة بين نظرية الأشعري وبين أصحاب العقل وأصحاب النقل، انظر: الفاخوري، والجر، تاريخ فلسفه
 در جهان اسلام، ج١، ص١٥٢.

٢. النعماني، تاريخ علم الكلام، ج١، ص١٥.

٣ .الغزالي، القسطاس المستقيم، ج٣؛ أبو زهرة، تاريخ المذاهب الإسلاميّة؛ الأشعري.

إنَّ للمنطق الأرسطي جذورًا دينيّة. ا

وفي هذه المرحلة عمد مِن خلال تأليف الكتب والرسائل الكلاميّة إلى الدفاع عن المباني الفكريّة لأهل السنّة، واهتمّ بانتقاد سائر الفِرَق الأخرى.

ومِن بين ما قام به مِن الأمور المهمّة، هو النقد الذي كتبه على التفكير الفلسفي في تلك الحقبة. فقد ألّف أوّلًا كتاب (مقاصد الفلاسفة) في تقرير وبيان مسائل الفلسفة المشّائيّة، ثمّ قام بتأليف كتابه (تهافت الفلاسفة)؛ ليُثبت بزعمه تناقضات الفلسفة وتعارضها مع العقائد الدينيّة. وكان في نهاية هذه المرحلة أنْ عمد إلى تأليف كتاب (الاقتصاد في الاعتقاد)، وقام فيه بتنظيم الكلام الأشعري في إطار جديد وأدلّة أكثر متانة.

ثمّ إنَّ نقضه لآراء الفلاسفة وأصحاب المذاهب والتعمّق في الأفكار الكلاميّة، أدّى به شيئًا فشيئًا إلى التشكيك حتّى في علم الكلام أيضًا. وتتّضح هذه النقطة منه في كتابه الكلام يس (الاقتصاد في الاعتقاد) إلى حدّ ما. فقد ذهب في هذا الكتاب إلى القول بأنَّ علم الكلام ليس أداة لتحصيل اليقين، وإنَّما هو وسيلة لدفع الشبهات وضرب الخصوم. وعلى كلّ حال، فإنَّ ذهنه الباحث وروحه المضطربة، لم يسكنا إلى الأفكار الفلسفيّة والكلاميّة، حتى أخذ يشكّك في نهاية المطاف في كلّ شيء لم ومِن هنا، بدأت المرحلة الثانية مِن حياة الغزالي؛ إذ وجد ضالّته في التصوّف، ووجد اليقين في السلوك العرفاني فقط؛ الذي قال بزعمه إنَّه بداية طريق النبوّة.

وبعد ذلك بلغ الغزالي بالكلام الأشعري إلى نقطة الذروة، وأعد في الوقت نفسه مقدّمات أفوله وانحداره أيضًا. كان العقل الأشعري قد سلك طريقًا خلت فيه حقيقة الدين مِن البريق، وتـمّ تجاهل جوهر الدين، واقتصرت صورته على التفاخر وعقلنة الفقهاء والمتكلّمين. وبذلك كانت العلوم الدينيّة بحاجة إلى عمليّة إحياء جديدة.

وقد عمد الغزالي مِن خلال تأليفه لكتاب (إحياء علوم الدين) \_ إلى نقد الفكر الديني في

۱. م.ن، ص۲۱.

٢. شرح الغزالي، جموعة رسائل الغزالي، ج٧، أو ترجمة هذا
 الكتاب باللغة الفارسيّة بعنوان شك و شناخت.

عصره، وبين برنامج التدين بالتفصيل؛ وأعطى للتعقّل في هذا البرنامج مكانة هامشية جدًّا \، وفي المقابل رفع مِن السلوك العرفاني والتعبّد الديني إلى مقام رفيع، وهو ما يظهر بوضوح مِن خلال تعريفه للعلم والعقل. أمّا «علم طريق الآخرة»؛ فاعلم أنَّه قسان: علم مكاشفة (وهو علم الباطن) وهو غاية العلوم، وعلم معاملة وهو علم الأخلاق. أوفي هذا التقسيم، تمّ عدّ الفقه مِن (العلوم الدنيويّة الشرعيّة)، وخرج علم الكلام مِن العلوم الشرعيّة بشكل كامل.

وفي إحياء علوم الدين، يتمّ تقديم صورة في غاية الأهميّة لعلم الكلام. فهو يرى أنَّ الكلام على قسمين: قسم منه أدلّة نافعة ومؤثّرة، وهي موجودة في الكتاب والسنّة، ولا حاجة فيها إلى علم الكلام، والقسم الآخر الذي هو إمّا مجادلات مذمومة، وإمّا مسائل غير مثمرة بل ومضلّلة. ومِن هنا، لم يكن علم الكلام مألوفًا في العصر الأوّل، وكانوا يرونه بدعة. "وبطبيعة الحال، فإنَّ الغزالي لا ينكر الحاجة إلى الكلام في العصر الراهن حيث تشيع البدع؛ بيد أنَّ على المتكلّم أنْ يعلم أنَّ مهمّته ومسؤوليّته تكمن في صيانة وحراسة ثغور الدين، ولا يفتح طريقًا إلى المعرفة. إنَّ المتكلّم لا يمتلك مِن العقيدة أكثر ممّا عند عامّة الناس، غاية ما هنالك أنَّه يمتاز منهم بامتلاكه سلاحًا ليدافع به مِن طريق الآخرة، والذي هو منهج الدين والعرفان. أو فيها بعد أقرّ الغزالي في كتابه (الجام العوام عن علم الكلام) بأنَّ علم الكلام يكون في بعض الأحيان موصلًا إلى الحقيقة، ولكنَّ ذلك مِن الندرة بحيث يجب بشكل عام تخذير العالم والعامّي على السواء ومن هذا العلم. "

كما أنَّ للغزالي بيانًا يستحقّ الاهتمام في شأن العقل. فقد قبل بالعقل النظري واعتبره أساسًا

١. الغزالي، قو اعد العقائد في إحياء العلوم، ج١، ومقارنته بالباب الثاني مِن كتاب العلم: في الكتاب ذاته.

۲ .الغزالي، إحياء علوم الدين، ج١، صص٣٦-٣٣.

٣. م.ن، صص٥٥-٣٦. وانظر أيضًا: باب ذمّ المجادلة والمناظرة.

٤. م.ن، ج١، ص٣٦.

٥. الغزالي، مجموعة رسائل الغزالي، ج ٤، رسالة الجام العوام عن علم الكلام (في مجموعة رسائل الغزالي)، دار الكتب العلميّة، بيروت. إنَّ مراد الغزالي مِن «العوام» في هذه الرسالة، يشمل حتّى الفقهاء والمتكلّمين أيضًا. انظر: م.ن، ص ٤٩.

للتفكير العقلاني للإنسان ، ولكنّه أضاف أيضًا أنّ الإيهان ومعرفة الله، بل ومعرفة حقيقة الأشياء، كامنة في نفوس الناس على شكل فطري، ويتمّ الحصول عليها بوساطة التذكّر. ٢ وهنا أثبت مرّة اخرى أنّه لا يؤمن كثيرًا بالعقل الفلسفي والأدلّة الكلاميّة المتشابكة والمعقّدة.

والخطوة البالغة الأهمية الأخرى التي اتخذها الغزالي، تكمن في اعتباره الحقائق والمعارف الدينيّة ذات طبقات. وكان يقول: إذا كان للحقيقة درجات وبطون مختلفة، وإذا كان الإنسان مِن ناحية الوجود والعقل له مراتب متنوّعة؛ إذن ينبغي تعليم كلّ شخص بها يتناسب مع ظرفيّته الوجوديّة. ٣ ومِن هنا، فقد فتح طريقًا لدخول العرفان إلى المعارف الدينيّة، وأحلّه مرتبة ومنزلة فوق الفقه والكلام.

وقد استفاد ابن رشد (م سنة ٥٩٥هـ) مِن هذا المبنى الذي ذكره الغزالي للتوفيق بين العقل والدين؛ مع فارق أنَّ الغزالي كان ينسب الحقائق العالية والمعارف السامية إلى العرفان، بينها كان ابن رشد يعتقد أنَّ القرآن الكريم قد أيّد العقل الفلسفي ابن رشد ينسبها إلى الفلسفة. لقد كان ابن رشد يعتقد أنَّ القرآن الكريم قد أيّد العقل الفلسفي مِن خلال تأكيده على التفكير وتحصيل المعرفة في العمل. وهو يرى وجوب رعاية ظواهر النصوص الدينيّة على العوام، وأنَّ الفيلسوف يتوصّل إلى تأويل النصوص مِن خلال كشف الحقائق البرهانيّة. لا ينبغي تعريف العوام بالحقائق الباطنيّة، بل ويجب أنْ لا يقال لهم: إنَّ الحقائق الدينيّة التي هي حقائق فلسفيّة، يجب طرحها بلغة النصوص الدينيّة قابلة للتأويل. إنَّ الحقائق الدينيّة التي هي حقائق فلسفيّة، يجب طرحها بلغة معقّدة ومغلقة في المصادر الفلسفيّة ذاتها، كي لا يمكن أنْ تصل إلى غير أهلها. إنَّ الغزالي وابن رشد يعتبران التأويل خاصًّا بـ«الراسخين في العلم»؛ مع فارق أنَّ الغزالي يرى أنَّ الراسخين في العلم هم المتصوّفة، بينها يراهم ابن رشد في الفلاسفة. "

١. الغزالي، إحياء علوم الدين، ج١، ص١٢٥.

۲. م.ن، ص۱۲٦.

۳. م.ن، ص۱۲۷.

٤. ابن رشد، فصل المقال (ضمن كتاب فلسفة ابن رشد)، صص ١٠١٠.

٥. م.ن، صص ٢٤-٢٦.

٦. م.ن، صص١٨ - ١٩، وصص ٣٠-٣١. ولتوضيح رأي ابن رشد في هذا الباب يمكن الرجوع أيضًا إلى كتاب الكشف

# العقلانيّة والجمود على النصّ في القرون المتأخّرة

رأينا أنَّ الغزالي مِن خلال فسح المجال للتصوّف، قد أزرى بالتفكير العقلاني مِن الناحية العمليّة؛ فقام بطرد الفلسفة مِن مسرح الدين، ونفى الكلام إلى ثغور الدين ليمارس مهمّة حراسة الحياض الدينيّة. وفي المقابل، عمد ابن رشد مِن خلال تأليف كتاب (تهافت التهافت) إلى الدفاع عن حريم العقل، ومِن خلال كتابيه الآخرين (فصل المقال) و(الكشف عن مناهج الأدلّة)، سعى إلى التوفيق بين العقل والدين. ومِن لطائف التاريخ، أنَّ ابن رشد قد ترك تأثيرًا أكثر مِن الغزالي في التحوّلات اللاحقة للكلام الأشعري. وبعد الغزالي و خلافًا لجميع جهوده - ظهر تيّار كلامي قويّ تقدّم في بعض الموارد حتّى إلى صلب الأبحاث الفلسفيّة. وكان عبدالكريم الشهرستاني (م سنة ٤٠٦هـ)، والقاضي عضد الدين الإيجي الشهرستاني (م سنة ٢٠٦هـ)، والقاضي عضد الدين الإيجي (م سنة ٢٠٧هـ)، والسيّد شريف الجرجاني (م سنة ٢٨هـ)، ينتمون إلى هذا التراث الكلامي. في كلام أهل السنة لم تنطفئ شعلة العقلانيّة أبدًا، بل أخذ بريقها يزيد يومًا بعد يوم، بحيث أنَّ آثار ذلك ظلّت باقية إلى يومنا هذا.

ولكن ينبغي أنْ نرصد تأثير الغزالي في موضع آخر. فقد تسبّب بظهور تيّارين مهمّين، أو خلق الأرضيّة لظهورهما في الحدّ الأدنى. فهو مِن جهة أضفى على التصوّف الذي كان يُعدّ حتّى ذلك الحين بوصفه تيارًا مفردًا ومعزولًا مسحة دينيّة، وأعاده إلى صلب المجتمع الديني، ومِن ناحية أخرى مهّد الطريق لتعزيز وتقوية تيّار الجمود على النصوص. إنَّ الغزالي مِن خلال تضعيفه للفلسفة والكلام وتوجّهه إلى الوحي، عمد بشكل غير مباشر إلى تمهيد الطريق لظهور السلفيّة. إنَّ النزعة المتطرّفة في الجمود على النصّ التي آلت جذوتها إلى الخمود في الأندلس بموت ابن حزم الأندلسي (المتوفّى سنة ٢٥٤هه)، عادت لتشتعل مِن جديد في دمشق. فقد عمد هذه المرّة أحمد بن عبدالحليم المعروف بابن تيميّة الحرّاني (المتوفّى سنة ٢٨٨هه)، ثمّ تلميذه ابن قيّم الجوزيّة (المتوفّى سنة ٢٥٨هه)، إلى التأسيس لفكر ما يزال مستمرًّا حتّى الآن، ومِن جملة هذا التفكير ما نراه في أوساط فرقة الوهابيّة. إنَّ عالم أهل السنّة يعتبر اليوم وارثًا لكلا هذين التيّارين الفكريين، وهما: التطرّف في الجمود على النصّ (عند أتباع ابن تيميّة)، والعقلانيّة (عند التيّارين الفكريين، وهما: التطرّف في الجمود على النصّ (عند أتباع ابن تيميّة)، والعقلانيّة (عند

أتباع المذهب الأشعري).

#### العقلانية عند الشيعة الإمامية

من بين فِرَق التشيّع الثلاث الكبرى، سوف نقتصر على بحث الإماميّة فقط؛ وذلك لأنَّ الزيديّة قد اقتفت أثر المعتزلة، وآمنت بعقلانيّة الاعتزال بالكامل. وأمّا الإسماعيليّة، فقد وقعت تحت تأثير الأديان الغنوصيّة والمانويّة، كما تأثّرت إلى حدّ ما بفلسفة الأفلاطونيّة الحديثة، وابتعدت في مسارها عن الأفكار الدينيّة.

وبطبيعة الحال، يجب أنْ نبدأ الكلام في حقل الإماميّة مِن الأئمّة الأطهار مِن أهل البيت على ولكنْ حيث أنَّ غايتنا هي بحث ومناقشة آراء وأفكار المسلمين، وليس تحليل النصوص الأصليّة؛ لذلك سوف نبدأ البحث مِن علماء الشيعة. مِن بين أصحاب الأئمّة بيه ولا سيّما أصحاب الإمام الباقر والإمام الصادق بي نواجه جماعتين مختلفتين، وهما أوّلًا: الجماعة التي تعرف بـ «المتكلّمين»، وثانيًا: الجماعة التي يُطلق عليها عنوان: «المحدّثين» أو «الفقهاء». ومِن بين الجماعة الأولى، نذكر: هشام بن الحكم، وهشام بن سالم، وحمران بن أعين، ومحمّد بن طيّار، ومؤمن الطاق. ومِن بين الجماعة الثانية نذكر: محمّد بن مسلم، وأحمد بن محمّد بن خالد البرقي، ومحمّد بن حسن الصفّار. يعود الاختلاف والتمايز بين هاتين الجماعتين إلى طريقة وحجم توظيفهم للعقل في المعارف الدينيّة، ومِن هنا فإنَّهم يعتبرون مِن الممثّلين للعقلانيّة أو النزوع إلى النصوص في عالم التشيّع.

وقد اعتبروا أوّل متكلم شيعي هو حفيد ميثم التهار، وهو عليّ بن إسهاعيل بن ميثم التهار. اوهناك من يذهب إلى أنَّ تأسيس الكلام الشيعي، يعود إلى مرحلة أقدم، ويرى أنَّ الكميت بن زياد الشاعر الشيعي المعروف وعيسى بن روضة مِن طلائع المؤسّسين للكلام في التشيّع. الموساك الكثيرون مِن الذين يذهبون إلى الاعتقاد بأنَّ المعتزلة يذهبون في جذورهم إلى كلام الشيعة. وأنَّ واصل بن عطاء مؤسّس الاعتزال قد أخذ علم العدل والتوحيد باعتراف المعتزلة أنفسهم مِن أبي هاشم عبدالله بن محمّد بن الحنفيّة، وأنَّ أباه محمّد بن الحنفيّة قد أخذ

١. ابن النديم، الفهرست، ص٢٢٣.

٢. الصدر، تأسيس الشيعة لعلوم الإسلام، ص ٥٥١.

هذا العلم مِن أبيه الإمام على بن أبي طالب على . ا

وعلى كلّ حال، فإنَّ أوّل مَن رفع لواء الكلام الشيعي ودافع عن مباني التشيّع مستفيدًا مِن أصول الجدل، هو هشام بن الحكم. لقد كان هشام مِن أصحاب الإمام الصادق عليه، ويمكن الوقوف على مناظراته مع المخالفين، وثناء الإمام الصادق عليه، في المصادر الروائيّة الشيعيّة. وقد بلغ هشام بن الحكم مِن الاشتهار في علم الكلام وفنّ المناظرة، حتّى أنَّ يحيى بن خالد البرمكي ـ الوزير المقتدر لهارون الرشيد ـ أعطاه منصب رئاسة المتكلّمين، واختاره رئيسًا وحكمًا في مجالس المناظرات التي كانت تقام بين مشاهير المتكلّمين في ذلك العصر . أوقد تمّ اتّهام هشام بن الحكم وبعض آخر مِن المتكلّمين الشيعة في مصادر الملل والنحل وكلام أهل التسنّن بالتشبيه والتجسيم. وبطبيعة الحال، فإنَّ المتقدّمين مِن علماء الشيعة، قد أثنوا عليهم وبرّؤوهم مِن هذه التهمة . "ويبدو أنَّ اختلاف هشام بن الحكم مع زعاء المعتزلة والمرجئة، كان لها بالغ التأثير في إثارة هذا الاتّهامات. تشير القرائن إلى أنَّه أمضى فترة مِن حياته على غير مذهب أهل البيت الميني، التشيّع . أ

ومِن بين المتكلّمين الشيعة في عصر حضور الأئمّة الأطهار بين المتكلّمين الشيعة في عصر حضور الأئمّة الأطهار بين يجب أنْ نذكر الفضل بن شاذان النيسابوري (المتوفّى سنة ٢٦٠هـ). وكان ابن قبّة بدوره واحدًا مِن المتكلّمين البارزين في هذه المرحلة. وفي المقابل، لا بدّ مِن الإشارة إلى جموع المحدّثين الشيعة الذين كانوا يرون أنَّ واجبهم يتلخّص قبل كلّ شيء في إثبات وضبط تعاليم أهل البيت بين. وقد تمّ بيان سيرة وآثار هؤ لاء العلاء الكبار في كتب الرجال.

والنقطة اللافتة للانتباه في التشيع، أنَّه - خلافًا لما رأيناه بين أهل السنّة - لم يكن هناك حتى القرن الثالث للهجرة اختلافٌ يُذكر بين المتكلّمين والمحدّثين. وبطبيعة الحال، كانت هناك

١. ابن مرتضى، طبقات المعتزلة؛ ابن النديم، الفهرست، ص٣٠٢.

٢. انظر نهاذج مِن مناظراته في مجلس يحيى بن خالد البرمكي، في كتاب: الصدوق، كمال الدين و تمام النعمة، ص٣٦٢ في بعد.

٣. النجاشي، رجال النجاشي؛ الطوسي، رجال الطوسي؛ الطوسي؛ فهرست الطوسي؛ الكشي، اختيار معرفة الرجال.

٤. الكشي، اختيار معرفة الرجال، ج٢، ص٢٦٥ فما بعد.

بعض المناوشات التي تحدث أحيانًا بين المتكلّمين وأصحاب الأئمّة بين، ولكنْ لم يكن هناك مِن أثر لذلك الشرخ الكبير الذي حدث بين الحنابلة والمعتزلة في هذه المرحلة بين أصحاب النصّ والعقلانيّة في التشيّع؛ والسبب في ذلك يعود إلى الاعتدال الذي تحلّى به علماء الشيعة في استعمال العقل والاستناد إلى النصوص الدينيّة. وقد كان وجود أهل البيت، ولا سيّما حضورهم بين الشيعة، يقلّل مِن احتدام الاختلاف والنزاع بينهم. وفي الأصل، فإنَّ منهج أئمّة الشيعة بين المحيث أنمّم ضمن تأييدهم للعقل وبيان المباحث العقليّة؛ كانوا يحدّون مِن دائرة إدراك العقل، ويخذّرون المؤمنين مِن أخذ العقل إلى ما وراء حدوده.

ومنذ القرن الثالث للهجرة والذي اقترن بعصر التقيّة ومرحلة غيبة الأئمّة المنظاف إلى رأيين التيّاران الكلامي والحديثي ينفصلان عن بعضها بالتدريج، وتحوّلا في نهاية المطاف إلى رأيين مختلفين. وعلى الرغم مِن أنَّ عالم التشيّع لم يشهد أبدًا مواجهة واصطفافًا مثل ذلك الذي حصل بين الحنابلة والمعتزلة، إلّا أنَّ القرنين الثالث والرابع للهجرة، شهدا بلورة لتيّاري العقلانيّة والجمود على النصّ بشكل متهايز وفي مواجهة بعضها. ويمكن اعتبار آل نوبخت مِن أبرز المثّلين لتيّار النصّ.

ينحدر النوبختيّون مِن أسرة إيرانيّة متخصّصة في علم النجوم، وقد أسلم جدّهم الأعلى «نوبخت» في عصر المنصور العبّاس. إنَّ هذه الأسرة التي تشيّعت لاحقًا، وقد وصلت إلى مناصب عالية في الدولة العبّاسية، وكان لأفرادها دور ملحوظ في ثقافة العصر العبّاسي وترجمة النصوص الفارسيّة إلى اللغة العربيّة، وإدارة «بيت الحكمة» على عهد هارون الرشيد. وكانت ميزتهم الخاصّة تكمن في معرفتهم بعلم النجوم والفلسفة. وقد اقترب بعض كبار آل نوبخت مِن أهل البيت على بحيث أصبحوا مِن أنصارهم وأصحابهم المقرّبين. كما كان الحسين بن روح النوبختي وهو رابع سفراء الإمام صاحب العصر والزمان في غيبته الصغرى مِن أبناء هذه الأسرة. وقد تمكّنت هذه الأسرة على مدى ما يقرب مِن ثلاثة قرون مِن تخريج الكثير مِن العلماء الكبار إلى عالم الإسلام والتشيّع، ورفعت العقلانيّة لدى الشيعة إلى الذروة. وهناك مِن المحقّقين مِن اعتبر أبناء هذه الأسرة هم المؤسّسون للكلام العقلي لدى الشيعة.

وبفضل معرفتهم بالفلسفة الإيرانيّة والإغريقيّة وكذلك اطّلاعهم على الكلام المعتزلي، فقد محكّ المتكلّمون النوبختيّون مِن بناء نظام متكامل مِن المقولات والقواعد العقليّة بحيث قام عليه كلام الشيعة على مدى قرون مِن الزمن. ١

إنَّ أفضل طريق للتعرّف على العقلانيّة والجمود على النصّ في هذه المرحلة، يكمن في بحث كتاب (الياقوت) \_ وهو الأثر الكلامي الوحيد المتبقّي مِن هذه الأسرة \_ ومقارنته بآثار وأفكار الشيخ الصدوق، وهو المحدّث الشهير والممثّل البارز لتيّار النزوع نحو النصّ. ومن خلال المقارنة بين هذين التيّارين يمكن التعرّف على خصائصها العامّة بشكل واضح. كما يمكن أنْ نشير إلى جهود الشيخ المفيد (المتوفّى سنة ١٣٤هـ)، والسيّد المرتضى (المتوفّى سنة ٢٣٦هـ) في التقريب بين هذين التيّارين الفكريين.

إنَّ الشيخ الصدوق هو في الأصل شخص محدّث، ومِن هنا فإنه ـ سواء في الفقه أو في العقائد ـ يرى نفسـ ه مقيدًا بمعارف القرآن والروايات. وقد بلغ به هذا التقيد حدًّا بحيث أنَّه حتى في كتبه الفقهية والاعتقاديّة، قد حرص على استعمال ألفاظ وتعابير الروايات ذاتها، ويحجم ما أمكنه عن ذكر آرائه الخاصّة. وإنَّ كتاب (المقنع) في الفقه، وكتاب (الاعتقادات) أو (عقائد الإمامية) خير مثال لبيان تفكيره وأسلوبه ومنهجه.

وبطبيعة الحال، لا ينبعي تصوّر أنَّ الشيخ الصدوق كان يكتفي بمجرّد نقل وضبط الروايات فقط، بل كان مِن ـ خلال إحاطته بالروايات والاستفادة مِن معيار تشخيص وترجيح الأحاديث \_ يعمل على تقييم واختيار الروايات، ثمّ يقوم ببيان ما يراه متطابقًا مع الموازين بوصفه عقيدة أو فتوى له.

وللأسف الشديد، فإنَّه ما إنْ يرد الكلام عن المحدِّث، حتّى يذهب الظنّ بتفكير بعضهم سريعًا إلى أصحاب الحديث. في حين أنَّ الشيخ الصدوق لم يكن على وفاق مع هذا التيّار الفكري أبدًا. فإنَّه لا يرى البحث والاستدلال في ردّ المنكرين جائزًا فحسب، بل ويرى ذلك واجبًا أيضًا.

<sup>1.</sup> إقبال، خاندان نوبختي؛ الصدر، تأسيس الشيعة لعلوم الإسلام، ص٣٦٢؛ النوبختي، فرق الشيعه، مقدّمة: السيّد هبة الدين الشهرستاني.

وأنَّ المناظرات المنقولة عنه في هذا الشأن خير شاهد على ذلك. ١

إنَّ معرفة الله سبحانه وتعالى وتوحيده مِن وجهة نظر الشيخ الصدوق أمر «فطري» جُبل على عليه جميع الخلق ، وحتى الإنسان يمكنه مِن خلال تهذيب نفسه واتباع فطرته أنْ يحصل على الرؤية القلبيّة لله سبحانه وتعالى ، ولكنْ على الرغم مِن ذلك كلّه، لا يرى العقل عاجزًا بالمرّة عن معرفة الله وصفاته.

لقد اختص قسم كبير مِن كتبه بنقل احتجاجات الأئمّة على مع المخالفين، وبيان استدلالاتهم. وبطبيعة الحال، فإنَّ الشيخ الصدوق كان يؤمن بمحدوديّة العقل. ومِن هنا فإنّه لم يكن ـ خلافًا للمتكلّمين ـ يجيز المناظرات والجدل إلّا في موارد الضرورة، وذلك ضمن دائرة النصوص وتعاليم الكتاب والسنّة. وعليه ليس عجيبًا أنْ لا نرى حتّى أثرًا كلاميًا واحدًا له مِن بين مئات الكتب التي قام بتأليفها. وبشكل عام، فإنَّ منهج دائرة وموضوع العقل في المعارف الدينيّة تقوم في المعارف على معدوديّة شديدة، وأنَّ المعرفة الدينيّة تقوم في المغالب على مبنى الفطرة والعقل الفطرى. ٤

وأمّا في المقابل، فإنّ كتاب (الياقوت) أثر كلامي. وإنّ معرفة الله مِن وجهة نظر ابن نوبخت أمر نظري واكتسابي، وإنّ الطريق الوحيد للحصول على هذا النوع مِن المعارف منحصر بالاستدلال العقلي. أيذهب الشيخ الصدوق إلى القول بأنّ التوحيد أمر فطرى، بينها

١. الصدوق، معاني الأخبار، ص٢٧ فما بعد، وانظر أيضًا: الصدوق، كمال الدين وتمام النعمة.

٢. الصدوق، الاعتقادات، ج٥، صص٣٦-٣٧.

٣ .الصدوق، التوحيد، ص١١٩-١٢٠.

الصدوق، اعتقادات الصدوق، صص ٤٢-٤٣. وفي هذا الموضع نقل الصدوق مناظرة هشام بن الحكم مع أبي الهذيل؛
 حيث تبيّن وجهة نظره تمامًا؛ إذ يقول فيها أبو الهذيل لهشام بن الحكم: أناظرك على أنّك إنْ غلبتني رجعت إلى مذهبي، وإنْ غلبتك رجعت إلى مذهبي، وإنْ غلبتك رجعت إلى مذهبي، وإنْ غلبتني رجعت إلى إمامي.

هناك اختلاف في نسبة هذا الكتاب إلى أيّ شخص مِن النوبختيين. انظر: إبن نوبخت، مقدّمة الياقوت في علم الكلام،
 و الحلي، مقدّمة أنوار الملكوت في شرح الياقوت.

٦. الحلّي، أنوار الملكوت في شرح الياقوت، ص٣.

يذهب ابن نويخت إلى اعتباره أمرًا مكتسبًا. أعامًا على خلاف ما رأيناه عند الشيخ الصدوق، فإنَّ كاتب (الياقوت) لا يرى الدليل السمعي مفيدًا لليقين؛ وذلك لوجود الاشتراك اللفظي والمجاز والتخصيص في النصوص الدينية. وعليه، لا ينبغي الاعتباد في الأمور الاعتقادية على الروايات فقط، ولا يمكن الوصول إلى القطع واليقين مِن الروايات والآيات إلّا بوساطة ضمّ القرائن إليها؛ يضاف إلى ذلك أنَّ التمسّك بالأدلّة السمعيّة لا يكون ممكنًا إلّا بعد إثبات وجود الله سبحانه وتعالى والنبوّة والعصمة وما إلى ذلك مِن المقدّمات مِن طريق الاستدلال العقلي، وإلّا فسوف ينتهي مسار التفكير إلى الدور المحال. أ

والخلاصة هي أنَّ كتاب الياقوت في البُعد العقلي، يذهب إلى هذا الحدِّ؛ بحيث أنَّه بعد قرنين مِن الزمن وجده العلّامة الحلّي موافقًا للمذهب الفلسفي- الكلامي للخواجة نصير الدين الطوسي بشكل كامل، وعمد إلى كتابة شرح عليه.

لقد عمد ابن نوبخت في بداية الأمر بتمهيد المقدّمات الكلاميّة. إنَّ تعريف الجوهر والعرض والجسم وإثبات الجزء الذي لا يتجزّأ وخلاً إبطال التسلسل، والعديد مِن المسائل الأخرى، تحتلّ القسم الأصلي مِن الكتاب. والنقطة اللافتة والبديعة في هذا الكتاب، تكمن في تقسيم الموجود إلى «واجب» و «ممكن» والاستدلال إلى برهان الوجوب والإمكان. " ولو صحّ حدس المحقّقين في إعادة تاريخ تأليف كتاب الياقوت إلى حوالي عام ٠٥٠ للهجرة، فسوف نستنتج مِن ذلك أنَّ ابن نوبخت هو أوّل مَن أدخل مفهوم الوجوب والإمكان، وبرهان ذلك في الكلام والفلسفة الاسلاميّة. أ

۱. م.ن، ص۱۳.

۲. م.ن، ص۳، وصص۱۰-۱۲.

۳. م.ن، ص٥٢، وص٩٩.

٤. أرجع الأستاذ عبّاس إقبال تاريخ تأليف هذا الكتاب إلى عام ٣٤٠ للهجرة، وذهب مادلونغ إلى القول بأنَّ تأليفه ينتمي إلى القرن الهجري الخامس. انظر: مكدرموت، انديشههاي كلامي شيخ مفيد، ص٣٣. ومِن هنا، فإنّنا قد اكتفينا في تحليلنا بالاستناد إلى ذلك القسم مِن هذا الكتاب الذي مّت نسبته في المصادر الأخرى ـ ومِن بينها: (أواثل المقالات) للشيخ المفيد ـ إلى النوبختيين. وبطبيعة الحال هناك من أرجع كتاب الياقوت إلى القرن السادس للهجرة (مقدّمة الياقوت في علم الكلام)، ولكنَّ هذا لا يبدو صحيحًا.

ولتذكّر أنَّ هذا البرهان لم يرِد حتّى في آثار الشيخ المفيد والسيّد المرتضى أيضًا. وبطبيعة الحال، يجب أنْ لا نأخذ هذه النتيجة باهتهام كبير؛ وذلك لأنَّ الياقوت يعود في الحدّ الأدنى إلى القرن الخامس للهجرة. وعلى أيّة حال، فإنَّ ابن نوبخت يمثّل في هذا الكتاب اتجاهًا عقلانيًّا مِن سنخ عقلانيَّة المعتزلة.

إِنَّ مَا ذكرناه إِنَّا كان بشأن العقل النظري فقط. وفيها يتعلّق بأحكام العقل العملي، فإنَّ الاختلاف بين المتكلّمين والمحدّثين الشيعة \_ خلافًا لما رأيناه بين أهل السنّة \_ قليل جدًّا. إنَّ الشيعة الإماميّة متّفقون قولًا واحدًا على الاعتقاد بالحسن والقبح العقلي، ويعتبرونه ذاتيًّا في الأفعال. إنَّ القيود والمحدوديّات التي فرضها أصحاب الحديث والأشاعرة على العقل العملي، لا نجد لها بين المحدّثين الشيعة \_ في حدود علمنا \_ حتّى مصداقًا واحدًا. وبطبيعة الحال، هناك اختلاف بين المتكلّمين والمحدّثين حول مصاديق الأحكام العقليّة، كها أنَّ المتكلّمين بدورهم لا تتّفق آراؤهم في هذا الباب أيضًا. ونجد نموذجًا لهذا الاختلاف في «قاعدة اللطف» ومسألة «وجوب الأصلح».

#### العقلانيّة في آثار الشيخ المفيد

يُعدّ الشيخ المفيد (٣٣٦-٤١ هـ) شخصية جامعة لمختلف العلوم، مِن قبيل: الحديث والكلام والفقه؛ ومِن هنا فإنّه يُعدّ شخصية ممتازة بين علماء الشيعة. لقد أدرك الشيخ المفيد مِن جهة محضر كبار المحدّثين في عصره، مِن أمثال: جعفر بن قولويه والشيخ الصدوق، ومِن جهة أخرى يصل نسبه العلمي إلى النوبختين. أكما استفاد إلى حدّ ما مِن المعتزلة أيضًا. لقد شهد عصر الشيخ المفيد قوّة في طرح العقلانيّة على يد آل نوبخت، وقوّة في النزعة النصيّة على يد المحدّثين أيضًا. وقد سعى بالنظر إلى جوانب المسألة والجمع بين الأحكام العقليّة ومضامين النصوص الدينيّة بلى التقريب بين التيّارات الشيعيّة المختلفة. ألا يسمح لنا المجال هنا بالحديث حول الآراء الكلاميّة للشيخ المفيد بالتفصيل، ولكن لا يسعنا في الوقت نفسه أنْ لا نشير في الحدّ

١. الصدر، تأسيس الشيعة لعلوم الإسلام، ص٣٧٦، نقلًا عن: النباطي البياضي، الصراط المستقيم.

۲. مكدرموت، انديشههاي كلامي شيخ مفيد.

الأدنى إلى ذلك الجانب الذي يرتبط ببحثنا بشكل مباشر.

لقد رفض الشيخ المفيد نظريّة «التوحيد الفطري». وقد استند الشيخ الصدوق في هذا الشأن إلى روايات تفيد بأنَّ جيع الكائنات مفطورة على جبلّة التوحيد «فطرهم جميعًا على التوحيد». وأمّا الشيخ المفيد، فكان يعتقد أنَّ هذه الروايات إنَّما تعني أنَّ الله سبحانه وتعالى قد خلق الناس ليعتنقوا التوحيد ويعبدوا الله ولا يشركوا به شيئًا. وقد صرّح في أوائل المقالات بأنَّ معرفة الله سبحانه وتعالى ومعرفة النبيّ ومعرفة كلّ شيء غائب، معرفة اكتسابيّة، وإنَّما تحصل مِن طريق الاستدلال. إذ يعمد الشيخ الصدوق إلى تضعيف علم الكلام ومنهج المتكلّمين، ويستند في هذه الغاية إلى روايات أهل البيت الله "، فإنَّ الشيخ المفيد مِن خلال تقسيم علم الكلام إلى حتى وباطل، لا يرى الكلام الذي يكون في خدمة معرفة الدين والدفاع عنه مطلوبًا فحسب، بل ويراه واجبًا أيضًا. وقد استند الشيخ في إثبات مدّعاه إلى آيات وروايات أشادت بالكلام والمتكلّمين. أ

وعلى الرغم مِن ذلك كلّه فإنّه على خلاف آل نوبخت والمعتزلة ـ لا يرى العقل مستقلًا في معرفة حقائق الدين، بل يرى العقل في العلم ونتائجه محتاجًا إلى الوحي والدين. إنَّ العقل البشري يصل إلى الأمور الدينيَّة مِن خلال الاستدلال، وأمّا كيفيَّة الاستدلال على هذه الأمور، فينبغى أنْ يتعلّمها مِن النبيّ والنصوص الدينيَّة:

«واتّفقت الإماميّة على أنَّ العقل محتاج في علمه ونتائجه إلى السمع، وأنَّه غير منفكٌ عن سمع ينبّه العاقل على كيفيّة الاستدلال، وأنَّه لا بدّ في أوّل التكليف وابتدائه في العالم مِن رسول، ووافقهم في ذلك أصحاب الحديث. وأجمعت المعتزلة والخوارج والزيديّة على

١ .المفيد، تصحيح اعتقادات الإمامية، ص ٤٥.

٢. المفيد، أوائل المقالات في المذاهب والمختارات، ص١٧.

٣٤. الصدوق، اعتقادات الصدوق، صص ٤٢ - ٤٣، وصص ٣٤ – ٣٥؛ وقد نقل في كتاب التوحيد خمسة وثلاثين رواية في
 باب «النهى عن الكلام».

٤ .المفيد، تصحيح الاعتقاد، صص٤١-٤٤، وصص٥٣-٥٧.

خلاف ذلك، وزعموا أنَّ العقول تعمل بمجرِّدها مِن السمع والتوقيف»· ا

إنَّ هذه العبارة لا تقبل أيّ نوع مِن أنواع التبرير والتأويل. <sup>٢</sup> إنَّ المفيد يعتبر الإماميّة مِن هذه الناحية موافقين لأصحاب الحديث ومخالفين للمعتزلة. إنَّ هذه النظريّة ليست مجرّد احترام ظاهري للشريعة فقط، بل هو التزام بهذا القول؛ بمعنى أنَّ القواعد والمعقو لات الكلاميّة، إنَّما يجب تعريفها في دائرة وحدود الديانة فقط، وإنَّما يتمّ القبول بها إذا أدّت إلى نتائج خاصّة. إنَّ هذا الأصل ذاته، قد أثّر في آراء الشيخ إلى حدّ ما، وميّز نظامه الكلامي مِن آل نوبخت وحتى مِن أتباعه وأنصاره أيضًا.

إنَّ الرجوع إلى تعريف العقل مِن وجهة نظر المفكّرين الثلاثة مورد البحث؛ ونعني بهم: الشيخ الصدوق، وابن نوبخت، والشيخ المفيد مستحسن أيضًا. وقد عرّف الشيخ الصدوق العقل في ضوء رواية «ما عُبد به الرحمن، واكتسب به الجنان»، أو في تعبير آخر «التجرّع للغصّة حتّى تنال الفرصة». "إنَّ هذا التعريف لا يختصّ بالعقل العملي، ولكنّه يعمل بوضوح على تقييد العقل النظري ضمن أطر أفهام ونتائج العقل العملي. إنَّ العقل يتمتّع عادة بمثل هذه الخصوصيّة في الآيات والروايات. أ

وأمّا مِن وجهة نظر ابن نوبخت، فإنَّ الصفة النظريّة والاستدلاليّة للعقل تحظى بأهمّية خاصّة. كما أنَّ هذين التعريفين بدورهما يبيّنان منزلة العقل في الوقت نفسه أيضًا. ولنتذكّر أنَّ ابن نوبخت - خلافًا للشيخ الصدوق الذي كان يرى معرفة الله أمرًا فطريًّا - يرى أنَّ العقل إنَّما هو مجرّد ثروة إنسانيّة في إطار معرفة الله والحقائق العينيّة. إنَّ هذين التعريفين للعقل، ينتجان في نهاية المطاف - نظامين عقائديين مختلفين.

١. المفيد، أوائل المقالات في المذاهب والمختارات، صص٧-٨.

كديور، مقام عقل در انديشه شيخ مفيد على الله منيد على الله الله على أساس آراء السيد المحترم نظرية المفيد على أساس آراء السيد المرتضى والطوسي، وهو تفسير خاطئ من دون شكّ. وبطبيعة الحال، فإنّنا قد رفضنا فهم مكدر موت لعقلانية المفيد أيضًا. ويبدو أنَّ فهمنا ـ خلافًا للرأيين المذكورين ـ لا يتنافى مع أيّ واحد مِن آراء المفيد.

٣. الصدوق، معاني الأخبار، ص٢٣٩.

٤. الكُليني، كتاب العقل والجهل؛ المجلسي، بحار الأنوار.

يذهب الشيخ المفيد في تعريف العقل إلى اختيار طريق وسط، وهذا التعريف في المجموع هـ و الأقرب ـ بطبيعة الحال ـ إلى عقلانية النوبختيين. إنَّه يرى أنَّ معرفة أصول الدين عقلية واكتسابية، ولكنّه يذهب في الوقت نفسه إلى الاعتقاد بأنَّ طريق المعرفة قريب، وأنَّ الإنسان أيًّا كان مستواه، وإنْ كان لا يعرف علم الكلام أو لم يكن مطلّعًا على فنون الجدل، يصل ـ مِن خلال توظيف العقل ـ إلى معرفة الله سبحانه وتعالى. لا شكّ في أنَّ للشيخ هنا نظرًا إلى العقلانية المفرطة. كما أنَّه نفسه في رسالة (النكت في مقدّمات الأصول)، قدّم تعريفًا للعقل يشير فيه إلى هذه الوسطيّة والاعتدال ذاتيهما؛ إذ يقول فيه: «العقل معنى يتميّز به مِن معرفة المستنبطات، ويُسمّى عقلًا لأنَّه يعقل عن المقبّحات». ا

إِنَّ الاختلاف بين هؤلاء العلماء الثلاثة أكبر مِن ذلك. إِنَّ آراء هؤلاء العلماء الثلاثة في مسألة «قاعدة اللطف»، و «وجوب الأصلح»، تشير أيضًا إلى توجّها تهم المختلفة أيضًا. ٢

والخلاصة هي أنّه في النزاع بين العقلانية والتمسّك بالنصّ، ينحاز الشيخ المفيد إلى التيّار الأوّل بشكل أكبر، وعلى الرغم مِن أنَّ الشيخ مِن مشاهير المحدّثين، إلّا أنَّ اتّجاهه الكلامي أدّى إلى أنْ لا يقبل بالكثير مِن الروايات الاعتقاديّة إلّا بعد تأويلها وتعديلها؛ لا سيّما أنّه في التعارض بين النقل وأحكام العقل، يعمل في الغالب على ترجيح كفّة العقل."

والآن علينا أنْ نرى إلى أيّ مدى تمّت مواصلة مدرسة الشيخ المفيد مِن قبل تلاميذه، وما هو مصر العقلانيّة والتمسّك بالنصّ بين الشيعة.

#### العقلانية بعد الشيخ المفيد

إنَّ التلميذ الأكبر للشيخ المفيد هو المتكلّم البارز السيّد المرتضى المعروف بـ «علم الهدى». وعلى

١. المفيد، النكت في مقدّمات الأصول (مجموعة مصنّفات المفيد، ج١٠)، ص٢٢.

٢. ابسن نوبخت، الياقوت، في علم المحلام، ص٥٥؛ الصدوق، التوحيد، ص٣٩٨، باب «إنَّ الله لا يفعل بعباده إلّا الأصلح معهم»؛ المفيد، أو اثل المقالات في المذاهب والمختارات، ص١١؟ م.ن، الهامش في صفحة ٩٨. يرجى التدقيق في الاختلاف الدقيق بين هذه النظريّات الثلاثة.

٣. المفيد، تصحيح اعتقاد الإماميّة، ص١٢٥.

الرغم مِن أنّه قد سار على خطا التراث الكلامي للشيخ المفيد، إلّا أنّه يميل إلى عقلنة الكلام بشكل أكبر. كما كان السيّد المرتضى متأثرًا بتراث النوبختيين أيضًا. إذ نجد هذه النقطة مِن خلال المقارنة بين كتابي (الياقوت) و (الذخيرة) أيضًا. يتهاهى السيّد المرتضى مع الشيخ المفيد وابن نوبخت في القول بأنّ معرفة حقائق الدين أمر اكتسابي. إلّا أنّه لم يرتض ما ذهب إليه الشيخ المفيد مِن القول بأنّ العقل في الاستدلال يحتاج إلى السمع، وأشكل على هذا الرأي. وفي موضع آخر في الجواب عن هذا السوال القائل: هل الطريق إلى معرفة الله سبحانه وتعالى هو السمع أو العقل؟ قال صراحة برفض طريق السمع، وذهب إلى الاعتقاد بحصر الطريق إلى معرفة الله بالعقل فقط.

إنَّ دليل السيّد المرتضى هو ما كان يقوله ذاته ابن نوبخت. ثم عمد بعد ذلك إلى نقل كلام الشيخ المفيد في تقدّم السمع على العقل عن «بعض أصحابنا»، وقام بنقده. ٢ إنَّ خلاصة نقد السيّد المرتضى لهذا الكلام، هو أنّنا لو ارتضينا هذا القول مِن الإمام على بها هو إمام، فإنَّ هذا الأمر سوف يستلزم الدور المحال، وأمّا إذا قبلنا بكلام الإمام على مِن باب التنبيه والإرشاد إلى حكم العقل؛ إذًا فالملاك في الواقع إنّها هو حكم العقل، وليس الإمام على وقد ورد هذا الرأي في كتاب الذخيرة أيضًا.

وهكذا نرى كيف يبتعد السيّد المرتضى عن موقف أستاذه، ويقترب مِن العقلانيّة بشكل أكبر. وبطبيعة الحال، فإنَّ اختلاف السيّد المرتضى مع الشيخ المفيد لا يقتصر على هذا المورد فقيط. ومِن بين الموارد اللافتة للانتباه جدًّا، اعتقاده بوجوب اكتسابيّة المعرفة الدينيّة. وكان الشيخ الصدوق يعتقد بأنَّ معرفة الله سبحانه وتعالى أمر ضروري. وكان الشيخ المفيد يذهب إلى الاعتقاد باكتسابيّة المعرفة. إنَّ السيّد المرتضى لم يكن يرى مجرّد كسبيّة واستدلاليّة الوصول إلى الحقائق الدينيّة فقط، بل يرى وجوب أنْ يكون ذلك اكتسابيًّا، وإنَّ فطريّة المعارف على خلاف الحفائق الله وحكمته؛ كما أنَّ الشخص الذي يعمل بجهد كبير مِن أجل بناء دار له، فإنّه سيعرف قيمتها ويسكن فيها مدّة أطول. إنَّ الذي يحصل على المعرفة مِن خلال التفكير، سيكون أكثر

١. علم الهدى، الذخيرة في علم الكلام، صص١٥٨-٤٥٤، وص١٦٧.

۲ .علم الهدى، رسائل الشريف المرتضى، ج١، صص١٢٧ - ١٢٨.

ثباتًا واستقامة في طريق تلك المعرفة أيضًا.

إذاً، بناء على قاعدة اللطف، يجب على الله أنْ يقرّ المعرفة في وجود الإنسان بشكل ضروري وفطرى، بل وأنْ يجعل المسير بحيث يمكن للإنسان أنْ يصل إليه بعد الجهود العقليّة. ا

وفي تلك الطائفة مِن المسائل الكلاميّة ـ التي تعـود إلى دائرة العقل ـ نجد هذا الاختلاف ذاته في أوجه النظر بين السيّد المرتضى والشيخ المفيد أيضًا.

إنَّ هذا الاتجاه العقلاني قد اكتمل بوساطة تلاميذ وأتباع السيّد المرتضى أيضًا. وهنا لا بدّ مِن الإشارة في البين إلى كتابين في غاية الأهميّة، وهما: تقريب المعارف لأبي الصلاح الحلبي (المتوفّى سنة ٧٤٤هـ)، وتمهيد الأصول للشيخ الطوسي (المتوفّى سنة ٤٦٠هـ)؛ إذ كان لهما دور ملحوظ وكبير في استحكام وانتشار هذه الرؤية.

وقد استمرّ هذا التيّار والاتجاه في القرن الخامس والسادس للهجرة، وامتزج الكلام الشيعي بالتدريج بالمنطق الأرسطي واختلط بعد ذلك بالفلسفة. إنَّ ذروة اقتراب كلام الشيعة مِن الفلسفة قد تحققت في القرن السابع بظهور شخصيّة كبيرة متمثّلة بشخص الخواجة نصير الدين الطوسي (المتوفّى سنة ٢٧٢هـ). ومنذ ذلك الحين اكتسب الكلام صبغة فلسفيّة بالكامل. ومِن بين مشاهير المتكلّمين في هذه المرحلة الزمنيّة، يمكن لنا تسمية العلّامة الحليّ (المتوفّى سنة ومِن بين مشاهير المتحراني (المتوفّى سنة ٢٩٦هـ). وبهذه المدرسة يكون تيّار العقلانيّة في كلام الشيعة قد بلغ المرحلة الأخيرة مِن تكامله.

تعرّفنا حتّى الآن على ثلاث مراحل مِن كلام الشيعة، وهي على النحو الآتي:

المرحلة الأولى: المتكلَّمون في عصر حضور الأئمَّة الأطهار إليا.

المرحلة الثانية: تتألُّف مِن بني نوبخت، والشيخ المفيد، والسيِّد المرتضى وأتباعه.

# المرحلة الثالثة: تبدأ بالخواجة نصير الدين الطوسي.

وهكذا فقد رأينا أنَّ العقلانيّة في هذه المراحل الثلاث، أخذت تشتدّ خطوة بعد خطوة،

١. علم الهدى، الذخيرة في علم الكلام، ص١٦٨.

وفي المرحلة الأخيرة وجد المتكلّمون الشيعة أنَّ الفلسفة المشائيّة العقليّة عَثَل إطارًا مناسبًا لعرض المعارف الدينيّة. ولو أردنا أنْ نتقدّم إلى أبعد مِن ذلك قليلًا، فسوف نواجه مرحلة رابعة استمرّت إلى عصرنا الراهن. إنَّ مؤسّس هذه المرحلة هو الفيلسوف والعارف الشيعي صدر المتألّمين الشيرازي (المتوفّى سنة ٥٠١هه)، مؤسّس الحكمة المتعالية. وهنا بالإضافة إلى المقولات الفلسفيّة، يتمّ العمل على توظيف المباني والمفاهيم العرفانيّة أيضًا، ويصبح الدين متهاهيًا ومتناغمًا مع العقل والإشراق أيضًا. إذا كان الكلام في المرحلة الثالثة قد اكتسب صبغة فلسفيّة، فقد كانت الفلسفة والعرفان هذه المرّة هما مَن ارتدى ثوب الكلام.

# التمسّك بالنصّ في المرحلة المتأخرة

بعد الشيخ المفيد وبالتزامن مع ازدهار العقلانيّة، واصل تيّار التمسّك بالنصّ نشاطه وحياته أيضًا. وفي الحقيقة، فإنَّ غاية الشيخ المفيد في الربط والتوفيق بين هذين التيّارين لم يجدِ شيئًا، ويبدو أنَّ مقترحه لم يلق ترحيبًا.

وفي ردّة فعل على العقلانيّة المهيمنة على جناح المتكلّمين والفلاسفة، تبلور جناح مستقلّ عن التمسّك بالنصّ أيضًا، وأخذ يهارس نشر تعاليمه وتثبيت مواقفه بالمواكبة معها أيضًا. وسوف تكون لنا إشارة مقتضبة إلى آراء شخصيّتين كبيرتين في هذا التيّار، وهما السيّد رضي الدين علي بن طاووس (م ٥٨٩ – ١٤٤ هـ)، وزين الدين علي بن أحمد العاملي (م ٥١١ ٩ – ٩٦٥ هـ) المعروف بالشهيد الثاني.

إنَّ للسيّد ابن طاووس كتابًا بعنوان (كشف المحجة لثمرة المهجة)، وهو في الحقيقة وصيّة معنويّة وروحيّة كتبها في آخر حياته وتركها لنجله وجميع الشيعة. وفي الفصل الخامس عشر، يتعرّض المؤلف إلى معرفة الله وبيان الطريق إلى هذه المعرفة. ويبدأ هذا الفصل بالعبارة الآتية: «إنّني وجدت كثيرًا ممّن رأيته وسمعت به مِن علماء الإسلام قد ضيّقوا على الأنام ما كان سهّله الله ـ جلّ جلاله ـ ورسوله على معرفة مولاهم ومالك دنياهم وآخرتهم، فإنّك تجد كتب الله ـ جلل جلاله ـ السالفة والقرآن الشريف مملوّا مِن التنبيهات والدلالات على معرفة مولاهم ومالك دنياهم ومالك ومخير المتغيّرات

ومقلّب الأوقات، وترى علوم سيدنا محمّد خاتم الأنبياء وعلوم من سلف مِن الأنبياء ومقلّب الأوقات، وترى علوم سيدنا محمّد خاتم الأنبياء وعلوه من سلف مِن الأنبياء عليهم في التنبيه اللطيف والتشريف بالتكليف، ومضى على ذلك الصدر الأوّل مِن علماء المسلمين وإلى أواخر أيام من كان ظاهرًا مِن الأئمّة المعصومين بيكا ». المناهدة المعصومين المناهدة ا

إنَّ التمسّك بالنصّ لدى الشيعة يمتلك التعبير الأفضل في كلمات السيّد ابن طاووس. وكما نرى، فإنّه لا ينكر العقل، ولا يتمسّك بالنصّ في معرفة الله. إنَّه يرى أنَّ أصل وجود الصانع أمر وجداني وغير قابل للإنكار، ويرى أنَّ عقل جميع الناس يُجمع على أصل الخالق، وإنَّما الاختلاف يكمن في حقيقة ذات الله وصفاته. وعليه، فإنَّ التصوير الذي يقدّمه ابن طاووس للعقل، يختلف عن قول المتكلّمين والفلاسفة في هذا الشأن.

إنَّ ابن طاووس يبيّن هذا الاختلاف مِن خلال مثال. أنَّ المتكلّم مِن وجهة نظره مثل الأستاذ الذي يرفع الشمعة مِن أمام تلميذه، ويأخذها بعيدًا، ثمّ يطلب منه أنْ يطوي الطريق ويعدّ الزاد والراحلة في طلبها. ٢ إنَّه لا يعتقد بأنَّ النظر في الجواهر والأجسام والأعراض حرام، أو لا يؤدّي إلى المعرفة، بل يرى أنَّ هذا النوع مِن الطرق بعيد، وهو مِن الطرق المحفوفة بالمخاطر، والتي لا يأمن الشخص على نفسه بعد دخولها أنْ يخرج منها بسلام. ٣

إنَّ السيّد ابن طاووس ينتقد كلام العقل الذي كان شائعًا في عصره (المعتزلة والذين ساروا على طريقتهم)، ويرى أنَّ تشتّت آرائهم يشكّل دليلًا على كثرة المخاطر الموجودة في هذا الطريق. ٤ وقد استشهد برسالة لقطب الدين الراوندي؛ والتي جمع فيها موارد الاختلاف بين الشيخ المفيد والسيّد المرتضى، وقد بلغت خسًا وتسعين موردًا. ٥

وقد نصح المؤلّف أولئك الذين يتصدّون لتعليم وإرشاد المسترشدين، بقوله:

١. ابن طاووس الحسني، كشف المحجّة لثمرة المهجة، ص١٥.

۲ .م.ن، ص۲۲.

٣. م.ن، صص ٣٨-٣٩، وصص ٣٦-٣٧.

٤. م.ن، صص٧٧-٢٨.

٥. م.ن، ص٢٣.

«أوصيك يا ولدي محمّد ومن بلغه كتابي هذا ممّن يعلّم المسترشدين إلى معرفة ربّ العالمين أنْ يقوّي ما عندهم في الفطرة الأوليّة بالتنبيهات العقليّة والقرآنيّة والهدايات الإلهيّة والنبويّة، ويقول للمسترشدين إنَّما يحتاج إلى معرفة صفات هذا المؤثّر والصانع ويثبت صفاته عنده بأسهل ما يريد منه مولاه - جلّ جلاله - مِن تكليفه بتدبير صاحب الشرائع وتسليمه مِن القواطع ومِن خسارة عمر ضائع». ا

إنّا ذكرنا عبارات السيّد ابن طاووس بطولها وتفصيلها؛ اعتقادًا منّا أنّ هذا الكتاب كان له تأثير كبير على من تلاه مِن علماء الشيعة. ومِن بين هؤلاء العلماء، يجب أنْ نذكر الشهيد الثاني. فإنّه في رسالة الاقتصاد والإرشاد، قام بنقل كلمات السيّد ابن طاووس وعمد إلى شرحها وتفصيلها. واللافت هنا أنّه منذ البداية، يرى اتّحاد الفكر والاستدلال مع مضمون آية الفطرة: ﴿فَا وَيُم وَجُهَكَ لِلدِّينِ حَنِيفًا فِطْرَتَ اللّهِ الَّتِي فَطَرَ النّاسَ عَلَيْهَا ﴿ \* ورواية: «كلّ مولود يولد على الفطرة». " إنّ هذه النقطة تبيّن الرأي الشائع بين المحدّثين وفقهاء الشيعة بشأن العقل؛ إذ يرونه نوعًا مِن «العقل الفطري». ألقد صرّح الشهيد الثاني بأنّ هذه المرتبة الفطريّة مِن المعرفة لا تحتاج إلى تعلّم أيّ علم، وإنّا تحصل بمجرّد الإشارات والتنبيهات الشرعيّة. وإنّه ينتقد علم الكلام بشدّة، ولا سيّما منه ما كان شائعًا مِن الأبحاث في عصره، ويراها على خلاف اعتقاد المتكلّمين \_ مِن أبعد طرق التعرّف على الله، وأكثرها خطورة وتعقيدًا. "

لقد رأينا أنَّ المتكلِّمين كانوا يعتبرون «المعرفة الاستدلاليَّة» أساس الإيهان، إلَّا أنَّ الشهيد الثاني يرى أنَّ «الجزم والإذعان» هو المعتبر في الإيهان، مِن أيّ طريق حصل ذلك:

۱. م.ن، ص۳۰.

٢. الروم: ٣٠.

٣. ابن طاووس الحسني، كشف المحجّة لثمرة المهجة، ص٣٩.

الشهيد الثاني، حقائق الإيمان، ص١٦٩؛ الشهيد الثاني، رسالة الاقتصاد في كتاب حقائق الإيمان المطبوع مِن قبل دار نشر مكتبة آية الله العظمى شهاب الدين المرعشي النجفي.

٥. الشهيد الثاني، حقائق الإيمان، ص١٧٠.

۲. م.ن، ص۱۷۱.

"والحاصل أنَّ المعتبر في الإيهان الشرعي هو الجزم والإذعان، وله أسباب مختلفة مِن الإلهام والكشف والتعلّم والاستدلال. والضابط هو حصول الجزم بأيّ طريق اتّفق» الإلهام والكشف والتعلّم والاستدلال. والضابط هو حصول الجزم بأيّ طريق اتّفق» الإنّ تيّار التمسّك بالنصّ استمرّ لاحقًا بوساطة أشخاص مِن أمثال الشيخ الحرّ العاملي (المتوفّى سنة ١١٠هـ)، والعلّامة محمّد باقر المجلسي (المتوفّى سنة ١١٠هـ)، وبلغ منتهى كاله. إنَّ تاريخ التمسّك بالنصّ عند الشيعة كان مِن هذه الناحية آخذًا بالازدهار في الحدّ الأدنى؛ إذ قام بتوضيح آرائه ومواقفه شيئًا فشيئًا، وقلّل مِن إبهاماته الأوليّة.

#### النتيجة

والآن بعد أنْ قدّمنا تقريرًا مقتضبًا عن هذين التيّارين الفكريين الكبيرين في تاريخ الكلام الإسلامي، مِن المناسب أنْ نخرج مِن الدائرة التاريخيّة قليلًا، ونلقي نظرة مِن فوق إلى هذا المشهد المتنوّع مِن الأفكار:

1. كما سبق أنْ ذكرنا، فإنَّ هذيب التيّارين يتّجهان نحو الإفراط، وينكصان عن إدراك صعوبات المسير والحلول المطروحة في الجناح المقابل. إنَّ الأبحاث الكلاميّة تتخبّط في بعض الأحيان في متاهات النزاع والجدل ردًا وإثباتًا، بحيث يتمّ تجاهل النصوص الدينيّة أو تفقد ماهيتها تحت مباضع التأويل. لا ينبغي أنْ ننكر أنَّ الاتجّاه المفرط إلى العقل قد أثار الغبار في غتلف المراحل الزمنيّة على وجه حقيقة الدين، الأمر الذي أزعج المتديّنين والمتشرّعين. وفي المقابل فإنَّ التمسّك بالنصّ أو النزوع الإيماني بدوره يتنكّر إلى التعقّل والتفكّر بحيث يترك الدين مِن دون ملجأ أو ملاذ. إنَّ التمسّك بالنصّ عندما يجنح نحو الإفراط، يعزل الدين عن مسرح الحياة. صحيح أنَّ الدين متجذّر في عمق وجود الإنسان، وأنَّ أساس ذلك يقوم على الإيمان والإنس بالله سبحانه وتعالى، ولكنَّ حملة الدين في الوقت نفسه قاموا في مسرح الأديان والأفكار بالدفاع عن مباني دينهم بقوّة وشموخ. إنَّ الدين مِن دون دعامة عقليّة محكمة ومتينة، سوف يفتقر في الحدّ الأدني إلى هذا العنصر الأخير.

۱. م.ن، ص۱۷۲ فيا بعد.

٢. إنَّ بحث ودراسة تاريخ هذين التيّارين، يُبرز اختلافًا جوهريًّا؛ إذ نجد العقلانيّة مقرونة على الدوام باضطراب خاصّ، على العكس مِن النزعة إلى التمسّك بالنصّ؛ إذ كانت تحظى على الدوام بمواقف ثابتة ومستقرّة. وبطبيعة الحال، فإنَّ هذا الكلام لا يعني أنَّ آراء المحدّثين لم تشهد أيّ تغيير أو أنَّها لم تتأثّر بالحقول المعرفيّة الأخرى، وإنَّها الكلام هنا يدور حول الثبات النسبي في آراء التمسّك بالنصوص. إنَّ أساس الفكر زلِق، وإنَّ العقل مركّب إذا لم يتمّ كبح جماحه، فإنّه لا محالة سوف يخبط خبط عشواء. وفي المقابل، فإنَّ النصوص الدينيّة ما دامت لها المرجعيّة ويتمّ القبول بها بوصفها حَكمًا، فإنها سوف تضفي على الفكر ثباتًا إلى حدّ كبير، وسوف تعمل على توجيه المسار الفكري بشكل جيّد. وإذا كانت خصلة الدين تتمثل في الثبات ﴿ ذَلِكَ الدّينُ الْقَيِّمُ ﴾ أ، وإذا كان الإيهان لا يقبل التشكيك والتردّد؛ إذًا يجب أنْ يرتبط نسيج الإيهان بالنصوص والمصادر الدينيّة. إنَّ التعبّد والتسليم في قبال الوحي، يعدّ مِن الأركان الأصليّة بالنصوص والمصادر الدينيّة. إنَّ التعبّد والتسليم في قبال الوحي، يعدّ مِن الأركان الأصليّة للإيهان في الأديان السهاويّة والإلهيّة. يجب القول بوضوح: إنَّ الذي يجعل مِن الوحي ألعوبة للقبض والبسط الفكري، فإنَّ أوّل شيء يتعيّن عليه توديعه والتخلّي عنه، هو الإيهان.

٣. لم تكن الغاية في هذه المقالة نقد الآراء، وإنّا سعينا إلى مجرّد التعريف بالآراء المتنوّعة فقط. والآن فإنّ الشيء الثابت والمسلّم، والذي لا ينبغي التمسّك به، هو إلغاء أو تجاهل أيّ واحد مِن الدين والعقل؛ إذ يكون الجمع بينها مع الحفاظ على الحدود والشؤون، مِن المهام والمسؤوليّات الكبرى الملقاة على عاتق علم الكلام في عصرنا الراهن. والعجيب أنّ البحث في العقل والدين، يؤدّي إلى الاتّجاه نحو بُعدين متضادّين. وكأنّ هناك قوّة في البين تدفع بالباحثين نحو طيفين متقابلين. فم هي هذه القوّة حقًا، وكيف يمكن التغلّب عليها؟

١. التوبة: ٣٦؛ يوسف: ٤٠؛ الروم: ٣٠.

#### ٤٠٤ \* الدين والعقل

#### المصادر

- \_ابن النديم، محمّد بن إسحاق، الفهرست، تحقيق: م. رضا تجدد.
- ابن رشد، فصل المقال (ضمن كتاب فلسفة ابن رشد)، القاهرة.
- إبن طاووس الحسني، كشف المحجّة لثمرة المهجة، ترجمه إلى اللغة الفارسيّة: سيّد محمّدباقر الشهيدي الكلپايگاني بعنوان (برنامه سعادت)، طهران، نشر مرتضوي.
  - ابن مرتضى، أحمد بن يحيى، طبقات المعتزلة.
  - \_أبوزهرة، محمّد، تاريخ المذاهب الإسلامية، دارالفكر العربي، القاهرة.
    - الأشعري، أبوالحسن، الإبانة عن أصول الديانة، طبعة مصر.
- \_\_\_\_\_، اللمع في الردّعلى أهل الزيغ والبدع، تحقيق: عبدالعزيز عزّ الدين السيردان، دار لبنان، بيروت.
- \_\_\_\_\_، مقالات الإسلاميين و اختلاف المصليّن، ترجمه إلى اللغة الفارسيّة: محسن مؤيّدي، طهران، أمير كبير.
  - \_إقبال، عباس، خاندان نوبختي، طهران، كتاب خانه طهوري، ١٣٥٧ هـ.ش.
- \_ أوليري، دليسي، انتقال علوم يو ناني به عالم اسلام (انتقال العلوم اليونانيّة إلى العالم الإسلامي)، ترجمه إلى اللغة الفارسيّة: أحمد آرام، طهران، انتشارات جاويدان.
  - ـ الباقلاني، أبوبكر، الإنصاف، تحقيق: محمّد زاهد الكوثري، المكتبة الزاهريّة للتراث.
  - \_\_\_\_\_، تمهيد الأوائل وتلخيص الدلائل، تصحيح: محمود الخضيري ومحمّد عبدالهادي.
    - ـ بدوي، عبدالرحمن، مذاهب الإسلاميين، بيروت، دار العلم للملايين.
- البياضي، علي، الصراط المستقيم إلى مستحقي التقديم، تحقيق: محمّدباقر بهبودي، طهران، المكتبة المرتضويّة لإحياء الآثار الجعفريّة.
  - الجويني، عبدالملك، الشامل في أصول الدين، تحقيق: ر.م. فرانك، مؤسسه مطالعات اسلامي.
- \_الحلّي، حسن، أنوار الملكوت في شرح الياقوت، تحقيق: محمّد نجمي الزنجاني، قم، انتشارات الرضي وبيدار، ط٢، ١٣۶٢هـ.ش.
- \_الشريف المرتضى، الذخيرة في علم الكلام، تحقيق: السيّد أحمد الحسيني، قم، مؤسّسة انتشارات اسلامي، ١١٤هـ.
- \_\_\_\_\_، رسائل الشريف المرتضى، تحقيق: السيّد مهدي الرجائي، قم، دار القرآن الكريم، 18٠٥ هـ.
- ـ شريف، م.م. تاريخ فلسفه در اسلام (تاريخ الفلسفة في الإسلام)، طهران، مركز نشر دانشگاهي،

- ١٣٤٢ هـ.ش، گيلاني، بيروت، دار المعرفة.
- ـ الشهرستاني، محمّدبن عبدالكريم، الملل والنحل، تحقيق: محمّد سيد كيلاني، بيروت، دار المعرفة.
- ـ الشهيدالثاني، زين الدين، حقائق الإيمان، قم، انتشارات مكتبة آية الله العظمي المرعشي النجفي.
- \_\_\_\_\_، رسالة الاقتصاد (في كتاب حقائق الإيهان)، قم، دار نشر مكتبة آية الله العظمى شهاب الدين المرعشي النجفي.
  - -الصدر، السيّدحسن، تأسيس الشيعة لعلوم الإسلام، بيروت، منشورات الأعلمي.
- \_الصدوق، محمّد بن علي بن بابويه القمي، كمال الدين و تمام النعمة، تحقيق: علي أكبر غفاري، دار الكتب الإسلاميّة، طهران.
- \_\_\_\_\_، الاعتقادات (مجموعة مصنفات الشيخ المفيد، ج٥)، قم، كنگره جهاني هزاره شيخ مفيد، ط١، ١٤١٣هـ.
- \_\_\_\_\_، التوحيد، تحقيق: السيّد هاشم الحسيني الطهراني، قم، انتشارات جامعة المدرسين، ١٣٨٧ هـ.
  - \_\_\_\_\_ معاني الأخبار، قم، انتشارات إسلامي.
- \_الطوسي، محمّد، رجال الطوسي، تحقيق: جواد قيومي الأصفهاني، قم، مؤسّسة انتشارات إسلامي، 1810هـ.
  - العسكري، السيّدمرتضي، معالم المدرستين، طهران، المجمع العلمي الإسلامي، ١٤ ١هـ.
- \_\_\_\_\_، نقش أثمة در إحياء دين (دور الأئمة في إحياء الدين)، طهران، دانشكده اصول دين (جامعة أصول الدين).
- \_ العقاد، عبّاس محمود، تفكر از ديدگاه اســــلام، ترجمه إلى اللغة الفارسيّة: محمّد رضا عطائي، مشهد، آستان قدس رضوى.
  - \_ الغزالي، أبوحامد، إحياء علوم الدين، ، بيروت، دار الهادي.
  - ـ الغزالي، أبوحامد، القسطاس المستقيم (في مجموعة رسائل الغزالي)، بيروت، دار الكتب العلميّة.
  - \_\_\_\_\_، المنقذ من الضلال (في مجموعة رسائل الغزالي)، ، بيروت، دار الكتب العلميّة.
- \_\_\_\_\_، رسالة الجام العوام عن علم الكلام (في مجموعة رسائل الغزالي)، ، بيروت، دار الكتب العلميّة.
- الفاخوري، حنّا، وخليل الجر، تاريخ فلسفه در جهان اسلام (تاريخ الفلسفة في العالم الإسلامي)، ترجمه إلى اللغة الفارسيّة: عبدالمحمّد آيتي، الفصل الثالث مِن الباب الثاني، ، طهران، انتشارات زمان.

#### ٤٠٦ ٠ الدين والعقل

- القاضي المعتزلي، عبدالجبّار، المغني في أبواب التوحيد والعدل، تحقيق: توفيق الطويل وسعيد زايد، القاهرة، المؤسّسة المصريّة العامّة.
- \_ كديور، محسن، «مقام عقل در انديشه ي شيخ مفيد» مقالة (منزلة العقل في فكر الشيخ المفيد)، آينه پڙوهش، العدد ١٧.
  - \_الكشى، اختيار معرفة الرجال، قم، مؤسّسة آل البيت.
- \_ الكُلينـي، محمّدبـن يعقوب، أصول الـكافي، تحقيق: على أكـبر غفاري، طهـران، مكتبة الصدوق، ١٣٨١هـ.
  - \_المجلسي، محمّدباقر، بحار الأنوار، طهران، مركز نشر دانشگاهي.
- \_المفيد، محمّد، الفصول المختارة (مجموعة مصنّفات الشيخ المفيد)، قم، المؤتمر العالمي لألفيّة الشيخ المفيد، ط1، ١٤١٣هـ.
- \_\_\_\_\_، النكت في مقدّمات الأصول (مجموعة مصنّفات الشيخ المفيد، ج٠١)، قم، المؤتمر العالمي لألفيّة الشيخ المفيد، ط١، ١٤١٣هـ.
  - \_\_\_\_\_، أو ائل المقالات في المذاهب و المختارات، طهران، مؤسّسة مطالعات اسلامي.
- \_\_\_\_\_، تصحيح اعتقادات الإماميّة (مجموعة مصنّفات الشيخ المفيد)، قم، المؤتمر العالمي لألفيّة الشيخ المفيد، ط١٤١٣هـ.
- \_ مكدر موت، مارتين، انديشه هاي كلامي شيخ مفيد (الأفكار الكلاميّة للشيخ المفيد)، ترجمه إلى اللغة الفارسيّة: أحمد آرام، طهران، انتشارات دانشگاه طهران، ١٣٧٣هـ.ش.
- \_ النجاشي، أحمد، رجال النجاشي، تحقيق: السيّدموسي الشبيري الزنجاني، قم، مؤسّسة انتشارات اسلامي، ١٤١٤هـ.
  - \_النعماني، الشبلي، تاريخ علم كلام (تاريخ علم الكلام).
- نوبخت، إبراهيم، الياقوت في علم الكلام، تحقيق: علي أكبر ضيائي، قم، مكتبة آية الله العظمى شهاب الدين المرعشي النجفي، ط ٢، ١٣٨٤ هـ. ش.
  - النوبختي، حسن، فرق الشيعة، تقديم: السيّد هبة الدين الشهرستاني.

# العقل في رؤية صدر المتألّهين ا

محمّد تقى فعّالي ٢

إنَّ الحكمة المتعالية \_ الوارثة للحكم السابقة \_ تقوم على أساس مبان خاصة لا يمكن \_ مِن دون فهمها بشكل عميق \_ التعرّف على آرائها المختلفة في مورد كلّ موضوع، بها في ذلك موضوع العقل؛ وعليه لا بدّ أوّلًا مِن العمل على بيان المباني الأنطولوجيّة والأنثر وبولوجيّة على نحو الإجمال، والانتقال بعد ذلك إلى بحث مفهوم العقل في الحكمة المتعالية.

## أ. المباني

# المباني الأنطولوجية

#### أصالة الوجود

إنَّ صدر المتأهِّين مِن خلال قبوله بـ«أصالة الوجود» واعتقاده بتقدَّم الوجود على الماهيّة عمد إلى نفي تركّب الوجود والماهيّة في الأشياء. إنَّ الموجود في الخارج، والذي يشكّل حقيقة الأشياء وتترتّب عليه الآثار هو وجودها، وأمّا الماهيّة فهي مجرّد ظهور ذلك الوجود في الذهن لا أكثر. "

المصدر: المقالة بعنوان «عقل از نظر ملاصدرا» في كتاب سر چشمه حكمت: جستار هايى در باب عقل الإعداد:
 على نقى خدايارى، باللغة الفارسيّة، إصدار؛ مؤسسه فرهنگى نبا، الصفحات ٢١٧ إلى ٢٥٨.

تعريب: حسن علي مطر.

٢. أستاذ الفلسفة والكلام في جامعة باقر العلوم إلله.

٣. الشيرازي، الأسفار العقليّة الأربعة، ج١، ص٤٩.

إنَّ الماهيّة بهذا المعنى ليس لها إلّا وجود تبعي، فهي مفتقرة إلى الوجود الحقيقي والأصيل.

ومع القول بأصالة الوجود، تتصل جميع كائنات العالم ببعضها؛ في حين أنَّ نظريّة أصالة الماهيّة تقدّم عالمًا لا طريق فيه للكائنات المتباينة كي ترتبط ببعضها أبدًا. إنَّ هذه المسألة تترك تأثيرها على جميع حقول الفلسفة والإلهيّات؛ وذلك لأنَّ معرفة الموجود المغاير لي والمتباين معي، إمّا هو مستحيل وإمّا في غاية الصعوبة والتعقيد.

#### الوحدة التشكيكية للوجود

يعمد صدر المتألمين في بادئ الأمر ومِن أجل البحث والتعليم إلى طرح نظريّة «الوحدة التشكيكيّة للوجود». وعلى أساس هذه النظريّة، يكون الوجود على ثلاث مراتب، وهي:

١. «الوجود الصرف» الذي لا يشتمل على أيّ قيد، وهو «الهوية الغيبيّة» ذاتها و «الأحديّة»
 ذاتها.

٢. «الوجود المنبسط» الذي يكون قيده هو الإطلاق.

٣. «الوجودات المقيدة»، والتي هي العقول، والنفوس، والأفلاك، والعناصر والمركبات. المحكن تشبيه الوجود المنبسط بستارة تعد الوجودات المقيدة بمنزلة الصور المنقوشة عليها. إنَّ الوجودات المقيدة تشتمل على سلسلة مِن المراتب، تقوم بينها العلية والمعلولية. وفي البداية يقع هناك عالم العقول، يليه عالم المثال، وفي المرتبة الأخيرة عالم المادة. وعلى هذا الأساس، فإنَّ الوجود في أعلى مراتبه هو الذات الإلهية، وفي أدنى مراتبه يصل إلى الهيولى الأولى، حيث لا يوجد هناك سوى الاستعداد والقوّة المحضة.

إنَّ صدر المتألِّين في نهاية مسار فلسفته، يصل إلى طريق الأولياء والعرفاء الذين هم مِن أهل الكشف واليقين و يعتقد بالوحدة الشخصية للوجود. لا كيا أنَّه يصل مِن تحليل علاقة العلّة والمعلول إلى هذه النتيجة، وهي أنَّ نسبة المعلول إلى علّته، إنَّها هي مجرّد الربط وتمام وجوده بالنسبة إلى العلّة. فلو أنَّ سلسلة العلل في عالم الوجود تصل إلى الله والذات الإلهيّة التي هي

۱ .م.ن، ج۲، صص۳۲۷–۳۲۸.

۲. م.ن، ج۱، ص۷۱.

أبسط ذات \_ عندها سوف يكون وجود جميع الكائنات مِن أجل تلك الذات الأحديّة. وعلى هذا الأساس، فإنَّ جميع الكائنات والموجودات، تكون مراتب وأشعة لذلك النور الواحد الحقيقي، وتجلّيات لذلك الوجود الواحد القيّوم الإلهي. \

إنَّ الاختلاف بين نظريّتي «الوحدة التشكيكيّة» و «الوحدة الشخصيّة للوجود» يكمن في أنَّ الوجود في النظريّة الأولى يشتمل في حدّ ذاته على تشكيك، إذ يبدأ مِن أعلى المراتب؛ حيث واجب الوجود المتمثّل بالله عز وجلّ، ويستمرّ إلى أدنى المراتب؛ حيث الهيولى الأولى. وأمّا على أساس النظريّة الثانية، فليس هناك في العالم سوى وجود واحد، وهو الله ذاته حيث لا تشكيك فيه، وأمّا مظاهره فهي مشكّكة. وبعبارة أخرى: في البداية يكون التشكيك مطروحًا في الوجود، وفي المنتهى يكون التشكيك في المظاهر.

# الحركة الجوهرية

في نظريّة «الحركة الجوهريّة» يذهب صدر المتألمّين إلى الاعتقاد بأنَّ الوجود إمّا ثابت وإمّا سيال، وأنَّ الحركة بدورها نوع مِن الوجود السيّال. وعلى هذا الأساس، فإنَّ الحركة في الواقع عبارة عين «تجدّد الأمر»، وليس «الأمر المتجدّد»، ولا تعرض على الجسم، وإنَّما هي مِن «عوارضه التحليليّة». وبعبارة أخرى: إنَّ الحركة الجوهريّة ليست مِن لواحق الجسم، وإنَّما هي مِن مبادئه، وفي الواقع هي فصل الجسم، وأنَّ الحركة العرضيّة بدورها يجب أنْ تنتهي وتعود بشكل ما إلى وتتجه إلى غاية ومقصد، وأنَّ جميع الحركات العرضيّة بدورها يجب أنْ تنتهي وتعود بشكل ما إلى هذه الحركة الذاتيّة. وفي مقابل الأجسام - التي هي في حالة مِن الحركة - تقع الظواهر المجرّدة، مِن قبيل الملائكة، حيث تكون ثابتة ولها مقام معلوم.

إنَّ الوجود السيّال له صورتان؛ فهو مِن جهة مثل الزمان؛ له وجود شامل وواسع، ومِن ناحية أخرى له وحدة اتصاليّة وتشخّص؛ ولذلك فإنَّ بقاءه هو عين فنائه."

۱. م.ن، ج۲، ص۲۹۱.

۲ .م.ن، ج۳، ص۷۶.

۳. م.ن، ص۱۰۱.

#### قوس النزول والصعود

في ضوء أصالة وتشكيك الوجود، تكون كلّ مرتبة علّة لما دونها مِن المراتب، وعلى أساس قاعدة إمكان الأشرف، يمكن التوصّل مِن وجود المراتب الدنيا إلى وجود المراتب العليا؛ وذلك لأنَّ فيض الوجود لا يستطيع الوصول إلى المراتب الأدنى إلّا مِن خلال العبور مِن المراتب الأعلى. ولذلك يجب على الوجود أن يتنزّل مِن واجب الوجود -الذي هو غير متناه في الكمال والفعليّة - وبذلك حتى يصل إلى أدنى المراتب؛ أي الهيولى الأولى - التي هي لامتناهية في الإمكان والقوّة - وبذلك يتشكّل قوس النزول.

ومِن ناحية أخرى، وعلى أساس نظريّتي الحركة الجوهريّة وقاعدة إمكان الأخسّ، يمكن التوصّل إلى وجود المرتبة الأشرف، حيث يعود الوجود بوساطة الحركة الجوهريّة وفي مساره الصعودي إلى مبدئه مِن دون أيّ طفرة، وبذلك يتشكّل قوس الصعود. ٢

وعلى هذا الأساس، فإنَّ المبدأ الأعلى بسبب سعته الوجوديّة، يكون هو الأوّل والآخر وهو الفاعل والغاية لجميع التكثّرات. وهو بالوحدة غير العدديّة جامع لجميع التكثّرات. وفي المنتهى تصعد إليه جميع الإنيّات. "

# المبانى الأنثروبولوجية

# وجود النفس

يمكن بيان الاستدلال على وجود مطلق النفس، على النحو الآتي: تصدر عن بعض الأجسام، آثار، مِن قبيل: الحسّ، والحركة، والتغذية، والنهاء، والتناسل، وليس الأمركها لوكانت هذه الآثار تسير على منوال واحد ومِن دون إرادة. إذ يمكن لهذه الآثار أنْ تكون مِن المادّة الأولى أو مِن الصورة الجسميّة المشتركة أو مِن القوّة الفاعليّة التي تسمّى بـ «النفس». ولكنّها ليست مِن المادّة الأولى؛ لأنّها قوّة محضة، وليس لها أيّ نوع مِن الفاعليّة والتأثير. وهي لا يمكن أنْ تكون مِن الصورة الجسميّة أيضًا، وإلّا فإنّ الآثار المختلفة لا ترى مِن الأجسام؛ إذًا فهي ترتبط بأمر

۱. م.ن، ج۷، صص ۲۳۵–۲۳۲.

۲. م.ن، ج۷، ص۲۵۷.

۳. م.ن، ج۹، ص۱۶۱.

باسم النفس. ا

لا بدّ مِن الالتفات إلى أنَّ هذا الاستدلال ـ الذي ذكره ابن سينا أيضًا لا يشتمل على جميع مراتب النفس؛ وذلك لأنَّ الشيء الذي يكون مبدأ للآثار، إمّا أنْ يحتوي على آثار محتلفة، أو له أثر واحد. فإنْ كان أثره واحدًا ومِن دون إرادة، فإنَّ هذا المبدأ يُسمّى صورة معدنيّة، وإنْ لم يكن كذلك سُمي نفسًا. وإنْ كانت له آثار واحدة، ولكنَّها تصدر عن إرادة، كان مِن النفس الفلكيّة. وإنْ اختلفت آثاره مِن دون إرادة كانت نفسًا نباتيّة، وإنْ كان مع الإرادة كان مِن النفس الحيوانيّة.

#### تعريف النفس

إنَّ النفس هي الكمال الأوَّل بالنسبة إلى الجسم الطبيعي الآلي. إنَّ الكمال الأوَّل هو كمال مثل الفصل الذي تكون نوعيَّة النوع رهنًا به، في حين أنَّ الكمال الثاني، مثل الحركة، إنَّما يحصل بعد قوام النوع وتبعًا له. إنَّ المراد مِن الجسم الطبيعي الآلي، هو الجسم الذي يمكنه الحصول على كمالات بوساطة أدواته وقواه الذاتيَّة. 3

لا بدّ مِن الالتفات إلى أنّ نفس الإنسان ليس لها مقام محدّد ومعلوم مِن حيث الهويّة والماهيّة؛ بمعنى أنّها لا تملك درجة معيّنة في مراتب الوجود مثل سائر الكائنات والموجودات الطبيعيّة والنفسانيّة والعقلانيّة، بل لها مقامات و درجات مختلفة، كما أنّ لها عوالم قبل وبعد الدنيا، ولديها في كلّ مكان صورة غير الصور الأخرى. وبعبارة أخرى: إنّ النفس بعد الحدوث في المادّة، تكتسب في البداية تجرّدًا برزخيًّا، ثمّ تكتسب بعد ذلك تجرّدًا عقليًّا، وفي نهاية المطاف يمكنها الذهاب إلى أبعد مِن مرتبة العقول، حتى تصل إلى مقام ما فوق التجرّد، وتدخل في عالم الأسماء والصفات.

۱. م.ن، ج۸، ص۲.

۱ . ابن سينا، الشفاء (كتاب النفس)، ص١٣٠.

٣. حسن زاده الآملي، عيون مسائل النفس وسرح العيون في شرح العيون، ص٩٢.

٤. الشيرازي، الأسفار العقليّة الأربعة، ج٨، ص١٦.

٥ .م.ن، ٣٤٣.

#### حدوث النفس وبقاؤها

إنَّ النفس مِن وجهة نظر صدر المتأهِّين ليست قديمة بحيث تكون مخلوقة قبل خلق البدن (كها هو الرأي المنسوب إلى أفلاطون) و لا هي روحانيّة الحدوث بحيث تُخلق بالتزامن مع خلق البدن (كها هو الرأي المنسوب إلى ابن سينا) بل توجد مِن البدن ذاته بفعل الحركة الجوهريّة، وتحصل على التجرّد بالتدريج. وعلى هذا الأساس، فإنَّ النفس «جسهانيّة الحدوث والتصرّف وروحانيّة البقاء والتعقّل». أ

وقد عمد صدر المتألمين إلى توجيه وتأويل كلام أفلاطون قائلًا بأنَّ مراده مِن قدم النفس قدم النفس قدم منشئها \_ حيث تعود إليه بعد الانقطاع عن الدنيا ٢ \_ لا أنْ تكون النفوس البشريّة موجودة بهذه التعيّنات التفصيليّة والجزئيّة قبل وجود البدن. ٣ ولكنّه مع ذلك يرفض \_ مثل ابن سينا ٤ \_ نظريّة قِدم النفس أيضًا. ٥

ولكنّه يرى أنّ رأي ابن سينا لا يخلو مِن الإشكال أيضًا، ويذهب إلى الاعتقاد بعدم إمكان القول بإيجاد نوع جسماني واحد مِن خلال تركيب الصورة العقليّة بالمادّة الجسمانيّة. وهو يشترط في بحث الإدراك اتّحاد المدرِك والمدرَك، في حين أنّه مع القبول برأي ابن سينا، لا يمكن للنفس الروحانيّة أن تتّحد بالبدن الجسماني، وأنْ تدركه وتدرك سائر الأمور الماديّة أيضًا.

#### قوى النفس

إِنَّ للنفس قوى متعدِّدة؛ إذ أوَّلًا: لا تفنى القوى الأخرى بزوال قوَّة واحدة. وثانيًا: نرى تناقضًا بين الأفعال الوجوديّة، مِن قبيل: «الجذب والدفع» أو «القبول والحفظ». ٦

وبطبيعة الحال، لا بدّ مِن الالتفات إلى أنَّ النفس الناطقة باعتبار التجرّد عن المادّة لا تحتاج

۱. م.ن، ج۸، ص۳٤٧.

۲. م.ن، ج۳، ص٤٨٨.

۳. م.ن، ج۸، ص۳۳۲.

٤. ابن سينا، الشفاء (كتاب النفس)، ص٧٠٣.

٥. الشيرازي، الشواهد الربوبيّة في المناهج السلوكيّة، ص٢٢١.

٦. الشيرازي، الأسفار العقليّة الأربعة، ج٨، ص٦٢.

إلى القوى المتعدّدة، وأنَّ جميع القوى التي توجد مِن جهات متعدّدة مِن حيث ارتباط النفس بالبدن، تتحقّق في مقام تجرّد النفس بوجود واحد. إنَّ سرّ هذا المعنى يكمن في أنَّ هذا العالم هو عالم التفرّق والانفصال، وأنَّ الوجود المادّي بسبب الضعف والنقص، لا يمكن أنْ يكون جامعًا للكمالات. وعلى هذا الأساس، فإنَّ الإنسان ما دام هو كائن في هذا العالم، فإنَّ قوّة سمعه سوف تكون غير قوّة بصره، وقوّة بصره غير قوّة لمسه، ولكنْ في مقام روحانيّة النفس تكون قوّة السمع والبصر واللمس والذوق موجودة بوجود واحد.

إن كلّ بدن مِن وجهة نظر الحكمة المتعارفة له نفس واحدة، وإنَّ القوى معلولة لتلك النفس ومنشعبة في الأعضاء؛ وأمّا مِن وجهة نظر الحكمة المتعالية، فإنَّ النفس متّحدة مع جميع القوى وتكون مبدأ وغاية لها. وعلى أساس نظريّة «الوحدة الشخصيّة للوجود» يجب اعتبار نسبة القوى إلى النفس، كنسبة «ظهورات الوجود» إلى الوجود. ا

عندما نلتفت إلى أنفسنا، لا نجدها محدودة بحد أو مرتبة معينة، وإنّا نجد أنّا النفس في عين اتّصافها بالوحدة والبساطة ـ تدرك الظواهر المعقولة والصور المتخيّلة والمحسوسة مع ذاتها. لا أنّها تدرك المعقولات بذاتها، وتدرك غيرها بأدوات الإدراك. وعلى هذا الأساس، فإنّ نفس الإنسان على الرغم مِن امتلاكها لوجود وهويّة واحدة، لها درجات، ولها مقام في كلّ واحد مِن عوالم العقل والمثال والطبيعة؛ بل وحتّى كلّ قوّة مِن القوى ـ بدورها ـ لها مراتب. مِن ذلك على سبيل المثال، أنّ البصر أقوى مِن السمع، أو أنّ قوّة الخيال لدى الشاعر أقوى مِن السمع، أو أنّ قوّة الخيال لدى الشاعر أقوى مِن السمع، أو أنّا قوّة الخيال لدى الأشخاص الآخرين. ٢

#### ب. مفهوم العقل

إنَّ صدر المتأهِّين يشير إلى وضع عناوين ثلاثة، وهي: القلم والنور والروح، بدلًا مِن العقل ووجوهه. "وعلى هذا الترتيب يتم التعبير عن أشرف الممكنات أي العقل ب«القلم»؛ لأنّه واسطة الحقّ في تصوير العلوم والحقائق بالألواح النفسانيّة. إنَّ قلم الله ليس جسمًا وحديدًا،

۱ .م.ن، ج۸، ص۵۰.

۲. م.ن، ج۷، ص۲۵۵.

٣ .الشيرازي، شرح أصول الكافي، ص١٧.

كما أنَّ لوحه ليس مِن جنس الحجر أو الورق، بل هو وجود خاصّ يكون سببًا في قبول الأثر مِن العلوم والمعارف. وعلاوة على ذلك، يطلق على أوّل مخلوق مصطلح النور أيضًا؛ وذلك لأنَّ النور وجود والظلمة عدم، والعقل هو الصادر الأوّل الذي هو عين الوجود، وبالتالي فإنّه يطلق عليه عنوان الروح أيضًا؛ وذلك لأنَّ العقل هو أصل الحياة.

#### العقل المفارق

#### الصادر الأول

تقدّم أنْ قلنا: إنَّ كلّ مرتبة مِن الوجود على أساس أصالة الوجود وتشكيكه هي علّة لما دونها مِن المراتب. ومِن ناحية أخرى، فإنَّ أوّل موجود بناء على قاعدة «الواحد» \_ تنشأ مِن ذات الأحديّة، وحدة مشابهة لوحدة ذات الحقّ. إنَّ هذا الموجود المطلق له «وحدة حقّة ظليّة»، ووحدة غير عدديّة وغير نوعيّة وغير جنسيّة، إذ تشمل جميع التكثّرات المترتبة على الوجودات الخاصّة؛ ولذلك فإنَّ هذا الوجود في عين الكثرة واحد، وفي عين الوحدة متكثّر. أيسمّى هذا المخلوق الأوّل بالوجود المنبسط؛ وهو وجود شامل لجميع المراتب، وإنَّ سائر الموجودات هي مثل النقوش على هذه الستارة. وقد أطلقوا على هذه الطبقة \_ التي هي أعمق مِن طبقة الوجودات الخاصّة، ولها مثل الوجودات الخاصّة أصالة وحقيقة \_ عنوان «العمى»، و «مرتبة الجمع»، و «حقيقة الحقائق»، و «حضرة أحديّة الجمع» أيضًا. أ

إنَّ إنشاء هذا الوجود لا يكون مِن طريق العليَّة؛ وذلك لأنَّ لازم العليَّة مِن حيث العليَّة، هي المباينة بين العلّـة والمعلول، وهذا الأمر لا يكون إلّا في مورد الوجودات الخاصّة والمتعينة، ومِن حيث تعينها واتّصاف كلّ واحد منها بعينها الثابتة، يمكن أنْ يكون لها مفهوم ومعنى.

لقد قام صدر المتألمين ببيان هذا الكلام الذي قاله الحكماء، وهو أنَّ العقل الأوّل هو الصادر العقل الأوّل ولا أيضًا "، ولكنَّه في نهاية المطاف يراه كلامًا مجملًا، ويجد له معنى في القياس بين العقل الأوّل

۱. م.ن، ج۲، ص۳۳۱.

۲. م.ن.

٣. الشيرازي، الشواهد الربوبيّة في المناهج السلوكيّة، ص١٣٩.

وسائر الموجودات المتعيّنة والمتباينة وذات الآثار المختلفة؛ وذلك لأنَّ العقل الأوَّل في التحليل الذهني بدوره قابل للتحليل بالوجود المطلق والماهية الخاصّة والإمكانيّة:

"وقول الحكماء: إنَّ أوّل الصوادر هو العقل الأوّل بناء على أنَّ الواحد لا يصدر عنه إلّا الواحد كلام حملي بالقياس إلى الموجودات المتعيّنة المتباينة المتخالفة الآثار، فالأوليّة ههنا بالقياس إلى سائر الصوادر المتباينة الذوات والوجودات، وإلّا فعند تحليل الذهن، العقل الأوّل إلى وجود مطلق وماهيّة خاصّة ونقص وإمكان، حكمنا بأنَّ أوّل ما ينشأ هو الوجود المطلق المنبسط. ويلزمه بحسب كلّ مرتبة ماهيّة خاصّة وتنزّل خاصّ يلحقه إمكان خاصّ». أ

وعلى هذا الأساس، يجب اعتبار الصادر الأوّل وجودًا منبسطًا مشتملًا على مراتب وله بحسب كلّ مرتبة ماهية خاصّة، وأنَّ العقل الأوّل هو المرتبة الأولى مِن هذه المراتب. وقد ورد ذكر هذا التفاوت بين الصادر الأوّل والعقل الأوّل في كتب العرفاء المتقدّمين مِن أمثال القونويّ أيضًا. ٢

#### ظهور الكثرة الطولية

يقول صدر المتألمّين في توجيه ظهور الكثرة مِن الوحدة بالنظر إلى مباني الحكمة المتعالية: إنَّ الفيض الأوِّل له وحدة بالذات؛ لأنَّه قد أفيض مِن «الأوِّل» تعالى، وله كثرة بالعرض؛ وذلك لأنَّ الماهية قد أصبحت لاحقة به مِن دون أيّ جعل، ولمجرّد نقصه الذاتي. إنَّ للصادر الأوَّل جهات مختلفة، حيث يصدر أمر مِن كلّ جهة:

"إنَّ للفيض الأوَّل وحدة بالـذات مِن جهة كونه موجودًا فائضًا عن الأوَّل. وله كثرة بالعرض مِن جهة لحوق الماهيّة به مِن غير جعل وتأثير، بل لضرورة قصور ذاته عن ذات الأوّل تعالى. فبجهة وجود ذاته المعقولة له صدر عنه شيء؛ ومِن جهة مشاهدة معبوده ووجوبه وعشقه له شيء ومِن جهة ماهيته وإمكانه وفقره شيء، الأشرف بالأشرف والأخسّ بالأخسّ. ثمّ يزيد

١. الشيرازي، الأسفار العقلية الأربعة، ج٢، ص٣٣٢.

۲ .حسن زاده آملي، دو رساله در مثل و مثال، ص۲٦.

التكثّر في الأسباب؛ فيزداد الكثرة في المسبّبات. والكلّ منسوب إليه تعالى بالذات».

وعلى هذا الشكل، فإنّه مِن تعقّل ذات الواجب تعالى بوساطة الصادر الأوّل يوجد العقل اللاحق، ومِن تعقّل ذاته مِن حيث الواجب بالغير يحصل الفلك الأوّل نفسه، ومِن تعقّله مِن حيث الأمكان يوجد جرم الفلك الأوّل. ١

إنَّ عدد العقول مِن وجهة نظر صدر المتألمين لا ينحصر بعشرة فقط، بل هي بعدد الأجرام المتحرِّكة والنفوس المدبّرة لها؛ لأنَّ كلّ متحرِّك يحتاج إلى محرِّك، وإنَّ الحركات الطبيعيّة تستند إلى الشوق والإرادة، والشوق يعود إلى غاية عقليّة؛ لأنَّ عدد الأفلاك والكرات المتحرِّكة كثير جدًا، ومِن هنا لا يعلم عددها أحد غير الله سبحانه وتعالى.

«والعقول أعلاها مرتبة وأقربها منزلة مِن الحقّ وأشدّها عبوديّة وعشقًا له، فعددها على عدد الكرات وعدد مدبّراتها، فجنود الله كثيرة لا يعلم عددها إلّا هو، كما قال: ﴿وَمَا يَعْلَمُ جُنُودَ رَبِّكَ إِلّا هُوَ﴾ ٢».

## ظهور الكثرة العرَضيّة

هناك من وجهة نظر الحكمة المتعالية لكلّ طبيعة حسيّة الأعمّ مِن الفلكيّة أو العنصريّة طبيعة أخرى في العالم الإلهي، وهي عبارة عن ذات المُثُل الإلهيّة والصور المفارقة. إنَّ ذات هذه المجموعة مِن الصور المفارقة، هي صور تلك الأشياء الموجودة في علم الله سبحانه وتعالى. ويبدو أنَّ مراد أفلاطون وأتباعه مِن المُثُل النوريّة، هو هذه الصور ذاتها. "

لا بدّ مِن الالتفات إلى هذه النقطة، وهي أنَّ المُثُل النوريّة - كما كان يرى الفارابي - ليست علم الله، وإنَّما هي صور ناشئة عن علم الله. ٤ وعلى هذا الأساس، فإنْ تكثّر المُثُل النوريّة ناشئة عن تكثّر الموجود في علم الله؛ لأنَّ عالم المُثُل النوريّة، تصوير عالم العلم الإلهي.

يذهب صدر المتألِّين إلى الاعتقاد بأنَّ كثرة الأنواع في العالم المادّي لا يمكن توجيهها

۱. م.ن، ص۱۶۱.

۲. المدّثر: ۳۱.

٣. الشيرازي، الأسفار العقلية الأربعة، ج٥، ص٢٠٢.

٤. حسن زاده آملي، دو رساله در مثل و مثال، ص٠٠١.

وتفسيرها بمجرّد تكثّر القوابل أو الجهات القابلة فقط، بل يجب إمّا القبول برأي أفلاطون القائم على وجود المبادئ العقليّة المتعدّدة وأرباب الأنواع، وإمّا يجب القبول بوجود الجهات المتعدّدة في العقل الأخير أو العقل الفعّال. بتعبير آخر:

«لأنَّ الأنواع المختلفة لا يكفي في تكثّرها ووجودها تكثّر القوابل أو تكثّر جهاتها القابليّة، بل يحتاج إمّا إلى مبادئ متعدّدة عقليّة كما رآه الأفلاطونيّون مِن أنَّ علل الأنواع المتكثّرة في هذا العالم، عقول متكثّرة هي أربابها، وإمّا جهات متعدّدة فاعليّة في العقل الأخير، كما هو رأي المشّائين». \

لا بدّ مِن الالتفات إلى أنَّ وحدة العقل الفعّال بحيث أنَّ وجود الصور الكثيرة فيها، وكذلك التّحاده مع النفس، لا يؤدّي إلى تكثّرها؛ وذلك لأنَّ هذه الوحدة ليست وحدة عدديّة، بل هي وحدة مرسلة وعقليّة؛ أي إنَّها وحدة لا تقبل الجمع مع الكثرة. ٢

#### العقل الإنساني

بالإضافة إلى مقام ما فوق تجرّد النفس في عالم الأسماء والصفات، فإنَّ العقل هو أعلى مراتب النفس وأسمى درجات التجرّد.

وعلاوة على ذلك، فإنّه في ضوء تشكيك الوجود، فإنَّ العقل "واجد لجميع كمالات المراتب الأدنى منه. ومِن هنا فإنَّ معرفة النفس، دون معرفة أعمق طبقات النفس؛ بمعنى مرتبة العقل، سوف تكون معرفة ناقصة.

ومِن ناحية أخرى، فإنَّ معرفة المراتب الأدنى مِن النفس، إنَّما تقترب مِن الكمال عندما يتمّ التعرّف على المرتبة الأعلى، التي هي في الواقع علّة لها؛ وذلك لأنَّ معرفة المعلول لن تكون ممكنة إلّا بو ساطة التعرّف على علّته.

١. الشيرازي، الأسفار العقلية الأربعة، ج٧، ص٢٧٩.

۲. م.ن، ج۳، ص۳۳۷.

٣. للمزيد مِن الاطَّلاع حول موضوع العقل، يمكن الرجوع إلى ملحق هذه المقالة.

# العقل النظري والعملي

إنّ نفس الإنسان تشتمل على قوّتين عالمة وعاملة لا تنفصلان عن بعضها. وذلك بعكس ما هي عليه الحالة في الحيوان؛ حيث تنفصل هاتان القوّتان عن بعضها؛ إذ إنّ نفس الحيوان أدنى، ولم تصل إلى مرتبة تتّحد فيها قواها وتجتمع. إنّ العقل في مورد كلّ واحد مِن القوى العاملة والعالمة في معان محتلفة، تشترك فيها بينها على نحو الاشتراك اللفظى.

١. في يتعلّق بالقوّة العاملة أو العقل العملي، يُستعمل العقل في ثلاثة معان على سبيل الاشتراك اللفظي؛ وذلك لأنَّ أفعال الإنسان تكون قبيحة تارة وحسنة تارة أخرى، وأنَّ هذا الخُسن والقبح، يكون مكتسبًا تارة وغير مكتسب تارة أخرى:

«أمّا العاملة: فلا شكّ أنَّ الأفعال الإنسانيّة قد تكون حسنة وقد تكون قبيحة؛ وذلك الحُسن والقبح قد يكون العلم به حاصلًا مِن غير كسب. وقد يحتاج إلى كسب. واكتسابه إنَّما يكون بمقدّمات يلائمها. فإذاً يتحقّق ههنا أمور ثلاثة، الأوّل: القوّة التي يكون بها التميّز بين الأمور الحسنة والأمور القبيحة. والثاني: المقدّمات التي منها تستنبط الأمور الحسنة والثالث: الأفعال نفسها التي توصف بأنّها حسنة أو قبيحة. واسم العقل واقع على هذه المعاني الثلاثة بالاشتراك الاسمي». أ

إنَّ معاني العقل الثلاثة، عبارة عن:

\_أنَّ العقل بالمعنى الأوّل في حقل العقل العملي، عبارة عن قوّة يتمّ الفصل والتمييز بها بين الأمور القبيحة والحسنة. إنَّ في وجود الإنسان قوّة يمكن التمييز والفصل بوساطتها بين القبيح والحسن. ويطلق على هذه القوّة عنوان العقل.

\_ في بعض الموارد يحتاج الفصل بين الأمور القبيحة والحسنة إلى تنظيم مقدّمات؛ ليمكن مِن خلالها استنباط القبح أو الحُسن بين الأمور. والعقل في الاصطلاح الثاني، يُطلق على هذه المقدّمات.

\_ بعد التعرّف على الأمور القبيحة والحسنة والتمييز فيها بينهما، يتمّ على أساسها القيام بأعمال وأفعال تنقسم بطبيعة الحال إلى قسمين: قبيح وحسن. والعقل في هذا المعنى الثالث يطلق على

۱. م.ن، ص۱۸ ٤.

هذه الأفعال القبيحة والحسنة.

وعلى هذا الأساس، فإنَّ المعنى الأوِّل للعقل، هو الذي يستعمله عامَّة الناس، بمعنى القوّة المميِّزة. مِن ذلك على سبيل المثال أنَّه يتمّ اعتبار معاوية بن أبي سفيان عاقلًا تارة، ولا يُعتبر عاقلًا تارة أخرى. إنَّ مرادهم مِن العاقل، هو الشخص العالم والفاضل، ويمتلك تفكيرًا حسنًا لفهم أمور الخير أو الشرّ:

«فالأوّل هو العقل الذي يقول الجمهور في الإنسان أنّه عاقل. وربّم قالوا في عقل معاوية أنّه كان عاقلًا. وربّم يمتنعون أنْ يُسمّوه عاقلًا ويقولون إنّ العاقل مَن له دين. وهؤلاء إنّما يعنون بالعاقل من كان فاضلًا جيّد الرويّة في استنباط ما ينبغي أنْ يؤثر مِن خير أو يجتنب مِن شرّ». المعاقل من كان فاضلًا جيّد الرويّة في استنباط ما ينبغي أنْ يؤثر مِن خير أو يجتنب مِن شرّ». المعاقل من كان فاضلًا جيّد الرويّة في استنباط ما ينبغي أنْ يؤثر مِن خير أو يجتنب مِن شرّ». المعاقل من كان فاضلًا جيّد الرويّة في استنباط ما ينبغي أنْ يؤثر مِن خير أو يجتنب مِن شرّ».

إنَّ المعنى الثاني مِن العقل يُستعمل في لغة المتكلّمين. ومرادهم منه هو المقدّمات التي يمكن بوساطتها التعرّف على الأمور الحسنة أو القبيحة؛ كما أنَّه عند إقامة الدليل على إثبات شيء أو نفيه، يقولون: إنَّ هذا الأمر شيء يؤيّده العقل أو يرفضه. ومرادهم مِن العقل هو المقدّمات المقبولة والآراء المحمودة.

«والثاني هو العقل الذي يردده المتكلّمون على ألسنتهم؛ فيقولون هذا ما يوجبه العقل أو ينفيه أو يقبله أو يردّه، فإنَّم يعنون به المشهور في بادئ رأي الجميع؛ فإنَّ بادئ الرأي المشترك عند الجميع أو الأكثر مِن المقدّمات المقبولة والآراء المحمودة عند الناس، يُسمّونه العقل». ٢

والمعنى الثالث يرد استعماله في الكتب الأخلاقيّة؛ إذ يتمّ إطلاق العقل على الأفعال الحسنة أو القبيحة ذاتها. ومرادهم مِن ذلك، مراقبة الأفعال على طول الزمان، كي يتمّ اكتساب الملكات الأخلاقيّة. إنَّ هذه الأفعال بالنسبة إلى العقل العملي، مثل المبادئ التصوريّة والتصديقيّة بالنسبة إلى العقل العملي.

«والثالث ما يُذكر في كتب الأخلاق. ويراد به المواظبة على الأفعال التجربيّة والعاديّة على طول الزمان؛ ليُكتسب بها خُلُقًا وعادة. ونسبة هذه الأفعال إلى ما يُستنبط مِن عقل عملي، كنسبة

۱. م.ن، ص۱۹.

۲. م.ن.

مبادئ العلم التصوريّة والتصديقيّة إلى العقل النظري». ا

٢. في القوّة العالمة أو العقل النظري، يستعمل العقل في ثلاثة معان؛ فتارة يُستعمل في ذات
 قـوّة العقل، وتارة أخرى في إدراكات العقل. وحيث أنَّ بعض المدركات مكتسب وبعضها
 الآخر غير مكتسب، لا يُستعمل لفظ العقل إلّا في تلك الطائفة المكتسبة مِن المدركات.

وعلى هذا الأساس، فإنَّ المعاني الثلاثة للعقل النظري، هي كالآتي:

\_ المعنى الأوّل للعقل هو إطلاقه على القوّة العالمة ذاتها أو العقل النظري. لقد وهب الله الإنسان قوّة يتمكّن بوساطتها مِن إدراك المفاهيم الكليّة. إنَّ القوّة المدركة للمفاهيم الكليّة هي العقل. وبعبارة أخرى: إنَّ العقل اسم للمدرك.

\_إنَّ الإنسان بهذه القوّة يعمل على إدراك الكليّات؛ ولذلك فإنَّ المفاهيم الكليّة تعدّ مِن المدرك. إنَّ العقل في هذا المصطلح الثاني، يتمّ إطلاقه على المدركات، التي هي المفاهيم الكليّة ذاتها، والمتعلّقة بالإدراك.

\_المصطلح الثالث للعقل هو مصطلح خاص» إذ إنَّ المدركات الكليَّة\_الأعمّ مِن التصوريَّة أو التصديقيَّة\_تحصل على شكلين، وهما: المدركات المكتسبة، والمدركات غير المكتسبة. فإذا كانت المدركات الكليَّة تحصل بطريقة مكتسبة، سمّيت عقلًا:

«وأمّا القوّة العالمة وهي العقل المذكور في كتاب النفس فاعلم أنَّ الحكماء يطلقون اسم العقل تارة على هذه القوّة، وتارة على إدراكات هذه القوّة. وأمّا الإدراكات، فهي التصوّرات أو التصديقات الحاصلة للنفس بحسب الفطرة أو الحاصلة لها بالاكتساب. وقد يخصّون اسم العقل بها يحصل بالاكتساب». ٢

وفي تبويب عام، يمكن القول: إنَّ العقل مِن وجهة نظر صدر المتألمِّين ـ يُطلق على سـتّة معان، وإنَّ هذه المعاني للعقل تأتي على صيغة الاشتراك اللفظي. وهذه المعاني الستّة للعقل، هي: ١ . القوّة الفارقة والمميّزة بين الأمور القبيحة والحسنة.

٢. المقدّمات التي يتمّ بوساطتها استنباط الأمور القبيحة والحسنة.

۱. م.ن.

۲. م.ن.

- ٣. الأفعال التي تتّصف بالقبح والحسن.
  - ٤. القوّة المدركة للكلّيات.
  - ٥. المفاهيم والإدراكات الكليّة.
  - ٦. الإدراكات الكليّة المكتسبة.

وبطبيعة الحال، فإنَّ المعاني الثلاثة الأولى ترتبط بالعقل العملي، والمعاني الثلاثة الأخيرة ترتبط بالعقل النظري.

ذكر صدر المتألمين في موضع أنَّ استعالات العقل على ستة أقسام! المعنى الأوّل للعقل غريزة يكون الإنسان بوساطتها مستعدًّا لتحصيل العلوم. إنَّ الحكاء يستفيدون مِن العقل بهذا المعنى في كتاب البرهان. والمعنى الثاني، فهو العقل المستعمل في لغة المتكلّمين. يقول المتكلّمون أحيانًا: إنَّ هذا شيء يعمل العقل على إثباته أو نفيه. والمراد منه هو العلوم الضروريّة وغير المكتسبة. والمعنى الثالث للعقل يجب العثور عليه في الكتب الأخلاقيّة. إنَّ علماء الأخلاق يعتبرون العقل جزءًا مِن النفس التي يعمل الإنسان بوساطتها على إدراك الأفعال القبيحة والحسنة والتمييز بينها. والمعنى الرابع للعقل هو الرويّة وسرعة الفطنة. والعرف يستعمل العقل بهذا المعنى عادة. والمعنى الخامس للعقل يُستعمل في كتاب النفس، إذ ينظر إلى مراتب العقل الأربعة، وهـي: العقل بالقوّة، والعقل بالملكة، والعقل المستفاد، والعقل بالفعل. وأمّا المعنى الأخير للعقل فهو يُستعمل بدوره في كتاب الإلهيّات. إنَّ العقل بهذا المعنى عبارة عن قوّة نتعرّف بوساطتها على ذات الحقّ تعالى وأسائه وصفاته.

إنَّ لنفس الإنسان حيثيّتين؛ فهي مِن حيث أنَّها تأخذ الفيوضات عمّا فوقها، تسمّى بالقوّة العلّامة. ومِن حيث تأثيرها على ما دونها، تسمّى بالقوّة الفعّالة. وتسمّى القوّة الأولى - المدركة للتصوّرات والتصديقات وتفهم الحقّ والباطل - بالعقل النظري، وتسمّى القوّة الثانية - المدركة للفنون والصناعات البشريّة وفهم الحُسن والقبح - بالعقل العملي.

١. الشيرازي، شرح أصول الكافي، صص١٨ - ٢٠.

## إنَّ القوّة الفعّالة لها ناحيتان:

\_مِن خلال الاستفادة مِن القوّة العلّامة له، يستخرج الرسوم والصور مِن صلب هيو لاتها ويعمل على تصوّرها. وبذلك تكون هذه القوّة مثل ملك الموت الذي يخرج الأرواح مِن الأجساد، ويأخذها إلى عالم الآخرة. إنَّ النفس في هذه المرحلة تتقبّل ـ مثل الهيولي الأولى ـ هذه الصورة في ذاتها.

- تستطيع - مِن خلال الاستفادة مِن قوّته الفعّالة - أنْ يطبع الصور التي يمتلكها في الهيولى الجسمانيّة، وبذلك يعمل على إيجاد المصنوعات البشريّة.

إنَّ القوّة العلّامة \_أو العقل النظري \_ تستطيع أنْ تتقبّل صور المعارف والمعقولات التي تفاض عليها مِن الأعلى. وبعبارة أخرى: إنَّ صور المعقولات تفاض مِن العالم الأعلى ومِن قبل واهب الصور \_ الذي هو العقل الفعّال \_ وإنَّ العقل النظري يقبل بها مِن هذه الناحية، ويقف منها موقف القبول. ا

### إنَّ مراتب العقل النظري عبارة عن:

العقل الهيولاني: إنَّ الإنسان في بداية الأمر وبحسب فطرته له استعداد لتقبَّل جميع المعقولات؛ وذلك لأنَّ النفس في هذه المرحلة تخلو مِن جميع الصور، وتكون مجرَّد قوَّة محضة، وشبيهة بالهيولى الماديّة ـ التي لا تمتلك أيّ صورة حسيّة ـ ولذلك فقد وضعوا له عنوان العقل الهيولاني؛ ولذلك فإنَّ العقل في البداية استعداد محض، ويمكنه أنْ يتقبّل جميع الصور المعقولة. ٢

العقل بالملكة: مِن خلال سطوع نور الحقّ تعالى، تظهر المدركات العقليّة الأولى على الإنسان، إذ يدرك الأمور الأوليّة، مِن قبيل: «الكلّ أكبر مِن الجزء»، أو «النار محرقة». وبعد تحقّق هذه المدركات، يتّجه الإنسان بشكل طبيعي نحو الاستنباط. تُسمّى هذه المرحلة بـ «العقل بالملكة»؛ لأنّه الكمال الأوّل بالنسبة إلى القوّة العاقلة. "

العقل بالفعل: إنَّ النفس بعد مواصلة الحركات الفكريّة الإراديّة \_مِن قبيل: القياسات

١ . الشيرازي، مفاتيح الغيب.

٢. الشيرازي، مفاتيح الغيب، ص١٧٥؛ الشيرازي، شرح أصول الكافي، ص٢٥.

٣. الشيرازي، مفاتيح الغيب، ص٥٢١.

والتعاريف، ولا سيّم البراهين والحدود وبعد استمرار سطوع الأنوار الإلهيّة، يصل إلى مرحلة تُسمّى بمرحلة «العقل بالفعل». وفي هذه المرحلة يمكن للعقل أنْ يشاهد المعقولات المكتسبة متى ما شاء، دون أنْ يتحمّل أعباءً جديدة. إنَّ هذا الأمر بسبب كثرة قراءة المعقولات وكثرة الرجوع إلى المبدأ واهب للصور؛ حتى يصبح هذا الرجوع والاتصال ملكة للنفس، ولا يكون هناك مانع داخلي لها؛ وأمّا المانع الخارجي، فسوف يكون قائمًا ما دام للنفس وجود في هذه الدنيا. إنَّ هذا المانع الخارجي يحول دون وصول الفرد إلى كنه الاتصال والصفاء الكامل. أ

العقل المُستفاد: عند اتّصال النفس بالمبدأ الفعال، يُسمّى العقل ذاته بالفعل ـ الذي يعمل على مشاهدة المعقولات ـ بـ «العقل المُستفاد»؛ وذلك لأنّ النفس في هذه المرحلة تستفيد ممّا فوقها. إنّ الإنسان الذي يصل إلى هذه المرحلة يكون قد طوى جميع قوس الصعود. إنّ غاية عالم الوجود هي خلق الإنسان، وغاية خلق الإنسان هو العقل المستفاد، بمعنى: مشاهدة الأمور المعقولة والاتصال بالملأ الأعلى. ٢

## إنَّ مراتب العقل العملى عبارة عن:

- ـ تهذيب الظاهر: إنَّ هذا الأمر يحصل عن طريق العمل بالشريعة والآداب النبويّة.
- ـ تهذيب الباطن: تصفية الداخل مِن الأخلاق والملكات الرذيلة والخواطر الشيطانيّة.
- ـ تنوير الباطن: يستنبر الداخل بوساطة الصور العلميّة والمعارف الحقيقيّة والإيانيّة.
- \_ فناء النفس: إنَّ النفس تصل مِن ذاتها \_ ومع عدم النظر إلى ما سـوى الله \_ إلى مقام الفناء في الله والبقاء بالله. "

إنَّ غاية الحكمة النظريّة أو العقل النظري أنْ تكتسب نفس الإنسان على نظام شبيه بالنظام العيني والخارجي. وبعبارة أخرى: إنَّ عالم الوجود له نظام خاصّ. لو سعى الإنسان لكي يجعل هذا النظام الخارجي داخليًّا وعقلانيًّا؛ بمعنى أنَّ العقل يكتسب نظامًا شبيهًا بنظام العالم العيني، وبذلك تكون غاية العقل النظري متوفّرة. وعلى هذا الأساس، يكون العقل في هذه الحالة قد

۱. م.ن، ص۲۲٥.

۲. م.ن.

٣. الشيرازي، مفاتيح الغيب، ص٥٢٣؛ الشيرازي، شرح أصول الكافي، ص٢٠.

تمكّن مِن تعقّل الأشياء كما هي في عالم الخارج.

ومِن هنا فقد روي عن النبيّ الأكرم على ، أنَّه قال: «ربّ أرنا الأشياء كما هي». كما نقل ما يُشبه هذا الدعاء بشأن النبيّ إبراهيم على أيضًا. وأنَّ مضمون هذا الدعاء إشارة إلى غاية العقل النظرى.

إنَّ العقل العملي بدوره يحتوي على غايات ونتائج. إنَّ غاية العقل العملي، هي أنْ يقوم الإنسان على الدوام بالأعمال الصالحة، كي تسمو النفس في هذه الحالة، ويكون الجسد تحت تصرّف النفس وسلطانها. فلو تمّت تلبية هذه الغاية، فسوف يصبح الإنسان متخلّفًا بالأخلاق الإلهيّة، ويدخل في زمرة الصالحين:

«أمّا النظريّة غايتها انتقاش النفس بصورة الوجود على نظامه بكماله وتمامه، وصيرورتها عالمًا عقليًّا مشابهًا للعالم العيني، لا في المادّة، بل في صورته وهيئته ونقشه. وهذا الفنّ مِن الحكمة هو المطلوب لسيّد الرُسُل المسؤول في دعائه عليه الله الله والمعلوب لسيّد الرُسُل المسؤول في دعائه عليه الله والمخليل الله أيضًا حين سأل: ﴿رَبِّ هَبْ لِي حُكْمًا ﴾ أ. والحكم هو التصديق بوجود الأشياء المستلزم لتصوّرها أيضًا ». ٢

### كيفيّة التعقّل

يبدو في النظرة الأولى أنَّ لدى صدر المتألِّمين رؤيتين مختلفتين في باب التعقّل؛ إذ يرى في موضع أنَّ الإدراك الحسي والخيالي معلولًا للنفس، ويرى أنَّ الإدراك العقلي نتيجة إضافة إشراقيّة للذوات العقليّة والنوريّة الواقعة في عالم الإبداع:

«وأمّا حلّ النفس بالقياس إلى الصور العقليّة مِن الأنواع المتأصّلة، فهي بمجرّد إضافة إشراقيّة تحصل لها إلى ذوات عقليّة نوريّة واقعة في عالم الإبداع، نسبتها إلى أصنام أنواعها الجسميّة كنسبة المعقولات التي ينتزع الذهن عن المواد الشخصيّة على ما هو المشهور إلى تلك الأشخاص بناء على قاعدة المُثُل الأفلاطونيّة». "

۱. الشعراء: ۸۳.

٢. الشيرازي، الأسفار العقلية الأربعة، ج١، ص٢١.

۳. م.ن، ص۲۸۸.

ولكنّه صرّح في موضع آخر بأنّ إدراك حقائق الأشياء عند تجرّد النفس واتصالها بالمبدأ الفيّاض، ليس مِن طريق «الرشح»، ولا مِن طريق إفاضة الصور على ذات النفس ولا مِن طريق مشاهدة تلك الصور في ذات المبدأ الفعّال. إنّ النفس مِن أجل إدراك الحقائق، يجب أنْ تفنى عن ذاتها، وتبقى بالحقّ تعالى لكي يمكنها الاستغراق في مشاهدة ذات الحقّ تعالى. لو وصلت النفس إلى الفناء، فإنّها سوف تدرك ذات حقائق الأشياء، وليس صورها؛ إذ في غير هذه الحالة، سوف يلزم التكرار في التجلّي، وهذا أمر باطل. وعليه، فإنّ النفس الفانية تصبح مستغرقة في مشاهدة الحقّ وعلّة العلل، ومِن طريقها تصل إلى حقائق الأشياء، وعلى هذا الأساس تقع الحقائق - كها هي - تحت تصرّف النفس:

«إنَّه قد اختلف الحكماء في أنَّ إدر اك النفس الإنسانيّة حقائق الأشياء عند تجرّدها واتّصالها بالمبدأ الفيّاض، أهو على سبيل الرشح أو على نهج العكس، أي: مِن جهة إفاضة صور الأشياء على ذاتها، أو على مشاهدتها في المبدأ الفعّال ذاته، ولكلّ مِن المذهبين وجوه ودلائل مذكورة في كتب أهل الفنّ. وعند التحقيق يظهر على العارف البصير أنَّه لا هذا ولا ذاك، بل بأنَّ سبب الاتصال التامّ للنفس بالمبدأ، لما كان مِن جهة فنائها عن ذاتها واندكاك جبل إنيّتها وبقائها بالحقّ واستغراقها في مشاهدة ذاته، فيرى الأشياء كها هي عليها في الخارج، لا أنْ ما يراه مِن الحقائق غير ما وقعت في الأعيان، وإلّا يلزم التكرار في التجلّى الإلهى، وهو ممّا قد ثبت بطلانه». العرم المقتلة على المعارف المنافقة المن

ولتفسير هذا الرأي المختلف بحسب الظاهر، يجب الالتفات إلى هذه النقطة، وهي أنَّ النفس مِن وجهة نظر صدر المتألمِّين إذ تكون مِن عالم الملكوت، فإنَّها تعمل على إبداع الصور العقليّة القائمة بالمادّة أيضًا. إنَّ هذه الصور لا تحلّ في النفس، وإنَّها هي مِن أجل النفس؛ كما أنَّ جميع الموجودات مِن أجل الله سبحانه وتعالى وحاصلة وحاضرة عنده، دون أنْ يكون الله قابلًا لها. وعلى هذا الأساس، فإنَّ النفس الإنسانيّة تحتوي في عالمها الخاصّ على جواهر وأعراض مفارقة وماديّة، وتشاهدها مِن دون وساطة صورة أخرى. لو تحققت مشاهدة صورة مِن طريق صورة أخرى، سوف يلزم التسلسل، وهذا محال.

والنقطة المهمّة في البين، هي أنَّ النفس مع وجود قدرة الإيجاد، إذ تقع ضمن المراتب السفلي

۱. م.ن، ج۲، صص۹۵۹–۳۲۰.

مِن النزول، وتكون هناك وسائط بينها وبين مبدأ وجودها، تكون عرضة للضعف؛ لذلك فالنزول، وتكون هناك وسائط بينها وبين مبدأ وجودها، تكون عرضة للضعف؛ لذلك فالصور الخياليّة والعقليّة التي توجد فيها، إنَّا هي ظلّ وشبح الكائنات التي توجد مِن مبدئها. ونسمّي هذه الموجودات الشبيهة بالظلال بـ «الموجودات الذهنيّة». وبطبيعة الحال، فلو أنَّ الشخص تجرّد مِن ثوبه البشري، فسوف يمكنه بسبب شدّة اتصاله بعالم القدس، أنْ يعمل على إيجاد الأمور الخارجيّة أيضًا. أ

إنَّ النفس ما دامت ملتفتة ومتعلقة ببدنها، يتحقّق إدراك الصور العقليّة مِن طريق الإضافة الإشراقيّة بين النفس والذات النورانيّة (المُثُل المجرّدة). إنَّ النفس بسبب تقيّدها في المادّة، لها وجود ضعيف لا يمتلك إدراكًا حضوريًّا وشفّافًا عن تلك النوات النورانيّة؛ ولذلك فإنَّها تشاهدها بشكل كلّي ومبهم؛ ولكنَّها بعد مفارقة الجسم المادّي، تصبح قادرة على المشاهدة الكاملة والحضوريّة. ٢

وبعبارة أخرى: إنَّ النفس في الإدراك العقلي هي التي تنتقل مِن المحسوس إلى المتخبّل، ومِن المتخبّل إلى المعقول؛ وبعد العبور مِن عالم المادة والمثال، تصل إلى عالم العقل وتدرك المعقولات؛ بمعنى أنَّ صدر المتألمّين قد استفاد في هذه المسألة مِن الحركة الجوهريّة في النفس. إنَّ مِن جملة الإبداعات القيّمة لصدر المتألمّين، مسألة الحركة الجوهريّة؛ بمعنى أنَّ الجواهر هي الأخرى -بالإضافة إلى الأعراض - متحرّكة أيضًا. إنَّ للجوهر حركة في نفسه وذاته، وإنَّ الحركة تقع في صلب ذات الجوهر. ومِن بين الجواهر هي النفس. ولذلك، فإنَّ للنفس حركة في ذاتها وجوهرها أيضًا، وإنَّ أحد وجوه هذه الحركة في النفس يتحقّق في حقل الإدراكات. إذا كان للنفس إدراك حسّي، فإنَّ ذات النفس تقع في مرتبة الحسّ، وإذا حصلت النفس على إدراك خيالي، فإنَّ ذات النفس تقع في مرتبة الحسّ، وإذا حصلت النفس على إدراك خيالي، فإنَّ ذات النفس هي المتعالية والمتسامية، وتكون واصلة إلى مرتبة العقلانيّة، الكليّة، ففي هذه تكون النفس هي المتعالية والمتسامية، وتكون واصلة إلى مرتبة العقلانيّة، ولذلك فإنَّ النفس بأيّ رتبة إدراكيّة، تحصل على المرتبة الأعلى. وعليه، فإنَّ مراتب الإدراك في الخقيقة، ليست شيئًا آخر غير مراتب النفس.

۱. م.ن، ج۱، صص ۲۶۵–۲۲۲.

٢. الشيرازي، سه رسالة فلسفي، ص٢٣٤.

إنَّ الواقعيّة ليست بحيث تكون النفس ثابتة، ولا تخرج مِن مرتبتها، وفي الوقت نفسه تحصل لها الإدراكات الحسّية أو الخياليّة أو العقليّة، إذ لو كان الأمر كذلك فإنَّ الإدراكات العقليّة سوف تكون مِن طريق التجريد والتقشير؛ كها ذهب المشّاؤون إلى هذا الرأي. إنَّ النفس تتعالى مِن خلال تعالى الإدراكات، وتتنزّل بتنزّلها. إنَّ النفس في حالة صيرورة دائمة، وإنَّ لهذه الصيرورات طرفين، وهما: الارتفاع أو التعالى، والتسفّل أو التنزّل. ومِن بين طرق تعالى أو تنزّل النفس هي الإدراكات. ومع كلّ تعالى حاصل ومتحقّق، تخطو النفس بدورها خطوة نحو التعالى أيضًا، وفي حالة تحقّق آخر حدّ للإدراكات ـ أي الكليّات ـ بالنسبة إلى النفس، عندها تصل النفس إلى شهود ومشاهدة الذوات العقلانيّة، وهذه الطريقة يتحقّق الإدراك الكلّي:

"إنَّ النفس عند إدراكها للمعقولات الكليّة تشاهد ذواتًا عقليّة مجرّدة، لا بتجريد النفس إيّاها وانتزاعها معقولها مِن محسوسها كما هو عند جمهور الحكماء بل بانتقال لها مِن المحسوس إلى المعقول، وارتحال مِن الدنيا إلى الآخرة، ثمّ إلى ما ورائهما، وسفر مِن عالم الأجرام إلى عالم التُثُل ثمّ إلى عالم العقول». المُثُل ثمّ إلى عالم العقول». الم

وعلى هذا الأساس، فإنَّ صدر المتألِّمين في مورد الإدراك العقلي \_ يذهب إلى الاعتقاد بأنَّ النفس في بداية الأمر تشاهد الصور العقلية مِن بعيد. وفي المرحلة المتوسطة، عند التعقّل ترتبط مع عالم العقل، ولا سيها العقل الفعّال وتتحد به، وفي نهاية المطاف وفي مراتبها العالية تفنى في الحقّ تعالى، وتصل إلى مرتبة أعلى مِن عالم العقول، وتصبح بذاتها خالقة للصور العقليّة. ٢

## ج. توظيف العقل

#### معرفة الله

هل يتمكّن عقل الإنسان مِن معرفة الحقّ تعالى؟ إنَّ جواب صدر المتألمّين عن هذا السؤال هو النفي. والدليل على ذلك، أنَّ الإنسان بوساطة الحسّ لا يدرك غير عالم الخلق، وبوساطة العقل لا يدرك غير أمور عالم الأمر؛ ومِن هنا فإنَّ الموجود الذي هو فوق عالم الخلق والأمر، يكون

١. الشيرازي، الأسفار العقلية الأربعة، ج١، صص ٢٨٩-٢٩٠.

۲ .حسن زاده آملي، دروس اتحاد عاقل به معقول، ص۳۵۳.

خارجًا عن متناول الحسّ والإدراك العقلي. وإنَّ الإنسان لا يستطيع أنْ يدرك الحقّ تعالى إلّا بوساطة الطريق النوري الذي يرسله الله سبحانه وتعالى. وبعبارة أخرى: إنَّ معرفة الحقّ على نوعين: المعرفة الإنيّة، والمعرفة اللمّية. وإنَّ المعرفة الإنيّة تحصل مِن طريق ما سوى الله؛ فإنْ تمكّن الإنسان مِن الحصول على معرفة العلّة مِن طريق عالم الإمكان وعالم المعلول، وتوصّل بذلك إلى معرفة الله سبحانه وتعالى، سوف يكون قد حصل على معرفة إنيّة؛ وأمّا إذا عرف الله بالله، ولم يكن هناك في البين شيء يتوسّط بينه وبين معرفة الله، يكون قد حصل على معرفة لميّة بالنسبة إلى الله سبحانه وتعالى. يرى صدر المتألمين أنَّ للعقل طريقًا في المعرفة الإنيّة، ويمكن للعقل مِن هذا الطريق أنْ يحصل على معرفة بالنسبة إلى الله سبحانه وتعالى، أن يكون للعقل مِن خلال هذه المعرفة الأصليّة بالنسبة إلى الله سبحانه وتعالى، هي المعرفة اللميّة، إذ لا يكون للعقل مِن خلال هذه المعرفة طريق إلى الله عز وجلّ:

«فإنَّ تصرّف الحسّ وما يجري مجراه، لما كان فيها هو مِن عالم الخلق والتقدير. وتصرّف العقل، لما كان فيها هو مِن عالم الأمر والتدبير، فالذي يكون فوق الخلق والأمر جميعًا، فهو محتجب عن الحسّ والعقل جميعًا؛ فلا يدرك نور الحقّ إلّا بنور الحقّ، ولا ينال إلّا بقوة مِن له الأمر والخلق؛ كما ورد عن أبي عبدالله على قال: قال أمير المؤمنين على: (اعرفوا الله بالله، والرسول بالرسالة، وأولي الأمر بالأمر بالمعروف ... الحديث) ». المحدوث المراه على المحدوث المحد

إنَّ مراد صدر المتألمِّين مِن عالم الخلق هو عالم الدنيا ـ الذي يمكن إدراكه بالحواس الظاهريّة ـ ومراده مِن عالم الأمر، هو العالم الذي يدرك بالحواس الباطنيّة الخمسة، وهي: النفس والقلب والعقل والروح والسرّ. إنَّ سبب تسمية هذا العالم بعالم الأمر، هو أنَّ عيوجد بالأمر الإلهي و «الكينونة الوجوديّة» [المعبّر عنها في القرآن الكريم بقوله تعالى: ﴿إِنَّمَا أَمْرُهُ إِذَا أَرَادَ شَيْعًا أَنْ يَقُ ولَ لَهُ كُنْ فَيَكُونُ ﴾ [المعبّر عنها في القرآن الكريم بقوله تعالى: ﴿إِنَّمَا أَمْرُهُ إِذَا أَرَادَ شَيْعًا أَنْ يَقُ ولَ لَهُ كُنْ فَيَكُونُ ﴾ [المعبّر عنها في القرآن الكريم بقوله تعالى: ﴿إِنَّمَا أَمْرُهُ إِذَا أَرَادَ شَيْعًا أَنْ يَقُ ولَى اللهِ على مرتبة مِن الوجود؛ بيد أنَّ عالم الأمر فوق عالم الخلق، وأقرب إلى الحقّ:

«العوالم مع كثرتها منحصرة في قسمين: عالم الأمر وعالم الخلق. فعبّر عن عالم الدنيا ـ وهو ما يدرك بهذه الحواسّ الظاهرة الخمس ـ بالخلق لقبوله المساحة والتقدير. وعبّر عن عالم الأمر ـ

١. الشيرازي، الأسفار العقليّة الأربعة، ج٧، ص٣٨.

٢. يس: ٨٢. وانظر أيضًا: البقرة: ١١٧؟ آل عمران: ٤٧؟ الأنعام: ٧٣؟ النحل: ٤٠؟ مريم: ٣٥؟ غافر: ٦٨.

وهو ما يُدرك بالحواس الخمسة الباطنة، وهي النفس والقلب والعقل والروح والسر \_ بالأمر؛ لأنَّه و جد بأمر «كن»، دفعة بلا وساطة شيء آخر».

إنَّ سبب عدم التمكّن مِن إدراك الله بالعقل، هو أنَّ المدرِك إنَّما يمكنه أنْ يدرك الشيء إذا كان مِن جنسه فقط. فإنَّ الحسّ والخيال والوهم والعقل إنَّما تدرك أمورًا ومدركات مِن جنسها فقط. فلو عبر الإنسان بسلوكه مِن مرتبة النفس والقلب وصفاتها، فسوف يصل إلى مقام السرّ، وسوف يتمكّن مِن إدراك حقيقة القلب والنفس والحسّ. وعندما يجتاز الإنسان مقام السرّ، سوف يصل إلى عالم الأرواح، ويدرك حقيقة السرّ. إنَّ السالك مِن خلال عبوره مِن عالم الأرواح، سوف يصل إلى بحر الحقيقة، ويشاهد الصفات الجماليّة لعالم الأرواح وما دونها. لو أنَّ السالك فني عن أنانيّته بوساطة الأنوار الجلاليّة للحقّ تعالى، ووصل إلى أعماق بحر الحقيقة، فسوف ينال هويّة الحقّ تعالى، مِن خلال استغراقه في هذه الهويّة التوحيديّة والبقاء ببقاء الله، و في مثل هذه الحالة، فإنَّ الإنسان الفاني يقدّس الله، وبوساطته سوف يمكن التعرّف على جميع الأشياء:

«فإنه ملا عبروا بالسلوك عن النفس وصفاتها والقلب وصفاته، ووصلوا إلى مقام السر وعرف وا بعلم السر معنى القلب والنفس والحس ... وإذا عبروا عن السر ووصلوا إلى عالم الأرواح، عرفوا بنور السر وإذا عبروا عن عالم الروح ووصلوا إلى ساحل بحر الحقيقة، عرفوا بأنوار مشاهدات صفات الجهال عالم الأرواح وما دونها. وإذا فنوا بسطوات الجلال عن أنانية وجودهم وصلوا إلى بحر الحقيقة، وكوشفوا بهوية الحق تعالى. وإذا استغرقوا في بحر الموية الأحدية وبقوا ببقاء الألوهية، عرفوا الله بالله، ووحدوه وقدسوه وعرفوا به كل شيء». الأحدية وبقوا ببقاء الألوهية، عرفوا الله بالله، ووحدوه وقدسوه وعرفوا به كل شيء». الم

وعلى هذا الأساس، فإنَّ صدر المتأهِّين لا يندرج ضمن طائفة القائلين باللاهوت السلبي. كما أنَّه لا يرتضي عقيدة التعطيل، ولا يقول بالتشبيه. إنَّ صدر المتأهِّين لا يرى شيئًا مِن هذه الأقوال قابلًا للدفاع. ويُفهم مِن المصادر الإسلاميّة والشيعيّة (الآيات والروايات المأثورة عن أهل البيت بيهِ ) أنَّ الإنسان غير محروم مِن معرفة الحقّ سبحانه وتعالى؛ كما لا ينبغي التنزّل بالله إلى مستوى الإنسان؛ ولذلك يمكن الوصول إلى معرفته به. إنَّ الذي يحصل عليه العقل معرفة

١. الشيرازي، الأسفار العقلية الأربعة، ج٧، ص١٠٦.

إنيّة؛ بيد أنَّ المعرفة الحقيقيّة لله، ليست هي التي تحصل مِن طريق العقل، بل يجب على الإنسان أنْ يكابد عناء السلوك الطويل ومواصلة الطريق بصبر وبصيرة.

# معرفة الوجود (نظريّة اتّحاد العاقل والمعقول)

إنَّ حقيقة العلم عند المتقدّمين متفاوتة. فقد عرّف صاحب (شرح المطالع) العلم، بقوله: «العلم صورة للشيء تحصل عند الذات المجرّدة» أ. وقد ذكر القاضي عضد الدين الإيجي ثلاثة آراء بشأن حقيقة العلم. أنَّ الفخر الرازي يرى أنَّ العلم غنيٌ عن التعريف، ويقول ببداهة تصوّره، وذكر لذلك دليلين. والرأي الآخر قد ذكره محمّد الغزالي. وهو يرى أنَّ العلم لا يخلو من التعريف، بيد أنَّ تعريفه صعب. والرأي الآخر الذي يذكره عضد الدين الإيجي، يشتمل على ستّة تعريفات ينقلها عن المعتزلة والأشاعرة والحكماء. فإنَّم يرون أنَّ العلم هو حصول صورة عن الشيء عند العاقل. وإنَّ لابن سينا تعريفًا مشابهًا لتعريف الحكماء عن العلم. "

ويرى صدر المتألمين أنَّ الكلهات والتقريرات السابقة في مورد حقيقة العلم، تحتوي على عدة إشكالات، ومِن بينها: أنَّه لا شيء منها يشمل العلم الحضوري. والشيء الآخر أنَّ جميع المعقولات الثانية تبقى خارج دائرة جميع هذه التعاريف. وبعبارة أخرى: إنَّ جميع التعاريف السابقة، إنَّها تشمل العلوم الماهويّة فقط. ومِن هنا، فإنَّ جميع هذه التعاريف تحمل أريج أصالة الماهيّة.

يذهب صدر المتألمين إلى الاعتقاد بأنَّ العلم مِن سنخ الوجود. إنَّ الوجود على قسمين: مادي ومجرّد، وعليه فإنَّ العلم مِن سنخ الوجود المجرّد. أنَّ صدر المتألمين هنا، قد بيّن في الواقع تأثير مسألة أصالة الوجود واعتباريّة الماهيّة بشكل واضح. فلو أنّنا أعطينا الأصالة للوجود فقط، وملأنا صلب الواقع بالوجود، يتعيّن علينا في العلم أنْ نتبع هذا الأصل أيضًا، ونعتبر العلم أمرًا وجوديًا أيضًا. وبطبيعة الحال، فإنَّ اعتبار علميّة هذا الأمر الوجودي، يأتي مِن جهة

١. الأرموي، شرح المطالع، ص٨.

٢ .القاضي الإيجي، شرح المواقف، صص٦٢-٨٦.

٣. ابن سينا، التعليقات، ص٦٩.

٤. الشيرازي، الأسفار العقلية الأربعة، ج٣، ص٢٩٩.

أنَّه يحكي عن الخارج، وننظر إليه برؤية آليّة.

توضيح ذلك، أنَّ مفهومًا ما يمكن النظر إليه مِن زاويتين مختلفتين: فتارة يكون المفهوم حاكيًا ومرآة تعبّر عن خارجه؛ بحيث عندما تلتفت النفس إليه، ترى خارجه لا ذاته. ومِن هذه الزاوية لا يكون المفهوم ذاته ملحوظًا على نحو الاستقلال، بل الملحوظ هو مصداقه وخارجه، وإنَّم يلتفت إلى المفهوم بوصفه وسيلة وطريقًا إلى خارجه؛ ويسمّى هذا النوع مِن النظر بـ «النظر الآلي». ففي هذه الرؤية، إذا وقع المفهوم موضوعًا، وتمّ حمل المحمول عليه، فإنَّ هذا المحمول في الواقع سوف يكون بيانًا لحكم وخاصيّة مصداق ذلك المفهوم وليس ذلك المفهوم ذاته. وفي المحاورات العرفيّة، يتمّ استعمال جميع المفاهيم على هذه الشاكلة، مِن قبيل: «الجدار أبيض»، و«الجسم ثقيل».

وفي المقابل يقع النظر الاستقلالي؛ ومِن هذه الزاوية لا يكون هناك أيّ التفات إلى المصداق والخارج ومحكيّ المفهوم أبدًا، بل إنَّ الاهتهام كلّه ينصبّ مِن قبل الإنسان على المفهوم ذاته، وهو الذي يُسمّى بـ «النظر الاستقلالي». وفي هذه النظرة، إذا كان المفهوم محمولًا عليه ذلك الموضوع والمحمول، فإنَّ هذا المحمول سوف يكون بيانًا لحكم وخاصيّة ذات المفهوم، وليس مصداقه ومحكيّه؛ ومِن ذلك على سبيل المثال: «الإنسان كليّ»، و «الإنسان نوع»؛ إذ تكون الكليّة والنوعيّة مِن خصائص مفهوم الإنسان، وليس مِن مصاديق وأفراده في الخارج. وفي هذين المثالين، لا يكون مفهوم الإنسان مِن حيث هو حاك عن المصاديق والأفراد في الخارج - قد وقع موضوعًا، بل إنَّ المفهوم ذاته - مِن حيث هو مفهوم - يكون هو موضوع القضيّة. وفي بعض الموارد، بدلًا مِن مصطلح «المفهوم عندما يُستفاد منه بوصفه (ما يُنظر به)»، وبدلًا مِن «النظر الاستقلالي» يتمّ استعمال مصطلح «المفهوم عندما يُحون على نحو (ما يُنظر فيه)».

إنَّ الحكم المذكور - أو هاتين الرؤيتين إلى المفهوم - يصدق في مورد وجود العلم أيضًا؛ بمعنى أنّنا لو اعتبرنا العلم مِن سنخ الوجود، يمكن النظر إليه على طريقتين، وهما: الطريقة الاستقلاليّة، والطريقة الآليّة. وفيها لو نظرنا إليه نظرة آليّة، سوف يكون لدينا علم عن الخارج؛ وأمّا إذا نظرنا إلى هذا الوجود برؤية استقلاليّة، فسوف يكون هذا نوع مِن الوجود مثل سائر

الوجودات الخارجيّة. ومِن هذه الناحية لا يمكن إطلاق العلم عليه، إلّا إذا اعتبرناه نوعًا مِن العلم الخضوري، وفي مثل هذه الحالة لا يكون العلم مجرّد وجود محض؛ وذلك لأنَّ الخاصيّة الذاتيّة للعلم، هي الكشف والشهود. ومِن هنا يجب إدراج هذا المعنى في تعريف العلم أيضًا.

ومِن ناحية أخرى، لو أنّنا في مقام بيان حقيقة العلم اعتبرناه أمرًا وجوديًّا، فعندها نكون قد دخلنا في بحث أنطولوجيّة العلم ومعرفته الوجوديّة، وقد رأينا أنَّ هذه النظرة إلى العلم، لا تدخل ضمن دائرة بحث المعرفة الإبستيمولوجيّة والمنطقيّة. ويبدو أنَّ صدر المتأهّين يسعى في الغالب إلى إثبات تجرّد العلم، وعلى هذا الأساس لا تكون لديه نظرة إلى حيثيّة الكشف والحكاية ومرآتيّة العلم، ولا يأتي على ذكر هذه المسألة.

إنَّ حصول ماهية الشيء المعلومة بالنسبة إلى العالم، له عدّة حالات:

\_ حصول الهويّة العينيّة للشيء الخارجي بالنسبة إلى العالم، مِن قبيل: علم العلّة بمعلولها.

\_حصول هويّة الشيء لذاته، مِن قبيل: علم العالم بذاته.

\_حصول صورة أمر خارجي بالنسبة إلى العالم، مِن قبيل: علم النفس بصور الموجودات في الخارج.

إنَّ حقيقة العلم هو ذات وجود وحصول أمر ما عند العالم؛ ولذلك فإنَّ كلّ شيء يكون موجود ابنحو ما لأمر آخر؛ أي العالم، سوف يكون معلومًا لذلك الشيء. وعليه، فإنَّ كلّ موجود له وجود لغيره، لن يكون معلومًا لذاته؛ لأنَّ وجود ذلك الموجود لغيره بالنسبة إلى الموضوع، وليس لذاته؛ وذلك لأنَّ هذا الموجود ليس مدركًا لذاته.

إنَّ لحصول العلم حالتين، إحداهما: على شكل الاتحاد، والأخرى: على شكل علاقة وجوديّة وذاتيّة، وهذا الأمر لا يتحقّق إلّا في العلاقة العليّة؛ ومِن هنا فإنَّ لكلّ وجود مستقلّ علم حضوري بذاته ومعلو لاته التي لها وجود حقيقي، وله علم حصولي بالمعلو لات التي لها وجود ذهني وظلّي. إنَّ الصور الموجودة في الذهن معلومة بالذات، وما يطابقها في الخارج، يُعدّ معلومًا بالعرض. المعلومًا بالعرض. المعلومًا بالعرض. المعلوم الم

وعلى هذا الأساس، فإنَّ العلم ـ مِن وجهة نظر الحكمة المتعالية ـ مِن سنخ «الوجود»، وإنَّ

١. الشيرازي، الشواهد الربوبيّة في المناهج السلوكيّة، صص١٠٨-٩-١٠٩

العالم ليس ظرف المعلوم، بل هو ذات العلم. وإنَّ العالم بفعل ازدياد العلم يقوى ويغدو أكثر نورانيّة. إنَّ النفس مِن جنس الوجود، والعلم بدوره أمر وجودي أيضًا. وعليه، فإنَّ اتّحاد هذين الأمرين ممكن. إنَّ اتحاد العاقل والمعقول جزء مِن اتّحاد العالم والمعلوم؛ وذلك لأنَّ العقل مرتبة مِن الإدراك والعلم أيضًا. وعلى هذا الأساس، فإنَّ قوّة الحسّ متّحدة مع المحسوس، وقوّة الخيال متّحدة مع متخيّلاتها.

إنَّ صور الأشياء على عدّة أنواع؛ فتارة تكون صورة ماديّة، وفي مثل هذه الحالة يكون قوام وجودها بالمادّة والعوارض الماديّة. إنَّ هذا النوع مِن الصور لا يُصبح معقولًا بالفعل أبدًا، كما أنَّها لن تكون محسوسة بالفعل أيضًا إلّا بالعرض. وهناك مجموعة أخرى مِن الصور هي صورة الأمر المجرّد. والصور المجرّدة بدورها تنقسم إلى قسمين، وهما: الصور المجرّدة التامّة، والصور المجرّدة النامّة، والصورة النامة، تصبح معقولة والصور المجرّدة الناقصة. وإنَّ الصورة التي تكون واصلة إلى التجرّد التام، تصبح معقولة بالفعل، والصورة التي تكون متخيّلة أو محسوسة بالفعل. ومِن بين هذه الأقسام المذكورة، تحتوي الصورة المعقولة بالفعل على خصوصيّة، وهي أنَّ وجودها لذاتها ووجودها للعاقل واحد، كما أنَّ الصورة المحسوسة تحتوي على هذه الخصيصة أيضًا؛ بمعنى أنَّ وجودها لذاتها وذاتها للجوهر الخاصّ شيء واحد، وأنَّ اتحاد العاقل والمعقول، وبعبارة أخرى: اتحاد العالم والمعلوم، ليس شيئًا آخر غير ذلك:

"إنَّ صور الأشياء على قسمين: إحداهما صورة ماديّة قوام وجودها بالمادّة والوضع والمكان وغيرها. ومثل تلك الصورة لا يمكن أنْ يكون بحسب هذا الوجود المادّي معقولة بالفعل، بل ولا محسوسة أيضًا كذلك، إلّا بالعرض. والأخرى صورة مجرّدة عن المادّة والوضع والمكان تجريدًا، إمّا تامًّا فهي صورة معقولة بالفعل، وإمّا ناقصًا فهي متخيّلة أو محسوسة بالفعل. وقد صحّ عند جميع الحكهاء أنَّ الصورة المعقولة بالفعل، وكذا وجودها في نفسها ووجودها للعاقل شيء واحد مِن جهة واحدة بلا اختلاف. وكذا المحسوس بها هو محسوس وجود في نفسه ووجوده للجوهر الحاسّ شيء واحد بلا اختلاف جهة». المختلف جهة». المحسوس عليه والمحدودة المحسوس وجود في نفسه والمحدودة المحسوس الحكمة والحد مِن عهد المحسوس الحكمة واحد المحسوس المحسوس وجود في نفسه والمحدودة المحسوس الحكمة والحد مِن عليه والحد مِن عهد والحد مِن المحسوس المحسوس وجود في نفسه والمحدودة المحسوس المحسوس وحود في نفسه والمحدودة المحسوس المحسوس المحسوس وحود في نفسه والمحدودة المحدودة المحسوس المحدودة ا

الشيرازي، الأسفار العقلية الأربعة، ج٣، ص١٤.

إنَّ للاتحاد بين شيئين ثلاثة معان، وهي كالآتي:

١. الاتحاد في المعنى الأوّل، هو الاتّحاد بين وجودين متباينين.

٢. الاتحاد في المعنى الثاني، هو الاتحاد بين مفهو مين متباينين. وهذان النوعان مِن الاتحاد
 محال.

٣. الاتّحاد في المعنى الثالث، يعني أنْ يصبح موجودًا بفعل التغيّر والاستكهال الوجودي على شكل، بحيث يصدق عليه مفهوم عقلي وماهيّة كليّة جديدة لم تكن تصدق عليه في السابق. مِن ذلك على سبيل المثال أنَّ جميع معاني الجهاد والنبات والحيوان تصدق على الإنسان. وبعبارة أخرى: يمكن للنفس بفعل الحركة الجوهريّة، في عين الوحدة أنْ تتّحد مع جميع هذه المعاني؛ بمعنى أنَّ النفس في مرحلة جماد، وفي مرحلة نبات، وفي مرحلة أعلى حيوان. أ

#### الإبستيمولوجيا

إنَّ العقل مِن أهم مصادر المعرفة وأكثرها رسوخًا. وإنَّ المسألة الأهمّ الموجودة حاليًّا في إبستيمولوجيّة العقل هي مسألة التطابق. إنَّ العقل يشتمل على سلسلة مِن المفاهيم العامّة والكليّة. والسؤال الذي يرِد هنا هو: هل هذه المفاهيم متطابقة مع العالم الخارجي أم لا؟ إذا كان الجواب عن هذا السؤال هو الإيجاب، فإلى أيّ حدّ يكون هذا التطابق؟ إنَّ الجواب عن هذه الأسئلة أوجد الكثر مِن الآراء والنظريّات المختلفة.

على أساس الحكمة المتعالية، لا نواجه مشكلة التطابق في المعرفة العقليّة؛ وذلك لأنَّ المعرفة العقليّة الكاملة، هي نتيجة الاتحاد مع العقل الفعّال. إنَّ الإنسان في هذا الاتّحاد يكون في الحقيقة والواقع قد اتّحد مع مرتبة علّة العالم المادّي، وحتّى المثالي أيضًا. ومن ناحية أخرى، نعلم أنَّ معرفة العلّة بالنسبة إلى المعلول معرفة كاملة؛ وذلك لأنَّ المعلول في الواقع رقيقة العلّة. وبعبارة أخرى: إنَّ العلّة والمعلول يمكن بيانها بحمل «الحقيقة والرقيقة» على بعضها. وعلى هذا الأساس، فإنَّ كلّ ما يمتلكه المعلول، تكون العلّة مالكة له في مرتبة أعلى؛ ولذلك فإنَّ المعرفة العقليّة إذا كانت تحصل مِن طريق الاتحاد مع العقل الفعّال، والعقل الفعّال علّة الموجودات

١. الشيرازي، الشواهد الربوبيّة في المناهج السلوكيّة، ص٥٢٣.

والمعاليل؛ فإنَّ المعارف العقليّة تكون متطابقة مع العالم الخارجي. ١

لا بد من الالتفات إلى أنَّ مشكلة التطابق تقوم على فرضية مهمّة، وهي ثنائية الإنسان والعالم. إنَّ هذه الفرضية لم يتم إثباتها، وقد وجدت مشكلة التطابق في أفكار المشكّكين و في أكثر الفلسفات الحديثة بعد رينيه ديكارت. يمكن للإنسان في ضوء الحكمة المتعالية من خلال مساره التكاملي أنْ يصل إلى مرتبة بحيث يكون جميع العالم معلولًا له، وأنْ يتعلّم من خلال إشرافها مِن علو «مرتبة العليّة» بجميع المخلوقات، وهذا العلم هو عين الواقع. وعلى هذا الأساس، فإنَّ المطروح في الحكمة المتعالية، هو مسألة العينيّة لا التطابق؛ بمعنى أنَّ المعرفة المعقليّة هي عين عالم الخارج، وليست متطابقة معه. وبطبيعة الحال، فإنَّ مسألة الخطأ في الإدراكات مطروحة في هذه الحالة، بيد أنَّ صدر المتألمين يعمد إلى حلّها بنحو مِن الأنحاء. "

## معرفة المعاد

إنَّ صدر المتأهِّين مثل سائر الفلاسفة المتقدّمين يرى أنَّ المعاد الروحاني مختصّ بالأشخاص الذين بلغوا مرحلة مِن الإدراكات العقلانيّة؛ إلّا أنَّهم يواجهون مشكلة في بيان معاد الأشخاص الذين لم يصلوا إلى هذه المرحلة، في حين أنَّ صدر المتأهِّين قد تغلّب على هذه المشكلة وتوصّل إلى حلّها.

يرى ابن سينا أنَّ بقاء النفوس التي لم تصل إلى المرحلة العقلانيَّة يواجه مشكلة؛ بمعنى أنَّهم لم يكتسبوا الحدّ الأدنى مِن الإدراكات العقليَّة، مِن قبيل: التصوّرات والتصديقات اليقينيَّة مِن المبادئ المفارقة وعلل الحركات الكليَّة. إنَّ هذه النفوس لا تجد موضعًا للحلول فيه بعد فناء البدن، ولذلك فإنها بعد الموت إمّا أنْ تنعدم بشكل تام وهذا مخالف لتعاليم الدين وإمّا أنْ تكتسب نوعًا مِن التعلق ببدن الأفلاك - كها هو رأي الفارابي - ولكنَّ هذا الرأي لا يستند إلى دليل محكم مِن وجهة نظر ابن سينا. "

يرى صدر المتألِّين أنَّ هذه المشكلة تنشأ مِن عدم اطِّلاعهم؛ بمعنى وجود عالم في المعاد

١. الشيرازي، الأسفار العقلية الأربعة، ج٢، صص ٢٩٩-٣٠٠.

۲ .الطباطبائي، أصول فلسفه و روش رئاليسم، ج۱.

٣ .ابن سينا، الإلهيّات ِمن كتاب الشفاء، صص ٤٦٩ - ٤٧٣.

بالنسبة إلى النفوس التي بقيت في حلّ الخيال، وهذا العالم هو عالم المثال. وهو يرى أنَّ امتلاك المعقولات الأوليّة في مورد النفوس الناقصة لا يجدي شيئًا؛ وذلك لأنَّ هذا النوع مِن المطالب لا يحتوي على لنّة أو ألم، وإنْ كانت تحتوي على شيء مِن ذلك، فلا يوجد تناسب بين قوّة الخيال وهذا النوع مِن المعقولات. كما أنَّ التعلّق بالأجرام الساويّة بدوره لا يجدي شيئًا أيضًا؛ لأنَّ هذه النفوس قبل الموت، لم يكن لها أيّ تعلّق بهذه الأجرام لكي تريد أو يكون بمقدورها الانجذاب نحوها. الانجذاب نحوها. الانجذاب نحوها. الم

إنَّ ذات الوجود وكذلك إدراكه، يُعدِّ مِن وجهة نظر صدر المتأهِّين عيرًا وسعادة. فكلّم كان الشرّ كان الوجود أكمل وأكثر خلوصًا كان خيره وسعادته أكبر، وكلّم كان نقصه أكثر كان الشرّ والشقاء فيه أكبر.

وعلى هذا الأساس، فإنَّ النفس كلّما كملت وقطعت علاقتها عن الجسد المادِّي بشكل أكثر، وكان لها رجوع أكبر نحو ذاتها الحقيقيّة وذات المبدأ، سوف تكون بهجتها وسعادتها أشدّ وأكثر عمقًا، وهي سعادة لا يمكن مقارنتها بالملندّات الدنيويّة؛ وذلك أوّلًا: لأنَّ المدرِك والمدرَك في الإدراكات العقليّة أقوى مِن الإدراكات الحسيّة. وثانيًا: لأنَّ الصور العقليّة متحدة مع ذات النفس، وتستوجب كهالها. ومِن هنا، فإنَّ الصور العقليّة متلازمة مع ذات النفس بشكل أكبر من الصور الحسيّة.

إنَّ كمال النفس الناطقة يكون بالاتّحاد مع العقل الكلّي وارتسام الصور الكليّة للموجودات فيه، لتصبح بهذه الطريقة عالمًا عقليًّا، وتعود إلى موطنها الأصلي. إنَّ سبب عدم ميل الإنسان إلى ذلك الكمال والسعادة القصوى، ينشأ مِن عدّة أسباب: السبب الأوّل هو التعلّق بالبدن، وتعلّق الخواطر بالمقاصد الدنيويّة، ويكون نتيجة ذلك هو التخدير والانفصال عن الواقع. والسبب الآخر، هو عدم إدراك المعقولات العينيّة، والقناعة بإدراك الوجود الذهني لها. وبعبارة أخرى: لا يمكن بلوغ تلك اللذّة بمجرّد جمع وحفظ الصور العقليّة، بل لا بدّ مِن مشاهدتها. إنَّ الذي يكتفي بمجرّد التقليد وتكون له نفس طاهرة، يدخل في رحاب الجنّة البرزخيّة، ويستمتع

١. الشيرازي، الشواهد الربوبيّة في المناهج السلوكيّة، ص٢٨٥.

بالصور الموجودة في تلك الجنّة. ١

يرى صدر المتألمين أنَّ حدِّ نصاب العلم في الوصول إلى السعادة الحقيقيَّة، عبارة عن: أنَّ العلم بالله والوجود اللائق به، مِن قبيل: العلم بصفاته، مثل علمه المطلق وغير الانفعالي، والعلم بقدرته الكاملة على إيجاد جميع الممكنات، وكذلك علمه بعنايته ورحمته الواسعة.

- العلم بالعقول الفعّالة التي هي كلماته التامّة والإلهيّة اللامتناهية وملائكة العلم.

- العلم بالنفوس الكليّة التي هي الكتب وملائكة العلم.

\_العلم بترتيب النظام النزولي والصعودي، وأنَّ الوجود يصل مِن الله إلى العقل، ومِن العقل إلى العقل، ومِن العقل إلى النفوس، ثمّ إلى الطبائع والأجسام. إنَّ هذا النظام يقوم بعد ذلك بالصعود إلى أوَّل المعادن، ويعدها يعمل على إيجاد النباتات، ثمّ الحيوانات، إلى أنْ يصل إلى درجة العقل المُستفاد، ويعود في نهاية المطاف إلى مبدئه. ٢

وفي قبال السعادة الحقيقيّة، هناك شقاء حقيقي؛ وإنَّ للشقاء الحقيقي حالتين، وهما: الشقاء الحاصل بسبب الإعراض عن اكتساب العلوم الحقيقيّة، والإقبال على الجسد والشهوات الحيوانيّة، حيث يعتبر الله هذه الجهاعة مِن الغافلين والقاصرين وأصحاب الحجاب، وهم الغافلون الذين ختم الله على قلوبهم.

إنَّ الحالة الثانية ترتبط بأولئك الذين ينكرون الحقيقة مِن أجل الوصول إلى مآربهم ومقاصدهم الدنيوية. إنَّ هذه الجماعة على الرغم مِن امتلاكها لاستعداد إدراك المعارف العقليّة، إلّا أنَّها قد فرّطت بهذا الاستعداد، وبدلًا مِن ذلك خلقت في نفسها حالة مِن الشيطنة والاعوجاج. وقد عدّ القرآن الكريم هذه الجماعة مِن أهل النفاق والمستحقّين للعقوبة.

هناك جنّتان\_مِن وجهة نظر صدر المتألمّين\_وهما: جنّة المعقول، وجنّة المحسوس. كما قال الله سبحانه وتعالى في محكم الذكر: ﴿وَلِمَنْ خَافَ مَقَامَ رَبِّهِ جَنّتَانِ﴾ ٤ الناظر إلى جنّة المعقول،

۱. م.ن، ص۱۲۸.

۲. م.ن، ص۱۳۰.

۳. م.ن، صص ۱۳۱ – ۱۳۳.

٤. الرحمن: ٤٦.

في حين أنَّ قوله تعالى: ﴿فِيهِمَا مِن كُلِّ فَاكِهَةٍ زَوْجَانِ﴾ اناظر إلى الجنّة المحسوسة. وجهنّم بدورها على نوعين، وهما: جهنّم المحسوسة، وجهنم المعنويّة. والنقطة الموجودة هنا، هي أنَّ الجنّة المحسوسة والنار المحسوسة، كلاهما يرتبط بعالم البرزخ مصحوبة بالصور المقداريّة، إلّا أنَّ واحدة منها صورة رحمة الله، والأخرى صورة غضبه:

«فاعلم أنَّ الجنّة جنّتان: محسوسة ومعقولة، كما قال تعالى: ﴿ وَلِمَنْ خَافَ مَقَامَ رَبِّهِ جَنَّتَانِ ﴾، وقوله: ﴿ فيهِمَا مِن كُلِّ فَاكِهَةٍ زَوْجَانِ ﴾ المحسوسة لأصحاب اليمين والمعقولة للمقرّبين وهم العلّيون. ولذا، النار ناران: محسوسة ومعنويّة كما مرّ. وكلّ مِن الجنّة والنار المحسوستين عالم مقداري: أحدهما صورة رحمة الله، والأخرى صورة غضبه، لقوله تعالى: ﴿ وَمَنْ يَعُلِلْ عَلَيْهِ غَضَبِي فَقَدْ هَوَى ﴾ ٢. ولذلك تصول على الجبّارين وتقصم المتكبّرين ». ٣

#### العقل والدين

يذهب صدر المتألمين إلى الاعتقاد بأنَّ العقل والدين متطابقان على نحو تامّ؛ لأنَّ غايتها هي معرفة الله وأسهائه وصفاته؛ بيد أنَّ أحدهما يسعى إلى ذلك مِن طريق الوحي الذي يُسمّى بالنبوّة، والآخر يسعى إلى ذلك مِن طريق اكتساب الحكمة، ويُسمّى بالولاية:

«قـد أشرنا مرارًا إلى أنَّ الحكمة غـير مخالفة للشرائع الحقّة الإلهيّة، بـل المقصود منها شيء واحد، وهي معرفة الحقّ الأوّل وصفاته وأفعاله. وهذه تحصل تارة بطريق الوحي والرسالة، فتسمّى بالنبوّة. وتارة بطريق السلوك والكسب، فتسمّى بالحكمة والولاية». ٤

من ذلك على سبيل المثال، أنَّ صدر المتألمين في بحث المعاد الجساني، يؤكّد على أنَّ البدن الأخروي \_ كما ورد على لسان الشريعة \_ شبيه بالبدن الدنيوي بشكل كامل. ° وفي مسألة تجرّد النفس \_ بالإضافة إلى الأدلّة العقليّة \_ يذكر الأدلّة النقليّة أيضًا؛ ليتّضح أنَّ العقل والشرع في

١. الرحمن: ٥٢.

۲. طه: ۸۱.

٣ . الشيرازي، العرشية، ص٢٧٣.

٤. الشيرازي، الأسفار العقلية الأربعة، ج٧، ص٣٢٧.

٥. م.ن، ج٩، ص٣٠٧.

هذه المسألة متطابقان. يقول صدر المتألمين:

«فلنذكر أدلّة سمعيّة لهذا المطلب؛ حتّى يعلم أنَّ الشرع والعقل متطابقان في هذه المسألة كما في سائر الحكميّات. وحاشا الشريعة الحقّة الإلهيّة البيضاء أنْ تكون أحكامها مصادمة للمعارف اليقينيّة الضروريّة. وتبًّا لفلسفة تكون قوانينها غير مطابقة للكتاب والسنّة». لا يرى صدر المتأهّين أنَّ الذين يفهمون ظاهر الشريعة فقط، هم وحدهم الذين يرون تناقضًا بين الشريعة والفلسفة ويصابون بالحيرة؛ بيد أنَّ الذين يصلون إلى عمق العقل والفلسفة ويدركون أعهاق الشريعة وباطنها، يرون تطابقًا تامًّا بين العقل وأحكام الشريعة:

«لأنَّ في الناس أقوامًا مِن المتفلسفين لا يعرفون مِن الشريعة إلّا رسمها، يتصدّرون ويتكلّمون بها لا يُحسنون، ويتناظرون فيها لا يدرون، فيناقضون تارة الفلسفة بالشريعة، وتارة الشريعة بالفلسفة، فيقفون في الحيرة والشكوك؛ فيضلّون ويُضلّون وهم لا يشعرون». ٢

#### معرفة العلم

إنَّ مِن بين موارد استعمال العقل في رؤية وفكر صدر المتأهّين، ما يرتبط بحقل معرفة العلم. إنَّ المفاهيم العقليّة على نوعين: بعضها يرتبط بالماهيات وهي التي تسمّى بالمعقولات الأوليّة وبعضها الآخر يرتبط بالمفاهيم التي هي ليست مِن سنخ الماهيات، وهي التي يُطلق عليها عنوان المعقولات الثانية. وإنَّ المعقولات الأولى مِن سنخ العلوم مِن الدرجة الأولى، والمعقولات الثانية مِن نوع العلوم مِن الدرجة الثانية.

إنَّ أساس ودعامة جميع العلوم التجريبيّة، قد تشكّل مِن المفاهيم الماهويّة. وبعبارة أخرى: إنَّ بنية العلوم التجريبيّة ومفاهيمها الرئيسة تتألّف مِن المعقولات الأولى. ومِن ناحية أخرى: إنَّ المفاهيم الفلسفيّة الأصليّة مِن سنخ المعقولات الثانية؛ ولذلك فإنَّ المفاهيم الأصليّة للعلوم التجريبيّة، وكذلك المفاهيم الأساسيّة في الفلسفة، تتألّف مِن المعقولات. وعلى هذا الأساس،

۱. م.ن، ج۸، ص۳۰۳.

الشيرازي، المبدأ والمعاد، ص٣٢٣.

فإنَّ المعرفة العقليَّة عند صدر المتألِّمين، منشأ لتحليل ومعرفة سنخ المفاهيم الأصليَّة والأساسيَّة للعلوم التجريبيَّة والفلسفة أيضًا.

#### النتيجة

إنَّ النظرة المختلفة لصدر المتأهِّين إلى العقل، أضحت منشأ للكثير مِن الابتكارات المتعدّدة له في مختلف الحقول. إنَّ لصدر المتأهِّين إبداعاتٍ في حقول، مِن قبيل: معرفة الله، ومعرفة الوجود أو الأنطولوجيا، والإبستيمولوجيا، ومعرفة المعاد، ومعرفة العلم، وكذلك حقل النسبة بين العقل والدين؛ إذ تعود جذورها بأجمعها إلى رؤيته الجديدة إلى مسألة العقل والإدراكات العقليّة.

لو تتبعنا الرؤية الجديدة لصدر المتألمين بالنسبة إلى العقل، سوف نواجه جذورًا ضاربة في العمق بشكل أكبر. لا يمكن تجاهل آراء صدر المتألمين في باب أصالة الوجود، وتشكيكية الوجود، وكذلك الحركة الجوهرية. ومِن بين هذه المباني، أنَّه يمكن توجيه وتفسير مسائل، مِن قبيل: كثرة الصور في العقول المفارقة، وكثرة الصور في عقل الأفراد، ومرتبة الخيال البرزخي، وكيفية التعقل، وبذلك يمكن الوصول إلى معرفة العقل في الحكمة المتعالية عند صدر المتألمين.

# ملحق: جذور البحث في مورد العقل في اليونان

# الفلاسفة قبل عصر سقراط

إنَّ مفهوم العقل لا يُرى عند الفلاسفة الإيونيين، مِن أمثال: (طاليس الملطي، وأناكسيهاندر، وأنكسيهاندر، وأنكسيهانس الملطي). إنَّ هر قليطس الذي كان يرى أنَّ أصل العالم عنصر واحد باسم النار وقد أطلق عليه اسم الله، والعقل (لوغوس)، واعتبره هو القانون الكلّي والعالمي الموجود في صلب جميع الأشياء، ويعمل على تحديد التغيير المستمرّ في العالم. وهو يرى أنَّ العقل الإنساني جزء مِن ذلك العقل الكلّي الذي يجب على العقل الإنساني أنْ يصل إليه. أ

إنَّ بارمنيدس الذي كان بخلاف هر قليطس يعارض التغيير ـ يرى أنَّ الحقيقة في العقل، وأنَّ المعقول والوجود شيء واحد. إنَّ الحقيقة في العقل وليست في الحسِّ. كما أنَّه يذهب إلى

١ .كابلستون، تاريخ فلسفه، ج١، ص٥٥.

الاعتقاد بأنَّ الوجود لا يمكن إدراكه إلّا بوساطة الفكر فقط؛ وهو الوجود الواحد والمتعيّن، والذي يكون مِن الناحية المكانيّة متناهيًا ومستديرًا. ا

وقد عمد أناكساغوراس إلى فصل العلّة المحرّكة عن المادّة المتحرّكة، وسمّى العلّة المنفردة بالذهن أو العقل (نوس). إنَّ العقل هو علّة حركة كلّ شيء، وهو أطهر وألطف الأشياء وهو منفصل عن كلّ أمر مادّي و جزء مِن (الأمر غير المعيّن) لأناكسياندر؛ إذ يصدر الأمر إلى جميع الأشياء، كما أنَّه جزء مِن نار هر قليطس التي تستحقّ اسم لوغوس والعقل. وإنَّ العقل ليس خالقًا للهادّة، وإنَّها هو مجرّد عامل لإيجاد الحركة والنظم فقط. ٢

## أفلاطون

يرى أفلاطون أنَّ المُثُل لها سلسلة مِن المراتب، وعلى رأسها «مثال الخير». فكما أنَّ الشمس في العالم المحسوس تمثّل مصدر الحياة والازدهار ونور البصر، كذلك في مثال الخير بالنسبة إلى عالم ما وراء المحسوس، لا تكون الأشياء القابلة للمعرفة مدينة في التعرّف عليها لهذا المثال فحسب، بل وهي كذلك مدينة له في وجودها وصيرورتها أيضًا. وبطبيعة الحال، فإنَّ «الخير» ذاته ليس شيئًا وجوديًّا، بل هو عنصر في تقييم وتعزيز ما وراء الوجود."

يرى أفلاطون أنَّ روح الإنسان قبل حلولها في البدن والدخول في الدنيا المجازيّة، كانت موجودة في عالم المعقولات والمُثُل، وقد أدركتها وعلمت بها هناك، ولكنَّها حيث لبست ثوب الجسد، نسيت تلك الحقائق. وإنَّ الإنسان بعد مشاهدة هذه المحسوسات والظلال، ومِن خلال السير والسلوك العقلاني (الديالكتيكي)، يعيد استذكار تلك الحقائق المجرّدة والعقلانيّة. وبعبارة أخرى: إنَّ الإنسان إنَّها يدرك ذلك الشيء الذي كانت أرضيّته موجودة في وجوده.

إنَّ المرحلة الأولى مِن السير والسلوك، هي الخيال أو الـ(إيكازيا)، والذي يكون متعلّقه هو الصور والضلال والانعكاسات في الماء، والأجسام الصلبة والصافية والشفّافة. والمرحلة الثانية عقيدة (الإيهان)، والتي يكون متعلّقها هو المتعلّقات الواقعيّة المتطابقة مع صور الخيال،

۱. م.ن، صص ۲۳–۲۶.

۲. غاتري، تاريخ فلسفه يونان، ج٨، صص٥٦-٢٨.

۳. أفلاطون، دوره آثار، ص٥٠٨.

والتي مِن بينها الحيوانات والطبيعة والأمور الفنيّة أيضًا. وفي هاتين المرحلتين، نكون على صلة وارتباط مع عالم المحسوسات أو الـ(دوكساستا)، ونتيجة ذلك ما يُسمّى بالظنّ أو الـ(دوكسا).

وفي المرحلة الثالثة، نعمد مِن خلال الاستفادة مِن الفرضيّات والشرع بمزاولة التعقّل أو الاستدلال وما يُسمّى بالـ(ديانويا)، ويكون متعلّق معرفتنا هي المفاهيم الرياضيّة أو الصور الوسيطة وما يُصطلح عليه بـ(ماته ماتيكا). إنَّ هذه الصور أعلى مِن المحسوسات؛ لأنهّا أزليّة وأبديّة، بيد أنهًا تقع في موضع أدنى مِن المُثُل؛ إذ يكون لها الكثير مِن النظائر، وليست واحدة وفريدة مثل المُثُل.

وفي المرحلة الرابعة، يصل الفرد إلى العلم أو الـ(نويزيس)، ويعمل على إدراك الصور الأولى أو المبادئ وما يُصطلح عليه بالـ(آرخاي)، وبالتالي يمكنه مِن خلال السعي الحثيث مشاهدة مثال الخير والعلّة الكليّة لجميع الأشياء. وفي هاتين المرحلتين الأخيرتين، نواجه عالم العقول أو (النويتا)، ويكون حاصل ذلك هو المعرفة أو الـ(أبيستيمه)\.

## أرسطوطاليس

يرى أرسطو أنَّ المعرفة تبدأ مِن الإحساس، وتنتقل مِن القوّة إلى الفعل، وأنَّ معرفة كلّ مرحلة تحصل مِن مرحلة أخرى. إنَّ المرحلة العقليّة موجودة بالقوّة في المرحلة الحسيّة، وإنَّ التعقّل هو العلّة الغائيّة للإحساس، وإنَّ العقل هو هذه المفاهيم الكليّة ذاتها أو موجدًا لها. وإنَّ الإحساس والتخيّل شرط للإدراك العقلي والكلّي.

وهناك في العقل مراحل تبدأ مِن مرحلة الانفعال، وتصل إلى مرحلة الفعليّة. وإنَّ أرسطو يسمّي المرحلة الوسيطة بـ«المرحلة النطقيّة». وهو يرى أنَّ العقل يعمل على إيجاد المعقولات، كما أنَّه يصل في الأثناء إلى مرحلة التحقّق والفعليّة. ٢

إنَّ خصائص العقل الهيولاني (= القابل، والإمكاني، وبالقوّة، والمنفعل) عبارة عن: \_ المفارق للبدن؛ إذ ليس له آلة أو خصائص ماديّة، مِن قبيل: الحرارة والبرودة، وإنَّ قدرته

۱. م.ن، ج۲، صص۹۰۰–۲۲۱.

۲ .داودي، عقل در حكمت مشاء، صص۷۷-۷۹.

الإدراكيّـة غير محدودة. وبعد التعقّل يمكن للمعقـول القويّ أنْ يدرك المعقول الضعيف، والا يقبل الضعف والفساد في نفسه.

\_ مجرّد مِن جميع أنواع الصور.

\_ يحتوي على حالة قابليّة فقط، ولكنّه لا ينفعل؛ إذ ليس له مادّة أو صورة، وإنَّ اسم العقل المنفعل اسم تسامحي، له وجود بالقوّة، وقبل التفكير ليس له أيّ واقعيّة بالفعل. ا

وفي مورد العقل الفعّال، يمكن القول: هو الموجود الذي يحوّل الصور المعقولة بالقوّة في الأشياء المحسوسة إلى الفعليّة؛ لذلك يجب أنْ يكون فعليًّا مِن قبل. وقد ذكر أرسطو تشبيهين لهذا النشاط العقلي، وهما:

\_الصانع: يؤثّر في المادّة التي لها استعداد قبول الصورة، بحيث تتحوّل تلك الصورة الموجودة في تلك المادة إلى الفعليّة.

- النور: يحوّل الألوان الموجودة في الأشياء بالقوّة إلى الفعليّة.

ومِن بين المفسّرين لآراء أرسطو، هناك اختلاف حول وجود عقلين أو بُعدين مِن أبعاد العقل. إذ يقول بعضهم: إنَّ العقل الفعّال جوهر أسمى ومستقلّ عن العقل المنفعل؛ إذ:

- في تشبيه العقل بالصنعة والنور، يكون هذان الأمران منفصلين عن الجسم أو اللون.

\_إنَّ للعقل الفعّال صفات تتناسب مع كونها مفارقة بشكل أكبر؛ مِن ذلك أنَّ أرسطو \_على سبيل المثال \_ يذهب إلى الاعتقاد بأنَّ العقل هو البُعد الإلهي مِن وجود الإنسان، أو أنَّ العقل هو البُعد الإلهي مِن واحد ذي بُعدين؛ إذ:

\_ لو كان لنا عقلان مختلفان، عندها فإنَّ المعرفة \_ التي هي عمل واحد بسيط \_ سوف تزول. \_ سوف يصبح للإنسان \_ الذي هو شيء واحد \_ صورتان.

\_ لو كان العقل الفعّال منفصلًا عن العقل المنفعل ومشتملًا على صور فعليّة، فإنَّ هذا الأمر سوف يكون هو عالم المُثُل الأفلاطونيّة، وهذا شيء يرفضه أرسطو بشدّة. ٢

۱. م.ن، صص ۸۶–۸۷.

۲. م.ن، ص۸۸.

## أفلوطين

لقد كان أفلوطين يذهب مثل بارمنيدس إلى القول بأنَّ التفكير متّحد مع الوجود، وقد تحدّث مرارًا عن وحدة العقل والمعقول والموجود والجوهر والوجود. كما أنَّه مثل أفلاطون يرى أنَّ مشاهدة الطبيعة ونظمها، يمثّل طريق الوصول إلى هذا النموذج الأوّل وهذه الحقيقة، وهو المكان الذي توجد فيه جميع هذه الحقائق على شكل معقول وخالد.

إنَّ العقل الخالص يعني الله الذي هو الكهال والعقل الموجود والمشتمل على جميع الأشياء الخالدة. إنَّه كلّ شيء، ولذلك يكون ساكنًا وخالدًا. إنَّ العقل يعمل على إيجاد الوجود بوساطة التفكير فيه، وإنَّ وجود العقل مِن خلال التفكير فيه وكلاهما له علّة غير ذاتهها؛ ولذلك فإنَّها يوجدان معًا؛ لأنَّها موجودان مع بعضها. العقل بوصفه مفكّرًا والوجود بوصفه موردًا للتفكير. إنَّ هذه الثنائية تعمل على إيجاد وصنع الأصول الأولى والعدد والكميّة وخصّيصة كلّ واحدة منها، وتعمل على إيجاد الكيفيّة، ومِن هذين الأمرين، يظهر كلّ شيء آخر.

إنَّ العقل له وحدة في عين الكثرة، وهذا الأمر هو الذي يميّزه مِن «الواحد»، الذي له وحدة عدديّة. إنَّ جميع الموجودات والمعقولات في العقل، كما أنَّ جميع أجزاء الكائن الحيّ، موجودة في نطفها. إنَّ العقل يؤدّي وظيفتين بشكل متزامن، وهما: التفكير بالآراء، والتفكير بذاته.

إنَّ العقل صادر مِن «الواحد»، و «الروح» مِن العقل؛ وذلك لأنَّ العقل كامل، وبحكم هـذا الكهال، يجب أنْ يكون موجدًا. إنَّ طريقة صدور العقل مِن الواحد والروح مِن العقل «فيضان»؛ بمعنى أنَّه كها أنَّ الأنوار توجد مِن مصدر النور بفعل فيضانه، فإنَّ هذه الموجودات بدورها تظهر إلى الوجود بفعل فيضان موجود أسمى. ا

كما أنّه يرى أنّ جميع الأشخاص بعد الولادة، يعملون على توظيف الإدراك الحسي قبل العقل، ويدركون المحسوسات بذلك. وهناك مِن الناس من يقضي جميع عمره في الوقوف على المحسوسات، ويعتبرونها بداية ومنتهى كلّ شيء. وهناك أشخاص آخرون، يقوم الجانب الأفضل مِن أرواحهم باستثارتهم، فيرومون الوصول إلى جمال أكبر ممّا تتوق إليه قلوبهم، ولكنّهم حيث لا يستطيعون مشاهدة ما هو أعلى، ولا توجد لديهم أرضيّة أخرى يقفون عليها،

۱. دائرة المعارف بزرگ اسلامي، ج۸، صص۹۹۵-۹۸.

فإنَّهم سوف ينحدرون نحو الأسفل.

وهناك طائفة ثالثة مِن الناس الإلهيين، يتمكّنون بمساعدة مِن قوّتهم الأكبر وقوّة بصيرتهم مِن رؤية عظمة ما هـو أعلى منهـم ويتّجهون نحوه. إنَّ هؤلاء هم الأشـخاص العاشـقون لـ«جمـال الروح». وإنَّ طريقتهم للوصول إلى تلك الأعالي والمرتفعات، هو السـير والسـلوك (الديالكتيكي) ذاته. وإنَّ لهذا السير مرحلتين، وهما:

١. الذهاب إلى عالم المعقولات.

٢. السير في عالم المعقولات والوصول إلى قممها.

إنَّ هذا الديالكتيك يخلِّص الإنسان مِن الحيرة والضلال في عالم المحسوسات، ويأخذ به نحو عالم المعقول. وهو عالم يمكن له فيه أنْ يتغذّى على «الحقيقة الصافية والبسيطة» (بحسب تعبير أفلاطون). إنَّ العقل يضع مبادئ هذا العلم تحت تصرّف كلّ روح تستطيع الحصول عليها. إنَّ الديالكتيك ليس مجرّد نظريّة وقواعد محضة؛ بل إنَّها تتعامل مع الأشياء، وإنَّ مادّتها عبارة عن الموجودات الواقعيّة. الم

۱. م.ن، صص ۹۹ه - ۲۰۰.

#### ٤٤٦ \* الدين والعقل

#### المصادر

- الشيرازي، صدرالمتألمين محمّدبن إبراهيم ، المبدأ والمعاد، تصحيح: السيّد جلال الدين الآشتياني، طهران، انجمن حكمت و فلسفه، ١٣٥٤هـ.ش.
- \_ ابن سينا، أبو علي، الإشارات و التنبيهات، تحقيق: مجتبى زارعي، قم، نشر بوستان كتاب، ١٣٨١ هـ. ش.
- \_\_\_\_\_، الإلهيّات مِن كتاب الشفاء، تحقيق: حسن حسن زاده الآملي، قم، مركز انتشارات دفتر تبليغات حوزه علميه ١٣٧۶هـ.ش.
- \_\_\_\_\_، الشفاء (كتاب النفس)، قم، منشورات مكتبة آيةالله العظمى المرعشي النجفي، منشورات مكتبة آيةالله العظمى المرعشي النجفي، ١٤١٥هـ.
  - \_\_\_\_\_، التعليقات، قم، انتشارات مكتب الإعلام الإسلامي، ٤٠٤ هـ.
  - ـ الأرموي، أبوبكر، شرح المطالع، قم، مكتبة آية الله العظمى المرعشي النجفي، ١٤١٤هـ.
- \_ أفلاطون، دوره آثار افلاطون (سلسلة أعمال أفلاطون)، ترجمه إلى اللغة الفارسيّة: محمّد حسن لطفي، طهران، نشر خوارزمي، ١٣٤٧ هـ.ش.
- \_حسنزاده الآملي، حسن، عيون مسائل النفس وسرح العيون في شرح العيون، طهران، انتشارات أمر كبير، ١٣٧١هـ.ش.
- \_\_\_\_\_، دروس اتحاد عاقل به معقول (دروس اتحاد العاقل بالمعقول)، قم، انتشارات قيام، ١٣٧٥هـ.ش.
- \_\_\_\_\_، دو رساله در مثل و مثال (رسالتان في المثل والمثال)، قم، نشر نثر طوبي، ١٣٨٢ هـ.ش.
- - \_\_\_\_\_، «أفلوطين»، دائرة المعارف بزرگ اسلامي، ج ٨، طهران، ١٣٧٩ هـ.ش.
- \_داودي، علي مراد، عقل در حكمت مشاء (العقل في الحكمة المشائيّة)، طهران، نشر دهخدا، 172. هـ. ش.
- \_ شيخ الإشراق، مجموعه مصنفّات شيخ اشراق (سلسلة أعمال شيخ الإشراق)، تصحيح وتقديم: هنري كوربان، طهران، پژوهشگاه علوم انساني و مطالعات فرهنگي، ١٣٧٢ هـ.ش.

- الشيرازي، صدر المتألّمين محمّدبن إبراهيم ، الحكمة المتعالية في الأسفار العقليّة الأربعة، دار إحياء التراث العربي، بروت، ١٤١٠هـ.
- \_\_\_\_\_، أسر ار الآيات، تحقيق: السيّد محمّد الموسوى، طهران، نشر حكمت، ١٣٨٥ هـ.ش.
  - \_\_\_\_\_، العرشية، تصحيح: غلام حسين آهني، طهران، انتشارات مولى، ١٣٤١هـ.ش.
- \_\_\_\_\_، الشواهد الربوبية في المناهج السلوكية، تحقيق وتعليق ومقدّمة: السيّد جلال الدين الآشتياني، بيروت، المركز الجامعي للنشر، ١٣۶٠هـ.ش.
- \_\_\_\_\_، سـه رساله فلسفي (ثلاث رسائل فلسفيّة)، تصحيح: السيّدجلال الدين الآشتياني، قم، دفتر تبليغات اسلامي، ١٣٧٨هـ.ش.
  - \_\_\_\_\_، شرح أصول الكافي، طهران، مكتبة المحمودي، ١٣٩١هـ.
- \_\_\_\_\_، مفاتیح الغیب، تصحیح: محمّد خواجوي، طهران، مؤسسه مطالعات و تحقیقات فرهنگی، ۱۳۶۳هـ.ش.
- \_الطباطبائي، السيّد محمّد حسين، أصول فلسفه و روش رئاليسم (أسس الفلسفة والمنهج الواقعي)، قم، نشر دار العلم، ١٣٥٠ هـ. ش.
  - \_ غاتري، سي. تاريخ فلسفه يونان (تاريخ فلسفة اليونان)، طهران، نشر فكر روز، ١٣٧٧هـ.ش.
    - \_القاضي الإيجي، عضدالدين، شرح المواقف، قم، منشورات الشريف الرضي، ١٣٧٠هـ.ش.
- \_ كابلســتون، فريدريك، تاريخ فلسـفه (تاريخ الفلسـفة)، طهران، انتشــارات علمــي و فرهنگي، ١٣۶٨ هــش.

# هذا الكتاب

يتضمّن هـذا الكتـاب موضوعًا في غايـة الأهميّـة، وهـو دور العقـل في المنظومـة الدينيّة وبيـان مهامـه. علـمًا أنَّ موضـوع العقـل يُعـدّ مِـن الأركان الأساسـيّة في الدراسـات الدينيّة؛ إذ هـو المعتمـد في إثبـات كثير مِـن القضايـا الرئيسة، مضافًا إلى دوره الفاعل في الدفاع عن الدين والعقيدة.

ومِن هذا المنطلق، تمّ اختيار مجموعة بحوث تختصّ بالعقل ونوع علاقته بالدين، ودوره في التأصيل المعرفي، وكيفيّة استعماله في بعض العلوم الإسلاميّة.

