



## مـركـز الدراســات والمراجعة العلمية

الإشراف العام:

السيد عقيل الياسري رئيس التحرير:

الشيخ حسن الجوادي مدير التحرير:

الشيخ علي عبد الجواد الأسدي

سكرتير التحرير: منير الحزامي التدقيق اللغوي:

أحمد كاظم الحسناوي المراجعة العلمية:

الشيخ حسين مناحي

المراجعة الفنية: علاء الأسدي

التصميم والإخراج الطباعي:

السيد حيدر خير الدين الأرشفة والتوثيق:

منير الحزامي

المشاركون في هذا العدد:

الشيخ محمد صنقور، الشيخ جاسم الكربلائي، الشيخ أحمد صالح آل حيدر،

السيد محمد باقر السيستاني الشيخ حسين التميمي،

> السيد رياض الفاضلي، أفياء الحسيني،

زهراء محمد مهدي

رقم الإيداع في دار الكتب والوثائق ببغداد:

(۱۳۲۰) لسنة ۲۰۰۹م.

نشرتا الكفيل والخميس





# إياكم والظلم

رُوي عن أبي حمزة الثمالي، عن الامام أبي جعفر الباقر قال: «لمّا حضر علي بن الحسين ألوفاة ضمّني الوفاة ضمّني الى صدره، ثم قال: يا بني، أوصيك بما أوصاني به أبي حين حضرته الوفاة، وبما ذكر أن أباه أوصاه به، قال: يا بني إياك وظلم مَن لا يجد عليك ناصراً إياك وظلم مَن لا يجد عليك ناصراً إلّا الله» (الكافي: ٣٣١/٢)





## من ذاكرة التأريخ

### ١٤/محرم الحرام

\* وفاة السيد صدر الدين العاملي محمد بن صالح الله سنة (١٢٦٣هـ)، وهو تلميذ السيد مهدي بحر العلوم والشيخ جعفر كاشف الغطاء وصهره، وأستاذ الشيخ الأنصاري والمجدد الشيرازي (رضوان الله عليهم)، ودُفن في الصحن العلوي الشريف، ومن كتبه: أُسرة العترة.

#### ١٦ /محرم الحرام

\* وفاة الفقيه السيد أبي الحسن الشقرائي العاملي موسى بن حيدر بن أحمد المعالي سنة (١٩٤٤هـ) بقرية شقراء في جبل عامل، ومن مؤلفاته: الوسيلة في النحو، وكتابٌ في التوحيد، ورسالة في المنطق.

\* وفاة الفقيه السيّد محمد مهدي الموسوي الأصيفهاني الكاظمي الواعظ الله سنة (١٣٩١هـ)، ودُفن في مقبرة الأسرة بالصحن الكاظمي الشريف، ومن مؤلفاته: أحسن الوديعة في تراجم مشاهير مجتهدي الشيعة.

### ١٧ /محرم الحرام

\* وفاة الفقيه السيد أبي الحسن موسى بن أحمد العاملي العاملي العاملي العاملي العاملي النحو والمنطق.

\* وفاة المحقق السيد عبد الرزاق المقرم ﴿ اللهُ ال

سنة (١٣٩١هـ)، ودُفن في داره في محلة العمارة في مركز مدينة النجف الأشرف، ثم نُقل إلى مقبرة وادي السلام إثر توسعة الصحن العلوي، ومن مؤلفاته القيّمة: مقتل الحسين .

#### ١٨ /محرم الحرام

\* وفاة الفقيه الشيخ محمد حسن ابن الملا عبد الله المامقاني الله المامقاني الله المامقاني الله المامقاني الله المامقاني النجف الأشرف، ومن كتبه: بشرى الوصول، غاية الآمال.

\* وفاة العلامة السيد محمد حسين الطباطبائي شاه سنة (١٤٠٢هـ)، ودُفن في حرم السيدة فاطمة المعصومة (عها) في مدينة قم المقدسة، ومن أشهر مؤلفاته: الميزان في تفسير القرآن.

### ١٩/محرم الحرام

\* تسيير قافلة سبايا أهل بيت رسول الله على ومعهم رأس الإمام الحسين ورؤوس أصحابه الكرام من الكوفة إلى الشام عام (٢١هـ)، وأما نساء أنصار الحسين فقد نُجُونَ من السبي بشفاعة قبائلهن.



# حِكُمُّ راشِدَةٌ / ٢

## الاعتمام ببيان التعاليم والقيم الفطرية

من الحِكَم الراشدة التي ينبغي رعايتها -لأهل العلم المبلّغين وسائر العاملين في هذا الشأن كالشعراء والرواديد في مقام أداء هذه الوظيفة الشريفة ما يلي:

#### (الحكمة الثالثة):

الاهتمامبيان التعاليم والقيم الفطرية السامية الإلهية والإنسانية المتمثّلة في دعوة النبي وعترته (صلوات الله عليهم) وفي ممارساتهم وحياتهم، وتوضيح محلِّهم في الأسوة والاقتداء. فإنّ النبيّ والمصطفين من عترته (صلوات الله عليهم) هم أعلام الهدى والمثل الأعلى لهذه الأمّة في تجسيد تعاليم القرآن الكريم وقيمه الفطرية من في تجسيد تعاليم القرآن الكريم وقيمه الفطرية من حيث التعلّق بالله سبحانه وعبادته، وكمال التعقّل والمرشد وإيتاء الحكمة، والتحلّي بالقيم الأخلاقية كالعدل والصدق والإحسان والوفاء بالعهد والإنابة والعفاف وحسن الخلق.

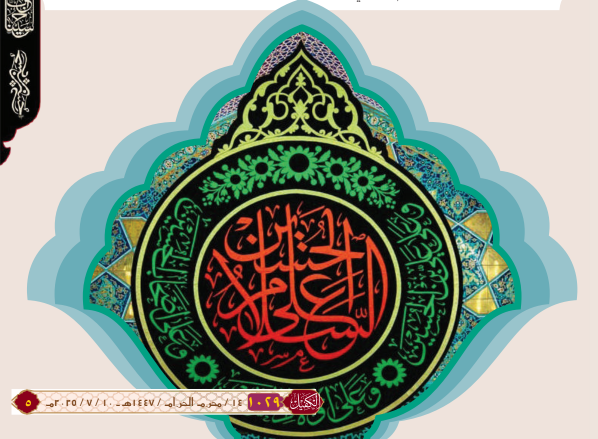
وذلك لأنهم (صلوات الله عليهم) قد ندروا نفوسهم الشريفة لهذه الغاية وضحوا بحياتهم في سبيلها، ومن ثمّ ينبغي عرض أصول هذه التعاليم والقيم من خلال القرآن الكريم مقرونًا بما يتمثّل منها في محاسن أقوالهم ومكارم أخلاقهم وسيرتهم حتّى شهادتهم والتنبيه على مقتضياتها في العصر الحاضر.

فإنّ ذلك أوفى ببيان شخصيّتهم ومقاصدهم التي ضحّوا من أجلها مع ما فيه من القيام بوظيفة الدعوة الإلهيّة إلى الله تعالى.

وقد جعل الله سبحانه المصطفين في كلّ أمّة قدوةً لسائر أفرادها وأسوة لآحادها وحجّة على مَن تخلّف منها، كما قال عن عيسى ابن مريم في: ﴿وَجَعَلْنَاهُ مَثَلًا لَبَنِي إِسْرَائِيلَ ﴾ (الزخرف: ٥٩)، فكان النبي وعترته (صلوات الله تعالى عليهم) هم الحجّة على هذه الأمّة والأسوة فيها، كما قال تعالى:

والمذكّرة والحكيمة والفاضلة ليساعد في تنمية العقل وتحفيز الرشد وتحريك الضمير وتفعيل الفطرة ومزيد الاعتبار، اقتفاء بكتاب الله سبحانه وسنّة نبيّه على وآثار عترته الطاهرين ولأنّ ذلك هو السياق المناسب لعرض سيرة الأئمة (صلوات الله عليهم) وتضحياتهم وما جرى عليهم، فإنّ للشعر البليغ جمالاً بالغاً وأثراً كبيراً في النفوس وقدرة فائقة على تأجيج المشاعر وتهييجها، فينبغي فائقة على الوجه الأمثل للغايات الراشدة والنبيلة.

من وصايا المرجعية الدينية العليا للخطباء والمبلّغين والشعراء والرواديد بمناسبة حلول شعر المحرّم الحرام عام ١٤٤١هـ، ﴿ لَقَدْ كَانَ لَكُمْ فِي رَسُولِ اللّهِ أُسُوةٌ حَسَنَةٌ لّن كَانَ يَرْجُو اللّهَ وَالْيَوْمَ الآخِرَ وَذَكَرَ اللّهَ كَثِيرًا ﴾ (الأحزاب: ٢١)، وعن الإمام أمير المؤمنين في يعض كلامه لبعض ولاته بعد وصف زهده عن الدنيا: «ألا وإنّكُمْ لا تَقْدرُونَ عَلَى ذَلِكَ، ولَكِنْ أعينُونِي بورَعٍ واجْتِهَادٍ وعفّة وسَدَادٍ» (نهج البلاغة: ص١٤). وعلى الإجمال فإنّه لا بدّ من تركيز المبلغين والدعاة على عناصر الرشد والحكمة والأخلاق في أقوالهم ومسيرتهم (صلوات الله عليهم) واستنطاقها عنها والاهتمام بإيضاحها والدعوة إلى وعيها واتباعها والتأسّي بها بما يلائم مقتضياتها في الزمان الحاضر. وليسع الشعراء إلى تضمين قصائدهم حول أهل البيت (صلوات الله تعالى عليهم) المعانى الراشدة وليسع البيت (صلوات الله تعالى عليهم) المعانى الراشدة





ورد في كُتب السير أنَّ الإمامُ الحسين قال يوم كربلاء مخاطباً المُعسكر الأموي بعد أن حال جمعٌ منهم بينه وبين رحله: ﴿وَيْحَكُمْ، يا شيعَةَ آلِ أَبِي سُفْيانَ لَ إِنْ لَمْ يَكُنْ لَكُمْ دينٌ، وَكُنْتُمْ لا تَخافُونَ الْعَادَ، فَكُونُوا أَحْراراً في دُنْياكُمْ هذه، وَارْجِعُوا إِلَى أَحْسابِكُمْ إِنْ كُنْتُمْ عُرُباً كَما تَزْعُمُونَ».

فناداه شمر فقال: ما تقول يا حسين؟١

فقال: «أقول: أَنَا الَّذِي أُقاتلُكُمْ، وَتُقاتلُونِي، وَالنِّساءُ لَيْسَ عَلَيْهِنَّ جُناحٌ، فَامْنَعُوا عُتاتَكُمْ وَطُغَاتَكُمْ وَجُهّالَكُمْ عَن التَّعَرُّض لَحَرَمي ما دُمْتُ حَيًّا».

والسؤال هو: لماذا التقييد بالحياة؟

بعد التتبُّع وجدتُ أنَّ أكثرَ المصادر -العامة والخاصة-التي أرَّختُ لهذه الحادثة خاليةٌ من هذه الفقرة

الأخيرة أعني: «ما دُمتُ حيًا»، فالنصُّ المأثور فيها عن الإمام الحسين عند القول: «امنعوا رحلي وأهلي من وجُهَّالكم»، أو: «امنعوا أهلي من طُغامِكم وجُهَّالكم»، أو: «فكفُّوا سُفهاءَكم وجهالكم عن التعرُّض لحرمي، فإنَّ النساء لم تُقاتْلكم».

وأمًّا المصادرُ التي اشتملت على فقرة: «ما دمتُ حيًّا»، فهو كتاب الفتوح لابن أعثم الكوفي، ثم كتاب مقتل الحسين المسين للخوارزمي، وكذلك وردت في كتاب الملهوف للسيد ابن طاووس، والبحار نقلاً عن مقتل محمد بن أبى طالب.

والأقرب أنَّ فقرة: «ما دمتُ حيًا»، ليست من جملة النصِّ بل هي من خطأ ناسخ النصِّ أو ناقله، خصوصاً أنَّه لم يحتفظ بحرفيَّة النصِّ، كما يشهدُ لذلك

اختلاف مصادر النصفي عدد من الألفاظ.

وعلى أيَّ تقدير، فلو فُرض أنَّ فقرة «ما دمتُ حيًا» من جملة النص، فليس المراد منها أنَّ لكم أنْ تعتدوا على حرمي بعد موتي، فإنَّ ذلك غيرُ مراد قطعاً بل المراد من قوله: «ما دمتُ حياً، يحتملُ أحد معنيين:

الاحتمال الأول: هو ما يقربُ من مفاد قوله تعالى على لسان عيسى ﴿ وَكُنْتُ عَلَيْهِمْ شَهِيدًا مَا دُمْتُ فِيهِمْ فَلَمَّا تَوَقَيْنَتْنِي كُنْتَ أَنْتَ الرَّقِيبَ عَلَيْهِمْ وَأَنْتَ عَلَى كُلِّ شَيْء شَهِيدٌ ﴾ (المائدة: ١١٧).

فالإمامُ الحسين في أراد القول، أنّي مكلّفٌ بحماية حرمي ومنعكم من التعدّي عليهم ما دمتُ على قيد الحياة، فإذا متُ فإنّ الله تعالى يتولّى حمايتهم وحفظهم، فكأنّه أراد الإشارة إلى أنّ الله تعالى جعله سبباً في حمايتهم ما دام على قيد الحياة، فإذا مات فإنّه تعالى يُسبّب لحمايتهم أسباباً قد لا تكون مُحتَسبة، فهوف واثقٌ برعاية الله تعالى لهم.

فقولُه هَا: «ما دمتُ حيًا»، ليس تقييداً للأمر بالمنع من التعرُّض لحرمه! وإنَّما هي بيان لحدود وظيفته، وإنَّما تنتهي بموتِه، فإذا مات فإنَّ ثمة مَن سيتولَّى حفظ حرمه.

فسياقُ قوله ﷺ: «ما دمتُ حيًا»؛ هو سياق قولِ القائل: أنا متكفلٌ بقوتِ عيالي ما دُمتُ حيًا، فإنَّ المفهوم عرفاً من هذه الجملة حين تصدر عن رجلٍ مؤمن هو أني إذا متُ فإنَّ الله تعالى يتولَّى شأنَهم.

والاحتمال الثاني: هو أنَّ المراد من قوله الله النَّاني: «أَنَا الَّذِي أُقَاتِلُوني، وَالنَّسَاءُ لَيْسَ عَلَيْهِنَّ جُناحٌ، فَاللَّعْرُض فَالمُنْعُوا عُتاتَكُمْ وَطُغاتَكُمْ وَجُهّالَكُمْ عَن التَّعَرُض

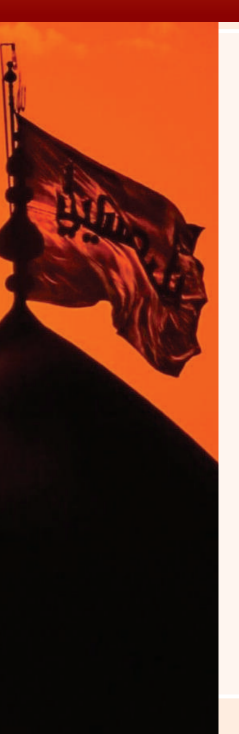
لِحَرَمي ما دُمْتُ حَيّاً»؛ هو أنّي مَن يقاتلُكم والقوانينُ والأعرافُ العربيَّة تقتضي عدمَ التجاوزِ لحدود قتال مَن يقاتلكم، ولهذا يلزمُكم -إنْ كنتم عرباً كما تزعمون- أنْ تمنعوا جُهَّالكم عن التعرُّض لحرمي ما دمتُ حيًّا، وأمّا بعد الموت فلزومُ عدمِ التَّعرُّض للنساء والحرم أوضح؛ لأنَّ التعرُّض للنساء والحرم إنّما هو لغرض النكاية والإيذاء لمن يقاتلونه، فإذا كان قد قُتل فلا موجب حينذاك للتعرُّض لحرمه؛ لأنّه لو وقع فإنّه سيكون بلا موجب، وسيكون أكثر منافاةٍ وقع فإنّه سيكون بلا موجب، وسيكون أكثر منافاةٍ

فنهيهم عن التعرُّض لحرمه في حياته يقتضي النهي عن التعرُّض لهم بعد موته بالأولوية العرفيَّة، ولذلك لم يكن بحاجة إلى بيانه، وكان الاقتصار على النهي عنه في حياته كافياً لفهم النهى عن التعرُّض لهم بعد وفاته.

وهذا الاحتمال هو الأرجح، إذ هو المناسب لطبيعة المخاطَبين الذين إنْ كان سيردعُهم شيءٌ عن المخاطَبين الذين إنْ كان سيردعُهم شيءٌ عن التعرف للنساء فهي الأعراف العربيَّة والخشية من التعيير، لذلك حرص الإمامُ على تذكيرهم بما قد يُسهمُ في ثنيهم عن هذه الموبقة، ولهذا ورد في النصوص أنَّ الشمر بن ذي الجوشن أجاب الإمام الحسين في بقوله: (لك ذلك يا ابن فاطمة، ثم صاح بأصحابه: إليكم عن حرم الرجل، واقصدوه بنفسه، فلعمري لهو كفوٌ كريم) (الملهوف، السيد ابن طاووس: ص١٤٦).

الشيخ محمد صنقور

## قنطرة للا يجوزها ظا



رُوي عن أبي حمزة الثمالي، عن أبي جعفر الله قال: «لمّا حضر على بن الحسين عَلَيْ اللهِ فَاهُ ضمّني إلى صدره، ثم قال: يا بني، أوصيك بما أوصاني به أبي عين حضرته الوفاة، وبما ذكر أنّ أباه أوصاه به، قال: يا بني إياك وظلم مَن لا يجد عليك ناصراً إلَّا الله » (الكلفي: ٣٣١/٢).

الحديث الشريف -أعلاه- يمثّل وصيّة أخلاقيّة خالدة، تتجلّى فيها القيم الحوهريّة في مذهب أهل البيت المُظْالِيِّلِيَّا، والتي من أهمها: (العدالة الفردية، والمسؤولية تجاه المستضعفين، وإدراك العقاب الإلهي على الظالمين).

ونُشير الحديث إلى أنّ الوصيّة متسلسلة من الامام على اللهام إلى الإمام الحسين على ألى الإمام زين العابدين الله الم إلى الإمام الباقر ﷺ، ويُستفاد منه أهميّة الوصايا المتوارثة في مدرسة أهل البيت على الأخص ما يُتوارث منهم عَلَيْ السِّلار. والرمزيّة في ضمِّه إلى صدره: أنّ الضم إلى الصدر يُفهم منه الإشارة إلى نقل السرّ، أو ترسيخ الوصيّة، أو بيان الارتباط العاطفي، لا سيما أنها كانت عند الاحتضار.

وهي دعوى واضحة جليّة أن يُراقب الإنسان قدرته على الآخرين، فلا يستضعف مَن لا يجد ناصراً إلَّا الله سبحانه؛ لأنَّ الله تعالى خصم كلّ من استقوى على خلقه ظلماً!

والظلم قبيح ومحرّم على إطلاقه، ولكنّه أشدّ قبحاً إذا كان

موجّهاً إلى مَن لا يملك الدفاع عن نفسه، فقد رُوي عن الوليد بن صبيح، عن أبي عبد الله الله الله عن أبّه قال: «ما من مظلمة أشد من مظلمة لا يجد صاحبها عليها عوناً إلّا الله عزّ وجلّ» (الكافي: ٣٣١/٢).

ورُوي عن أبي جعفر الله قال: «الظلم ثلاثة: ظلم يغفره الله، وظلم لا يغفره الله، وظلم لا يغفره الله، وظلم لا يدعه الله فأمّا الظلم الذي لا يغفره فالشرك، وأمّا الظلم الذي يغفره فظلم الرجل نفسه فيما بينه وبين الله، وأمّا الظلم الذي لا يدعه فالمداينة بين العباد» – المداينة: المجازاة ومنه كما تدين تدان — (الكافي: ٣٣١/٢).

ورُوي عـن أبـي عـبـد الله في قـول الله عـز وجـل: ﴿ إِنَّ رَبَّكَ لَبِالْمُرْصَادِ ﴾ (الفجر: ١٤)، قال: «قنطرة على الصراط لا يجوزها عبد بمظلمة» (ثواب الأعمال: ٢٧٢).

وحذر الأئمة الله من الظلم وآثاره، والتي تستمر للخلف بعد الخلف، ومنه ما رُوي عن أبي عبد الله قال: «قال رسول الله: اتقوا الظلم فإنّه ظلمات يوم القيامة» (وسائل الشيعة: ٤٦/١٦).

وما رُوي عن هشام بن سالم، عن أبي عبد الله على أنَّه قال: «مَن ظلم مظلمة أخذ بها في نفسه، أو في ماله، أو في ولده» (الكافي: ٣٣٢/٢).

ورُوي عن أبي عبد الله ﷺ: «مَن ظلم سلّط الله عليه من يظلمه، أو على عقب عقبه». قلت: هو يظلم فيسلّط الله على عقبه أو على عقب عقبه ١٩

أصبح لا ينوي ظلم أحد غفر الله له ما أذنب ذلك اليوم، ما لم يسفك دماً، أو يأكل مال

يتيم حراماً» (وسائل الشيعة: ٤٩/١٦).

الشيخ جاسم الكربلائي

## آثار وأهداف النهضة الحسينية

من الأثار التي حققتها النهضة الحسينية المقدسة والقيام العظيم لسيد الشهداء هو بناء منظومة دينية حقيقية بعيدة عن البلاط والسياسة، وأصبح هناك فقهاء يُرجع إليهم غير مرتبطين لا من قريب ولا من بعيد بالسلطة.

القائد الوحيد لهذه المنظومة هو النص القرآني وآثار النبوة وهدى الإمامة.

وبهذا تم الهدف الأكمل لسيد الشهداء المعداء المعداء المعداء المعداء الدين وإرساء قواعد الحق؛ لتدوي في كلّ زمان ومكان من دون تحكم خلفاء الجور ورؤوس المضلالة وأعوانهم من مرتزقة البلاط الذين يقتاتون على فتات قصاع الظلمة ثمناً لتحريف دين الله سبحانه وتعالى والعبث بأحكامه واعتقاداته وفق مزاج الحاكم.

وهذه المفسدة الكبرى في تحريف مسار الأمة أول من أسس لها يوم السقيفة الغادر والانقلاب على الأعقاب الذي تلاه، عندما اختطفوا رسالة

الله سبحانه وتعالى، وغيّروا مسارها، واغتصبوا حق الامامة!

فالذي أعاد المسار إلى جادته هي هذه الدماء الطاهرة التي استصرخت الضمائر لانتهاك حدود الله سبحانه وتعالى.

فحمل على إثرها الحق جماعة (وما زال فيهم)، فكم حاول الطغاة وفراعنة الأرض أن يقضوا على آثارهم، ولكن الله تبارك وتعالى نصرهم وأيدهم وهو يتولّى الصالحين.

فهدي النهضة المقدسة حمله الأئمة (صلوات الله تعالى عليهم أجمعين) بعد الفاجعة، فحققوا أهدافها وسعوروا دين الله تعالى بالأحكام والعقيدة الحقة، والشعائر التي أدامت هذا الزخم الديني داخل الأمة. وبعد ذلك جُعلت هذه الأمانة في الفقهاء والمجتهدين علماء الإسلام الصالحين فأصبحوا شاخصاً مهماً لمن أراد دين الله وأحكامه.

الشيخ أحمد صالح آل حيدر



السيد محمد باقر السيستاني

وصدقه، لأنّه لم يتحرّ العدالة في تشريعاته رغم تبنّي خطابه لها.

السياق الثاني: توفير فهم أوثق وأمثل للدين يسلم من أي شيء يخالف الفطرة بشكل بين. والواقع أنَّ التشكيك في حقانية الدين من منطلق هذه الموارد أمر غير وارد، وذلك انطلاقاً من مبدأ بديهي من خلال النصوص الإسلامية -المتمثلة في القرآن الكريم- من أنَّ تحرِّي القيم الفاضلة والعادلة يمثل الدستور الأساس للدين الممثل لخُلُق الله سبحانه وصفاته الكريمة، كما يلحظ فنك في جل المنظومة التشريعية الدينية، وهذا أمر يلمسه أي باحث متأمل في نصوص الدين فهو تأملاً جامعاً حتى إذا لم يكن مؤمناً بالدين، فهو يجد أنَّ هذا الخطاب يسعى في تحرّى العدالة والقيم يجد أنَّ هذا الخطاب يسعى في تحرّى العدالة والقيم

وعليه فمن المستحيل أن يكون هناك شيء واضح من الدّين وهو في عين الحال مخالف لإدراك العقل الواضح بشكل عابر للزمان والمكان.

الأخلاقية في تشريعاته كما يجد أنّه قد خَطا خطوات

واسعةً في هذا السبيل، وغير كثيراً من التشريعات

السؤال: إنَّ هناك حديثاً حول العديد من الأحكام الشرعية على أنّها مخالفةٌ لما أشير إليه من المبادئ العامّة الفاضلة للتشريع في الدّين، ومن ذلك:

ا- جملة من الأحكام التي تتضمن التفريق بين الذكر
 والأنثى في التشريع، إمّا بشكل عام كالفرق بينهما في الميراث، أوفي الستر والحجاب.

٢- جملة من الأحكام الجزائية على الجرائم، حيث تبدو قاسية وشديدة مثل جزاء ارتكاب المحصن للفاحشة والسرقة والمحاربة وغيرها.

إلى غير ذلك من الأحكام الـواردة في النصوص الشرعية أو فتاوى فقهاء المسلمين، من قبيل تجويز تزويج الولي للقاصر، فما هو مبنى هذه الأحكام؟ وكيف تنسجم مع مباني العدالة؟

الجواب: ينبغي الانتباه ابتداءً إلى أنَّ هذا الحديث لا يختص بدين الإسلام كما يعلمه المطّلعون على الأديان الأخرى، فكلُّ الأديان تقريباً تشتمل على تشريعات وإرشادات، يتوجه في جملة منها التساؤل عن مدى تطابقها مع القيم الفطرية.

ويطرح التساؤل عن هذه الأحكام في الدين في سياقين: السياق الأول: سياق التشكيك في أصل حقانية الدين

السائدة في اتجاه العدالة.

## لهاذا تصدّى الإمام الحسين:

قد يسأل أحد: لماذا تصدّى السبط وحده؟ ولماذا هو دون غيره؟ ولماذا لم يختر المهادنة أو الاعتزال كما فعل الآخرون؟

وللإجابة نقول: بداية لقد شهد التاريخ الإسلامي لحظات فاصلة غيرت مسار الأمة، وكان من أبرزها واقعة كريلاء الخالدة، فقد مثلت نهضة الإمام الحسين على موقفاً مبدئياً في وجه الانحراف السياسي والديني..

وعن طريق هذا التمهيد نسلط الضوء على دوافع تصدّيه المبارك وأبعاده الإصلاحية.

لقد كان في الأمة كثيرون، كعبد الله بن الزبير، وعبد الله بن عمر، وعبد الله بن عباس، وغيرهم من الصحابة وأبناء الصحابة، ممن عاصروا التحولات الكبرى بعد رحيل رسول الله عَيْرَالْهُ، وشهدوا تبدّل الخلافة إلى مُلك، وعلو الطغيان، واستشراء الفساد في مفاصل الحكم.. ومع ذلك، لم ينهض أحد منهم بوجه يزيد، ولم يواجهوا

انحرافه بالشكل الذي يستحقه، بل

آثر بعضهم السكوت، وبعضهم المسايرة، ويعضهم العزلة.

ولكن الإمام الحسين ﷺ

كان له شأن آخر..

يبدأ الأمر من شخصية الإمام الحسين على ومن موقعه، ومن مسؤوليته الشرعية والتاريخية، فالإمام الحسين ﷺ لم يكن رجلا

عادياً، ولم يكن مجرد حفيد نبى، أو ابن خليفة سابق، بل كان الامتداد الباقي للرسالة، والشاهد الأخير على وصايا السماء، لقد كان الإمام على صوت النبوة في زمن الصمت، وموقف العدل في زمن الانحراف.

ويزيد لم يكن مجرد حاكم جائر، بل كان إعلانا صارخا لموت القيم، وتحطيماً لمعالم الإسلام، وعودة صريحة للجاهلية تحت عباءة الخلافة! فالقبول بيزيد كان يعنى شرعنة الباطل، والتسليم بسقوط المشروع النبوي، ولهذا لم يكن أمام الإمام الحسين الله أحد خيارين: (إمّا أن يسكت فيموت الدين، أو أن يتكلم فيموت هو!)، فاختار الشهادة.

لذا، لم يكن خروجه طلباً لملك، ولا انتقاماً سياسياً، بل كان صرخة في وجه الانحراف، وثورة أخلاقية لحفظ ما تبقى من نقاء الإسلام.

الإمام الحسين الله كان يعلم أنّ دمه سيوقظ الضمائر، وأن مقتله سيكون حياةً لأمة كادت تموت، فقدم نفسه وأهل بيته وأصحابه قرابين للحق.

ولـــذلــك، حــين سُــئــل عــن ســبـب

«إنِّي لم أخرج أشراً ولا بطراً، ولا

مُفسداً ولا ظالماً، وإنَّما خرجتُ لطلب الإصلاح في أمة جدى

وهكذا، كان تصدي الإمام الحسين الله فريضة لا تحتمل التأجيل، وكان استشهاده حياةً لا تموت.



## قبسات من عاشوراء (إشعال السّراج بزيت محرّم)

في كلّ عام تُعاد غصّة الظّلَمة وأبواقهم من عاشوراء وما فيها، زلزال يصيب عروشهم، تتهاوى شعاراتهم؛ لما يظهر من عاشوراء.

لنعلم أنّها ليست مجرد قماش صنعت منه (راية)، بل هي نور يشعُ كلّما رفرفت تلك الراية، وهي دليل وعي حاملها، وبصيرة من يرفعها، هي فعل يحكي، وصمت ينطق، ولغة يفهمها كلُّ قوم بلسانهم.

و (الدمع) الذي يشبه العقيق الذي يُنثَر على خدود طاب مولد أصحابها.

الدمعة هي ثورة مواساة، وحزن ومصاب، وهي ثورة قبول الموعظة، والبحث عن تمام البصيرة..

تراها دمعة، نعم، معك حقًّ، ولكن هي رفض من رفض حكم الله تعالى، وحججه وولايتهم، تراها دمعة ولكنّها مدرسة، يتخرّج منها حماة الدّين والأرض والعرض، يتخرّج منها من تسير أخلاقه أمامه مسيرة عام، لتعلن

قدوم الحسيني، تراها دمعة وحقيقتها بيان استنكار لفعل من هتك حرمة الإسلام، واستباح دم المعصوم الإمام الله ...

وأمًا (اللطم) فظاهره يد تضرب على صدر، طالما جاشت به حسرة الفقد والعزاء، وحقيقتها لطمة على خيشوم كلّ ظالم، ولطمة على عين كلّ غاشم، وصفعة على عرش كلّ سارق.

وأمًا (مسيرة الإمام الحسين )، ففي كلّ خطوة حجّة وعمرة، حقيقتها شدُّ الرحال لولي الله تعالى وحجّته، وفي كلّ خطوة للطغاة سحقة، كلُّ خطوة رجل أو امرأة أو طفل صغير، هي سحقة ترسم باطنها على وجه الطغاة من أولهم إلى آخرهم، من حارث قبر الإمام المظلوم الشهيد، مروراً بقاطع السندرة، ومخترع النواج الجماعي في ليلة العاشر، وكذلك أتباعهم وساداتهم وعلّية قومهم.



## هل نحن من أتباع الحق؟

أنا من أتباع الحق الدي أرساه الإمام الحسين ﷺ في كربلاء، يا لها من هوية عظيمة،

لكنها ليست مجرد اسم، أو انتماء يُكتب على الورق، فلكلِّ انتماء شروط وأمانة، ولكلِّ هوية قيم تثبتها المواقف.

في زمن معركة الطف، لم يكن الصراع بين سيوف ورماح فحسب! بل كان صراعاً بين الحق والباطل، بين النور والظلام، وبين من حمل رسالة السماء ومن حاول طمسها بالإشاعات والكذب.. بعد انتهاء المعركة، حاول الأعداء تشويه صورة الإمام الحسين الله ونهضته، فكيف واجه الإمام زين العابدين الله هذه الأكاذىب؟

الانتماء للحق يتطلّب شجاعة الكلمة وصدق الموقف، الإمام زين العابدين الله موجة الإشباعات بالحكمة والصبير، لم يكن الرد بالصراخ أو الغضب، بل بالكلمة الصادقة التي تُنير العقول وتُحيى القلوب، وخطبته في مجلس يزيد وأمام أهل الكوفة لم تكن مجرد كلمات، بل كانت شُعلة أضاءت طريق الحق وكشفت زيف الطغاة.

لم يتوقف الإمام الله عند مواجهة الإشاعات فقط، بل أعاد بناء وعي الأمة، كان يعلم أنّ الإشاعات ليست إلا جزءًا من معركة أكبر، معركة تهدف إلى تغيير المبادئ وزرع الخوف واليأس في القلوب.

لذلك، حمل رسالة كربلاء بصلابة المؤمن، ووجّه الناس إلى التمسك بالقيم الأصيلة التي جسدها الإمام الحسين الله الم

وفي أدعيته، التي خلّدتها الصحيفة السجادية، نجد مدرسة متكاملة للحق والعدالة، لم تكن مجرد كلمات يتلوها المؤمنون، بل كانت نداءً لكلِّ صاحب ضمير حي ليقف مع الحق ضد الظلم، ولينظر إلى كلِّ محنة بعدِّها طريقاً للارتقاء الروحي.

الحق ليس مجرد كلمة نقولها، بل هو التزام يومي يتطلب منا الصبر أمام المحن، والثبات أمام الأكاذيب، والصدق في كلِّ موقف، الإمام زين العابدين الله لم يواجه الإشاعات وحدها، بل علّمنا كيف نحمل الحق في قلوبنا وأفعالنا، وكيف نصونه من أن يُشوّه أو يُنسى. الانتماء للحق يعنى أن نقف دائماً إلى جانب المظلوم، وأن نواجه كلِّ إشاعة أو كذبة بالحكمة والمعرفة، ويعنى أن نذكر أنفسنا بأنّ الصدق هو أساس كلِّ شيء،

فطريق الحق لا ينطفئ؛ لأنّه مسار الأحرار، ومن يتبعه يكون دائماً منتصراً، حتى وإن بدا خاسراً في أعبن الظالمين.

والصلاة على محمد وآل محمد هي سلاحنا الذي

يربطنا بالنور الإلهي.

أفياء الحسيني



### نهاية الطغاة في القرآن الكريم

إنّ القرآن الكريم، بصفته كتاب هداية وتربية وتشريع، لم يترك سيرة الطغاة والجبابرة دون تحليل أو بيان، بل قدّم نماذج متعددة توضح نهاية الظلم حينما يتمادى، ومصير الطغيان حين يستكبر. الطغاة في القرآن ليسوا مجرد شخصيات تاريخية، بل رموزٌ لفعل بشري متكرر، وسلوك يحمل في داخله بذور فنائه. وعن طريق السرد القرآني المتماسك، تُستعرض النهايات التي واجهت هؤلاء الجبابرة، لتكون آيات باقية في التاريخ والضمير البشري.

وفرعون (على سبيل المثال) ليس فقط ملك مصر، بل هو النموذج الأعلى للطغيان السياسي والديني، إذ قال: 

﴿ أَنَا رَبُكُمُ الْأَعْلَى ﴾ (النازعات: ٢٤)، وتجبر واستكبر، وادّعى لنفسه الألوهية الكن نهايته كانت عبرة كبرى، وادّعى لنفسه الألوهية الكن نهايته كانت عبرة كبرى، حين غرق في البحر، بعد أن رأى الموت فقال: ﴿ آمَنتُ أَنُهُ لاَ إِلَهُ إِلَّا الَّذِي آمَنتُ به بِنُو إِسْرَائيلَ ﴾، فجاءه الرد الإلهي: ﴿ آلُانَ وَقَدْ عَصَيْتَ قَبُلُ ﴾ (يونس: ١٩-١٩)، فالنهاية لم تكن موتاً فحسب، بل خزياً أبدياً جعله عبرة: ﴿ فَالْيُوْمُ نُنَجِيكَ بِبَدَنكَ لتَكُونَ لَنْ خَلْفكَ آيَةً ﴾. وقارون، مثال آخر، لم يكن ملكاً لكنه طغى بماله، وقال: ﴿ إِنَّمَا أُوتِيتُهُ عَلَى علْم عندي ﴾ (القصص: ٢٨)، فخسف الله تعالى به وبداره الأرض، ليكون مصير الطغيان الاقتصادي والغرور العلمي نهاية مذلة: ﴿ فَخَسَفْنَا به وَبدَاره الأرْضَ ﴾ (القصص: ١٨).

ومثلهم عاد، قوم هود، الذين قالوا:

مَنْ أَشَدُ مِنَا قُوةً ﴿ (فصلت: ١٥)، فكان
الرد الإلهي أن أرسل عليهم ريحاً صرصراً عاتية
استمرت سبع ليال وثمانية أيام حسوماً، حتى
صاروا كأعجاز نخل خاوية، وكذلك ثمود قوم
صالح، الذين طغوا في البلاد، فحق عليهم العذاب،
وصيحة أهلكتهم، والطغاة من قوم لوط الذين
تمادوا في الفاحشة والطغيان، فجعل الله عاليهم
سافلهم، وأمطر عليهم حجارة من سجيل.

وليس في القرآن الكريم حديث عن النهاية الجسدية للطغاة فقط، بل عن سقوط منظومة كاملة من الاستكبار والهيمنة والغرور! والنهاية لا تعني دائماً الموت العنيف، بل قد تكون خذلاناً، أو فضيحة، أو لعنة باقية في ذاكرة الأمم..

ويُقابل هذه النهايات السبوداء وعدٌ قرآني أن عاقبة الأرض للمتقين، كما في قوله تعالى: ﴿ تَلْكَ الدَّارُ الْآخِرَةُ نَجْعَلُهَا للَّذِينَ لَا يُرِيدُونَ عُلُوا فِي الْأَرْضِ وَلَا فَسَادًا ﴾ (القصص: ٨٣)، فالمعادلة الإلهية واضحة: نهاية الطغيان حتمية، وإن تأخرت، وعلوُ لظالم موقّت، وإن بدا راسخاً.

زهراء محمد معدي

### من إصدارات المركز الإسلامي للدراسات الاستراتيجية التابع لقسم الشؤون الفكرية والثقافية في العتبة العباسية المقدسة كتابٌ بعنوان:

### التدبير في المعيشة

سلسلج نعط الحياة

المتناف التالية التالية

### التُّدبيرُ في المعيشَةِ



تأليف عبد الله عمار الحموي

تأليف: عبد الله عمار الحموي

وهو يعالج أحد أهم القضايا الثقافية ذات البعد التربوي والاجتماعي، وهي قضية (التَّدبير في المعيشة)، ويقد مها كعمل استراتيجي مطلوب ليصدق على حياتنا التي نحياها أنها حياة طيبة، ولذا يفصّل الكلام في البرامج العامّة التي يجب اتباعها، لتسخير شتّى الأمور السياسية، والاقتصادية، والاجتماعية، والثقافية، والعسكرية...، وغيرها، من أجل تحقيق أهداف معينة ترتبط بأهدافنا الفردية والاجتماعية في الحياة، وذلك بالاستناد على تراثنا الإسلامي الغني بأصوله وقواعده

### يُطلب مِن (مِعرض الكتاب الدائمِ) في فروعه الآتية:

(١) كربلاء المقدّسة - منطقة ما بين الحرمين الشريفين - قرب صحن المولى أبي الفضل العباس على الله المعاس

وتطبيقاته.

(٢) كربلاء المقدّسة - شارع الإسكان - بناية مجمع العميد الفكري.

(٣) النجف الأشرف - نهاية شارع الرسول عَبُّاللَّهُ .

ويمكن قراءته إلكترونيا عن طريق زيارة موقع قسم الشؤون الفكرية والثقافية في الرابط التالي:

www.alfkrya.com

تنبيه: تحتوي النشرة على أسماء الله تعالى والمعصومين الله المرجاء عدم وضعها على الأرض؛ تجنباً للإهانة غير المقصودة. وننبه على أنه لا يجوز شرعاً لمس تلك الكلمات المقدسة إلا بعد الوضوء والكون على الطهارة.