





## ضرورة انتباه الإنسان إلى اللغة الطبيعية والعُرفية لسلوكياته الاجتماعية

الآخرين- يختلف عن الفعل الفردي باعتبارات عدة والعرفية والاجتماعية لتلك الممارسات، وذلك أنَّ لجملة يجب على الإنسان من المنطلق العقلاني والحكيم من سلوكيات المرأة والرجل عند الاجتماع -غير اللغة الانتباه إليها، وهي اعتبارات ملحوظة في التشريعات التي يتقصدها المرء والرسائل التي يريد إيصالها إلى الفطرية والدينية الملائمة، منها:

\* ألَّا يقصر الإنسان النظر في ممارساته الاجتماعية إحداهما: لغة غرائزية طبيعية تتعلق بالعلاقة بين

إنَّ الفعل الاجتماعي -وهو الفعل الذي يقع بمحضر إلى نواياه، بل ينبغي أن ينظر إلى الدلالات الطبيعية الغير إرادة مقصودة له- لغتين أخريين:

الغرائز الإنسانية الداخلية وبين السلوك الإنساني الظاهر، فإنّ هذه العلاقة تمثل الرغبات الغريزية بشكل ما في السلوك الظاهري الملائم كاستجابة طبيعية لها، كما يكون تلقيها ووقعها في نفس الطرف الآخر كاستجابة طبيعية غريزية أيضًا.

ولا شك -من منطلق علم النفس- أنّ الدوافع الكامنة لجملة من السلوكيات بحسب العقل الباطن إنّما هي كونها مقدمة للتوصل إلى الاستجابة للغريزة، فالاندفاع إلى الزينة -مثلًا- في لا شعور الإنسان جزء مما طبع عليه الإنسان من سلوكيات الإغراء التي تنتهي إلى غايات التزاوج والتكاثر، كما نجد مثل ذلك في الحيوانات، وتلك من جملة سنن الطبيعة وغاياتها كما يبين ذلك في علم الأحياء وفي بعض الفروع التطبيقية لعلم النفس المعاصر.

والأخرى: لغة عرفية اجتماعية تنشأ عن العلاقة الحادثة بين الغرائز وبين سلوكيات محددة، من خلال الاعتياد والعرف الأسري والاجتماعي، فإن كل مجتمع بطبيعته يشتمل على سلوكيات سائدة في مقام الاندفاع إلى غايات محددة، ومن جملتها سلوكيات تمثل أسلوب الاستجابة للغريزة أو الممانعة منها.

وهذه السلوكيات تمثل أدوات للتعبير عن الدوافع لدى من نشأ عليها ويكون حالها حال اللغة تمامًا، إلّا أنّها ألصق بالدوافع من اللغة، وليست هذه الأدوات بالتي

يمكن تحويرها بشكل قصدي ومفاجئ؛ لأنها ترتبط من خلال النشأة بالغرائز والدواعي الكامنة في العقل الباطن ارتباطًا عميقًا، ولا يمكن فك هذا الارتباط إلّا من خلال عمليات تربوية تدريجية وطويلة وشاقة، كما أنّ المجتمع المتربي وفق تلك الأعراف سوف يتلقى تلك السلوكيات بحسبها لا محالة، ومن ثمّ تكون ممارستها من دون قصد معانيها موجبة لمحاذير اجتماعية فيها؛

من قبيل اختلال العفاف الاجتماعي.

ومن ثُمّ فإنّ علينا عندما نكون في محضر اجتماعي أن ننسق بين نوايانا وبين أفعالنا، فمَن لم يحسن التعبير عن نواياه من خلال أفعاله وسلوكياته فإنّه يمثل عن نفسه انطباعًا خاطئًا ويجد استجابة مناسبة لهذا الانطباع، كمَن ينوي شيئًا ولكنه يُعبّر -من جهة الانفعال مثلًا - بتعبير يعطي غير ما ينويه، فيؤدي إلى سوء الظن به، ويتسبب إلى ردود أفعال ملائمة للتعبير دون النية.

إنّ الناس إنّما يقفون على مقاصدنا ونوايانا من خلال أفعالنا وسلوكياتنا وطبيعة تأثيراتها فيمّن حولنا، فعلينا أن ننسق بين نوايانا وأفعالنا من خلال ملاحظة طبيعة الاستجابة التي تترتب عليها لدى الآخرين.

(رسالة المرأة في الحياة، السيد محمد باقر السيستاني: صحمد باقر السيستاني: ص





الشيخ محمد البدري

الإحسان للزوجة ليس مجرد خُلق عظيم، بل هو ميزان الإيمان والعدالة والمحبة بين الزوجين، وهو الذي يجعل الحياة الزوجية مليئة بالسعادة والطمأنينة والسكينة، وكلّما أحسن الزوج لزوجته زاد توفيقه وبارك الله تعالى به وجعله من الذين يستحقون الرضا، فالزوجة هي السكنى التي يأنس بها الزوج، وهي الرحمة والمودة التي أشار إليها القرآن الكريم، ﴿وَمِنْ آيَاتِه أَنْ خَلَقَ لَكُمْ مِنْ أَنْفُسكُمْ أَزْوَاجًا لِتَسُكُنُوا إِلَيْهَا وَجَعَلُ بَيْنَكُمْ مَوَدَّةً وَرَحْمَةً ﴾ (الروم: ٢١). لِتَسْكُنُوا إِلَيْهَا وَجَعَلُ بَيْنَكُمْ أَنْوالله المعلف والرعاية الأولي، في حين أنّ الرحمة تمثل العطف والرعاية والمساعدة الخاصة في الحالات التي يضعف فيها أحد الطرفين أو حين يكبر أحدهما في السن أو يحتاج إلى الطرفين.

إنّ الإحسان والرعاية والاهتمام والتفاهم من أهم الدعائم الأساسية في الحياة الزوجية، وهذا ما ورد في أحاديث أهل البيت السيقة في الرحم الله عُبْدًا أُحْسَنَ فيما بَيْنَهُ وَبَيْنَ زَوْجَته، فَإِنَّ الله عَبْدًا أَحْسَنَ فيما بَيْنَهُ وَبَيْنَ زَوْجَته، فَإِنَّ الله عَبْدًا أَحْسَنَ فيما بَيْنَهُ وَبَيْنَ زَوْجَته، فَإِنَّ الله عَزْ وَجَلَّهُ الله عَرْ وَجَلَّهُ الله عَزْ وَجَلَّهُ الله عَزْ وَجَلَّهُ الشَيْحَ الصدوق: ج٣/ص٤٤). إنّ المرأة الصالحة هي مَن تجعل زوجها يشعر بالراحة والسكينة والهدوء، ولا يكون منزعجًا، في المقابل على

الزوج أن يُحسن التعامل مع زوجته، كما ورد عن النبي محمد عَنِيَّ أَنَّه قال: «عَيَالُ الرَّجُلِ أُسَرَاؤُهُ، وَأَحَبُّ الْعِبَادِ إِلَى اللهِ عَزَّ وَجَلَّ أَحْسَنُهُمْ صُنْعًا إِلَى أُسَرَائِهِ» (المصدر السابق: ص٥٥٥).

ومثلما هناك أمور تؤدي إلى سعادة الزوجين، فهناك أسباب تؤدي إلى هدم العلاقة الزوجية، منها:

 كثرة المشاكل والخلافات بين الزوجين، مما يؤدي إلى عدم التفاهم وبالتالي عدم الانسجام بينهما.

١.١ العصبية المفرطة لدى الزوج، والتي قد تصل لحد ضرب الزوجة، وهذا منهي عنه في روايات أهل البيت المشررة فقد قال النبي عَلَيْ : «إِنِّي أَتَعَجَّبُ مِمَّنْ يَضْرِبُ امْرَأْتَهُ وَهُوَ بالضَّرْب أَوْلَى منْهَا» (بحار الأنوار: ج١٠٠/ص٢٥١).

٣. عدم الاهتمام، فأغلب المشاكل التي تحصل بسبب أن أحدهما قد يهتم بأمور خارج الأسرة أكثر من اهتمامه بالأسرة! وهذا من أخطر الأسباب التي تؤدي إلى الفرقة بين الزوجين.

لذا على من يريد أن يؤسس أسرة سعيدة بعيدة عن المشاكل الزوجية، عليه أن يشعر بروح المسؤولية تجاه زوجته وأولاده، وأن يخلق لهم أجواء خاصة بعيدة عن اضطرابات المجتمع المختلفة.



من صفات المؤمن طيبة قلبه وحبُّه للنَّاس، وحرصه على عدم أذيتهم لفظيًا تحت شعار (الله الله بقلوب النَّاس)، ويتغاضى بشكل كبير عن تصرِّفات الآخرين، وفي المقابل المطرف الآخر لا يفهم ذلك أبدًا! ويعدُّها من باب ضعف الشّخصية..

فهل يحقُّ للمؤمن الدفاع عن نفسه كي لا يتجرَّ الآخرون عليه؟ وهل هناك حدود للدفاع عن النفس بهذا المجال؟ قال تعالى: ﴿وَالَّـذيـنَ يُـوُدُونَ اللَّوْمنينَ وَاللَّوْمنياتَ قال تعالى: ﴿وَالَّـذيـنَ يُـوُدُونَ اللَّوْمنينَ وَاللَّوْمنياتَ الْأَيْمَ اللَّيْبَا الْكَريمة تشير إلى الذين يؤذون (الأحزاب: ٨٥)، الآية الكريمة تشير إلى الذين يؤذون المؤمنين بغير حقّ، وأن وصف المؤمن بغير ما هو عليه في المواقع -من حيث الأفعال والأقوال والحركات ونسبتها اليه هو البُهتان، وهو كذب صريح واضح، ويعدُّ (البُهتان) من كبائر الذّنوب التي يستحقُّ فاعلها الخذلان والذّل والهوان في الدّنيا والعذابُ الأليم في الآخرة.

والمستفاد من الآية الكريمة، حرمة أذية المؤمنين بجميع أشكالها وألوانها؛ من الغيبة والنّميمة وهتك عرضه وإفشاء سرّه وضربه وشتمه وسبّه ولعنه وإدخال الحزن عليه وغصب ماله.. والله تعالى تكفّل بالدفاع عنهم وأخذ حقولهم: ﴿إِنَّ اللهَ يُدَافِعُ عَنِ النَّذِينَ آمَنُوا إِنَّ اللهَ لَا يُحِبُّ كُلَّ خَوَّانِ كَفُورِ ﴿ لللهَ لَالمَحِهِ مَا لَا لَا لَكُونِهُم (الحج: ٣٨)؛ وذلك لأنّه وليُهم، وهم مرتبطون به لكونهم (الحج: ٣٨)؛

مؤمنين به، وعن رسولِ الله عَيَّالَّةِ: «مَن آذي مؤمنًا فقد آذي» (البحار: ١/٧٢/٦٧).

ولكن يجب على المؤمن دفع الظلم عن نفسه، والمطالبة بحقوقه وعدم السّكوت عنها؛ لأنّ في ذلك تشجيع للظّالم على التّمادي والزّيادة في الظّلم، وتشجيع الآخرين على القيام بمثل أفعاله، والمؤمن اختصّه الله بالكرامة والعزّة، فلا يكون ذليلًا مهانًا وهو قادر على أخذ حقّه والدّفاع عن نفسه، قال تعالى: ﴿وَلِلْهِ الْعِزّةُ وَلرَسُولِهِ وَلِلمُؤْمِنِينَ ﴾، والله يُحبُّ العبد القويّ ويُبغض الضّعيف.

على أن يُراعي المؤمن التدرّج في عمليّة الدّفاع عن نفسه، فلا يبدأ بالمرتبة الأعلى مع اندفاع الظلم عنه بالمرتبة الأدنى؛ حتى لا يكون ظالمًا مثله. نعم أحيانًا تصدر عن الآخرين بعض التصرّفات حال غفلتهم أو جهلهم أو اندفاعهم وحماسهم.. فهنا يتطلّب الموقف إمّا غضّ النّظر أو الصّبر أو الإرشاد والتّوجيه أو الإحسان إليهم.. وتشخيص ذلك على عهدة المكلف.

والمؤمن في كلّ ذلك لا يخرج عن مراعاة الحقّ والدّين والأخلق والآداب، فلا تعارض بين اتّصاف المؤمن بالخصال الحميدة والأخلاق الفاضلة ومطالبته بحقوقه ودفع الظّلم عن نفسه.

السيد زين العابدين الخليل





إنّ من أعظم ما يُحدث التغيير في حياة الأفراد والمجتمعات بسرعة كبيرة هي تغيير أفكارهم، ولذا يمكن أن يُقال: (ابدأ الفكرة تُغيّر المصير).

إنّ الفكرة هي منطلق المسير، ومبدأ التبديل، وأداة التحوّل في موازين الوعى والبصيرة..

ولعله لذلك تكررت في كتاب الله تعالى عبارات مثل: ﴿ أَفَ لِلهَ تَعْلَى عبارات مثل: ﴿ أَفَ لِلهَ تَعْلَى عَبَارات مثل: ﴿ وَ الْمَالَهُ مُ يَتَفَكَرُونَ ﴾، و ﴿ لَعَلَمُهُمْ يَتَفَكَرُونَ فَي خَلْق السَّمَاوَاتِ وَالْأَرْضِ رَبَنَا مَا خَلَقْتَ هَذَا بَاطلًا لللهُ مُبْحَانَكُ ﴾ ..

ولو طالعنا التاريخ لوجدنا أنّه ما من نهضة كبرى في التاريخ -لا سيّما نهضات أهل الحق- إلّا وكانت ثمرة فكرة، تبرق أولًا في القلب، ثُمّ تُضاء بالبرهان، وتُسقى بالتبليغ، فتتحوّل إلى حركة شعبيّة واعية تؤتي أكلها في حينها بحسب التوفيق.

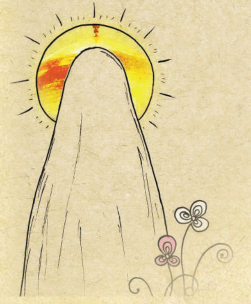
تعال معي وتأمّل في سيرة الأنبياء (على نبينا وآله وعليهم السلام)، كنبيّ الله إبراهيم الله الذي جاهر بتوحيد ربّه أمام أمّة وثنية تعبد ما لا يعبد، فغيّر

المعادلة! وكذلك نبينا الأعظم الله الذي أقام دعوته على فكرة التوحيد والعدل، لا على ثورة دموية، أو غلبة عسكرية (حاشاه).

حتى أهل الباطل لم يصلوا إلى مرادهم إلّا عبر ترويج أفكار ملوّثة بالشبهات، يُلبسون بها الحقّ بالباطل، ويستحوذون على عقول الناس، ولم تكن بدايتها إلّا أفكارًا.

ولهذا فإنّ مراقبة منابع الأفكار، وتنقية مصادر التلقي، وتربية العقل على التمييز، من أعظم وظائف العلماء والمبلغين والمربين؛ لأنّ أول خطوة في ضلال الأمم كانت في فكرة، وأول خطوة في نهوضها كانت أيضًا في فكرة. لذا علينا أن نراقب منابع الأفكار ومصادرها، ونميّز بين مَن نستمع له ومَن لا نستمع له، ومَن نطالع كتبه ومَن لا نظالع كتبه

نسأل الله تعالى أن يرزقنا نور الفكرة المستقيمة، ويثبّننا على صراط الحقّ المستقيم الذي لا عوج فيه بمحمّد وآله الطاهرين السلاليات.



فعله القوم به، ومن ثمّ توالت الدروس (المصائب) واحدة تلو الأخرى، من خيانة الأمة باغتيال الزهرة المحمدية الله ومرورًا بنكث العهود ونقض المواثيق بشطر هامة الحق أن ولم يكتفوا حتى ظنّوا أنهم سيكتمون صوت الإمامة بسمّ الحكيم المجتبى وحينما رأوا أنّ آخر أصحاب الكساء ما زال صادحًا بصوته رافضًا باطلهم، قرروا أن لا يُبقوا لأهل هذا البيت من باقية، فأبادوا شيخهم أو أهل بيته وصحابته الأجلاء

كلُّ ذلك كان بمرأى سيدة الصبر المُلَّلِيُّ.. وحان الوقت لرؤية نتائج التربية، وتحقيق الأهداف المقصودة التي عمل جدُّها وأبوها وأمها وأخواها المُلَّلِيُّ على ترسيخها في قلب لبوتهم..

لقد نجحت بمرتبة السمو النبوي والعلو العلوي، فحققت ما لم تحققه أمة بأكملها، أوصلت صوت الحق حتى صك أسماع خليفتهم ولم تهب تلك العسكرة والبهرجة الفرعونية بل زادتها صلابة وشموخًا! ونشرت أهداف النهضة الحسينية، حتى تخلّدت (النهضة) وصارت نبراسًا لكل مظلوم وثائر عبر كلً الأجيال.

علي عبد الجواد

# عابرة الأجيال

كيف أعرف أنّ هذا العمل ناجح أو غير ناجح؟ بصورة شديدة، يمكنك النظر إلى نتائج العمل ومدى تحقيق الأهداف المرسومة، فإن كانت صحيحة وحققت الأهداف فهى بالتأكيد ناجحة !

ونحن عندما نذكر نجاح العمل أو فشله سيتبادر إلى النهن ذلك العمل المتجاري أو الصناعي أو الزراعي أو الوظيفي أو التعليمي أو الإداري، إلى غيرها من الأعمال الحياتية، وهي أعمال بحق، ولا بد من رسم الأهداف وقصد النجاح فيها..

ولكن ما نقصده هنا هو (التربية)، فهي من أفضل الأعمال، إذ تبتني عليها آمال الأسرة وطموحاتها وما سيؤول إليه المجتمع مستقبلًا.

إذ تُعد التربية اللبنة الأساس في صياعة شخصية الإنسان وقولبتها في قالب ما، وستجد أثرها في سلوكه صالحًا كان أم طالحًا، فمن سلك سلوكًا ما، أو اتصف بصفة ما، أو فعل فعلًا ما، ترى الناس يسألون: ابن أو ابنة من ومن أي عائلة أو بيت تربّى فيه فإن كان خيرًا امتدحوه وترحموا لوالديه، وإن كان سيئًا ذموه وتأسفوا على تربيته ا

ومن أوضح مصاديق التربية الصالحة نجدها في بيوت أهل البيت السالين وأصحابهم الأجلاء وأتباعهم الأوفياء..

وسنقف هنا على ساحل عظيمة الطالبيين السيدة زينب السيدة الإمامة.. إذ تخرّجت من أعرق جامعة، وعلى يد أعظم أساتذة التاريخ البشري، أخذت عنهم دروسها نظريًا وعمليًا لا رأت بعينيها ما جرى على أستاذها الأعظم الله وما

### مسابقة أجر الرسالة

#### الأسبوعية الإلكترونية (١٤٣)

#### هي مسابقة ثقافية تُعنى بنشر سيرة وعلوم وأخلاق أهل البيت الأطهار المالكية، وكذلك نشر المبادئ والقيم الإنسانية التي يحملها الإسلام العظيم.

السؤال الأول: أين استُشهد جعفر الطيار على السؤال الأول: أين استُشهد

١- في معركة بدر. ٢- في معركة مؤتة. ٣- في معركة أحد.

السؤال الثاني: كم كان عمر جعفر الطيار ﷺ عند استشهاده؟

١- حوالي ٣٣ سنة. ٢- حوالي ٤١ سنة. ٣- حوالي ٤٨ سنة.

السؤال الثالث: ما صلة القرابة بين جعفر الطيار ﷺ والإمام على ﷺ؟

١- أخوه من الأب فقط. ٢- ابن عمه. ٣- أخوه الشقيق.

#### أسئلة وأجوبة مسابقة الأسبوع (١٤٢)

السؤال الأول: ما السورة التي من قرأها كلّ يوم لا يخرج من سنته حتى يزور بيت الله الحرام؟ الجواد: - النبأ.

السؤال الثاني: ما معنى الظلمات الثلاث في قوله تعالى: ﴿يَخْلُقُكُمْ فِي بُطُونِ أُمَّهَاتِكُمْ... فِي ظُلُمَاتٍ ثَلاَث﴾ (الزمر: ٦)؟

الجواب: - البطن، الرحم، المشيمة.

السؤال الثالث: ما السور الخمس في القرآن الكريم التي بدأت بـ عبارة: (الحمد لله)؟

الجواب: - الفاتحة، الأنعام، الكهف، فاطر، سبأ.

للإجابة.. ادخلوا على قناة (أجر الرسالة) على تلغرام بمسح الرمز المجاور









الإشراف العام: السيّد عقيل الياسري / رئيس التحرير: الشيخ حسن الجوادي / مدير التحرير: الشيخ علي الأسدي سكرتير التحرير: منير الحزامي / التدقيق اللغوي: أحمد كاظم الحسناوي / المراجعة العلمية: الشيخ حسين مناحي المراجعة الفنية: علاء الأسدي / التصميم والإخراج الطباعي: السيد حيدر خير الدين / الأرشفة والتوثيق: منير الحزامي رقم الإيداع في دار الكتب والوثائق ببغداد: (١٣١٩) لسنة ٢٠٠٩م.

تنبيه : تحتوي النشرة على أسماء الله تعالى وأسماء المعصومين الله فالرجاء عدم وضعها على الأرض؛ تجنّباً للإهانة غير المقصودة. وننبه على أنّه لا يجوز شرعاً لمس كتابة القرآن واسم الجلالة وسائر أسمائه وصفاته إلّا بعد الوضوء أو الكون على الطهارة.